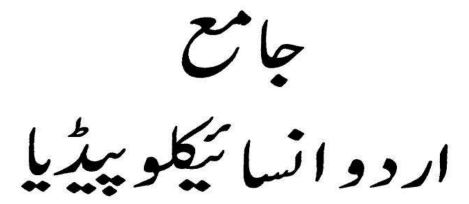
### Resized



Some of the .pdf files we download from the Internet are not fit enough for direct upload to our servers.

We enhance the scan quality of such files, resize the pages to a standard size which is reasonably readable and then upload them.



8

فنون لطيفه (محانت، فليفه، نون لطيفه، ندب، نفسيات)



قومی کو نسل برائے فروغ اردو زبان وزارت ترقی انسانی وسائل، مکومت بند ویسٹ بلاک۔1، آر۔ کے۔پورم، نی دیلی۔110066

سنداشاعت : 2003

قوی کونسل برائے فروغ اردو زبان، نی دیلی

يبلاايديش : 3000

250/= :

سلسلة مطبوعات : 1076

كيوزنگ : محرموي رضا

JAME URDU ENCYCLOPAEDIA, FANOON-E-LATIFA ISBN 81-7587-001-X Rs. 250/=

ناشر : ڈاکٹر محمد حمیداللہ بھٹ، ڈائز کٹر، توی کونسل برائے فروغ اردو زبان، ویسٹ بلاک۔ 1، آر. کے بورم، نئی ویلی 110066

Tel.: 26103938, 26103381 Fax: 26108159 e-mail: urducoun@ndf.vsnl.net.in website: www.urducouncil.nic.in

طالع: اليس تارائن ايند سنز ، 88-8، او كملا اندسر بل ابريه ، فيس 2 ، في د بل 110020 ، فون: 8-844549 ، 26312873

5

پروجیکٹ ڈائرکٹر ڈاکٹر محد حمیداللہ بھٹ

پروجیکٹ اسسٹنٹ ڈاکٹر محہ ارشد اقبال

## ادارتی بورڈ

# پیش لفظ

قری کو نسل برائے فروغ اورو زبان، جامع اورو انسائیکوپیڈیا کی فنون لطیفہ پر مشتل جلد پیش کررہی ہے۔ یہ انسائیکلوپیڈیا اورو زبان میں اپنی نوعیت کی پہلی علی پیش کش ہے جس میں مختمر اگر جامع انداز میں زبانہ قدیم ہے موجودہ زبانے تک کے مختلف علوم و فنون، نہ ہب و فلند، تہذیب و تدین، تاریخ و فافت، زبان و اوب، سائنس و طب اور ویجر اہم موضوعات کے بارے میں بنیادی معلومات فراہم کی مخی ہیں۔ جامع اورو انسائیکلوپیڈیا آٹھ جلدوں پر مشتل ہے۔ ان آٹھ جلدوں کی اشاعت میں ایک بنیادی تہدیلی یہ کی گئے ہے کہ ہر ایک جلد میں نوجیۃ ایک ہی فوجیت کے مضامین کے اعتبار سے ایجدی تر تیب میں دید گئے ہیں۔ اس طرح اس کی ہر جلد فود اپنے آپ میں ایک انسائیکلوپیڈیا کا تھم رکھتی ہے، مثلاً اوبیات، سائی علوم، ارمئی علوم و فیرو۔ یہ انسائیکلوپیڈیا ہے طور فاص ان طلب و طالبات کی ضروریات کو سامنے رکھ کر مر تب کیا گیا ہے جضوں نے ابتدائی تعلیم مارد میڈیم ہے عاصل کی ہے اور اس سے عام قار کین بھی اوروں سے باہر و کی ایس میں خاصا مواد کھا کر دیا ممیا ہے، بالخصوص ان ماہرین کے لیے جو اپنے انتسامی خاطر خواہ استفادہ کر کئے ہیں۔ معلومات حاصل کرنا جا ہے ہیں۔

جامع اردو ان ایکلوپیڈیا میں شخفی آراکی شولیت سے حق الامکان احرّاز رکھا گیا ہے اور صرف وہی حقائق پیش کیے گئے ہیں جغیں عموی طور پر اختلیم کیا جاچکا ہے۔ معلومہ اور مسلمہ حقائق کی پیش کش میں انفرادی تعبیر و توجیبہ سے گریز کیا گیا ہے خواہ وہ تعبیر و توجیبہ کتنے ہی عمرہ انداز میں کیوں نہ کی ملی ہو۔ کو حش کی گئی ہے کہ متعلقہ مضامین کے حوالے سے وہ تمام اہم معلومات جو ہمارے زمانے میں وستیاب ہیں ان کا ایک معروشی خلاصہ کی رائے زنی کے بیشر پیش کردیا جائے۔ اختلافی میاحث کے بیان میں مرتبین کا طریق کاریر رہا ہے کہ کسی حتم کے ذہنی تحفظ یا تعسب کے

اس انسائیکوپیڈیا کے نوشتے پروفیسر فعنل الرحن مرحوم کی محمرانی میں مولانا آزاد اور فینل ریسری انسٹی ٹیوٹ حیدر آباد میں تیار کیے مجھے تھے۔ ان کی طباعت میں چونکہ بعد زبانی حائل ہو می ہے ان پر نظر فانی اور اپ ڈیٹک کی ضرورت محسوس کی مخی فون لطفہ پر مشتل جامع اردو انسائیکوپیڈیا کی ترجیب، نظر فانی، اصلاح و اضافے کے لیے قوی کونسل برائے فروغ اردو زبان پروفیسر جلال الحق، جناب عبداللہ ولی پخش قادری، جناب عبداللہ ولی بخش قادری، جناب مروانہ رودولوی اور جناب الیس اے رحمٰن کی رئین منت ہے۔ شاید ان لوموں کے بغیر حصد کمل نہ ہویاتا۔

جائے اردو انسائیکلوپیڈیاکا یہ ابتدائی نعش ہے یقینا اس میں پھے خامیاں اور کمیاں بھی جگہ پاکٹی ہوں گی۔ قومی اردو کو نسل ان کی نشاندہی کا خیر مقدم کرے گی اور آئندہ اشاعت میں ان کے تدارک کی سعی کرے گی۔ انسائیکلوپیڈیا کی عدم موجودگی اردو کے اشاعتی ذخیرے میں ایک زیروست کی تھی۔ قومی اردو کو نسل نے اس کی کو دور کرنے کی شروعات کردی ہے۔ جھے امید ہے، ہماری اس کاوش کو پذیرائی حاصل ہوگی۔

واكثر محد حيدالله بحث

7



آ بھاس واد: حلیث کے فلسفانہ نظا نظر کو آبھاس واد کہتے ہیں۔ عمر کا فلف مثلث توجیدی ہے۔ اس کے مطابق عظیم ترین شیو اپی آذاد قرت سے اینے اندر علی رہنے والی اشیا کو اس کا نتات کی شکل میں باہر ظہور عی الت بیں۔ ای طرح جہال کوئی شے ہے یا جو چز کی طرح ایک وجود سمجی جاتی ہے یا جس کے متعلق کی طرح کا لفظ استعال کیا جاسکا سے خواہ وہ کوئی خارجی شے ہو یا اس شے کو حانتے والا ہو یا سمی کیان کا ذریعہ ہو یا خود کیان کی مورت ہو وہ سب "آ ہماس یا عکس کبلاتی ہے۔ ایشور اور جگت یا کا نات کے تعلق کو سمجانے کے لیے استومیت نے آئید کی تمثیل پی ك بيد جس طرح صاف آئيد على اشياجيد منعكس بوت بي، اى طرح اس کا کات کی حالت ہے۔ یہ برمیشور میں منفکس ہونے کی وجہ سے اس ے بالکل جدا نہیں ہے لیکن وہ بظاہر مختلف نام والی اشیا میں مختلف نظر آتا ہے۔ اس آباس یا عس کے نظریہ کو مانے کی وجہ سے فلفہ مثلث ک فلفیانہ پہلو کو آ بھاس واد کہا جاتا ہے۔ اس می ایک عجب کیفیت بھی ہے۔ جس پر توجہ وینا ضروری ہے۔ دنیا جی منعکس کا وجود عکس پر مخصر ہوتا ہے۔ آئید کے مانے چرہ ہو تو مرف ای وقت اس می چرہ دکھال دیا بـ لين توحيدي حيث ك فلف عي معكس كا ظهور عمل ك دريد ہونے پر محل اسے آپ ہوتا رہتا ہے اور اس کو برمیشور کی آزاد قوت ک عقمت سمجا جاتا ہے۔ اس طرح اس فلف میں تودید کا پہلو حقیق ہے۔

آتم سمرین: اپنے آپ کو سے دل اور پوری قوت کے ساتھ خدا کے حوالہ کردیے کو آتم سمرین کیا جاتی ہے۔ یہاں نہ کوئی شرط عائد کی جاتی ہے نہ کچھ مالگا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ اپنے مقصد میں کمال حاصل کرنے کی طلب بھی باق نمیں رہتی۔ جو لوگ خدا ہے کچھ باگلتے ہیں تو خدا ان کی مطلب اشیا ان کو حطا کردیتا ہے لیکن جو لوگ اپنے آپ کو خدا کے برو کردیے ہیں اور باقلتے کچھ نمیں تو خدا ان کو وہ سب کچھ مطاکرتا ہے جو وہ

بھی بانگ کے تنے یا بھی ان کو اس کی ضرورت ہو گئی تھی اس کے ساتھ ساتھ وہ اپنے آپ کو اور اپلی بے فوٹ مجبت کا فیش بھی عطا کردیتا ہے۔ اس کے لیے آئر ممکن ہو تو ان لوگوں کی صحبت سے فائدہ اٹھانا چاہیے جو اس کین جب ایبا ست شک میسر نہ آئے تو بھی تقویش فات یا آئم سمرین کے ذریں اصول پر معبو ملی کے ساتھ تا بھی رہنا چاہیے کیونکہ وہ کہتا ہے "می شمیس ہر ایک عذاب اور برائی سے خوات دلواؤں گا۔ لیکن میر کتا ہے اس کی کیا کہ مجرو کے ذریعہ نہیں آئی بلکہ خود کو یاک بنانے کے چیم عمل سے آئی ہے۔

خدا کو مرف تمام وجودوں اور اشاعی دیکنا ی کانی نیس ہے بلکہ اینے میں، دوسروں میں اور دنیا مجر کے واقعات، اعمال، افکار اور اصامات می اس کا دیدار کرنا لازی ہے۔ اس قتم کے تحقق کے لیے وو چزیں ضروری ہیں: است اعمال کے تمام پیل اس کے حوالہ کروس ووسرے یہ کہ خود ان اعمال کو بھی اس سے سرو کروی۔ اعمال کے شر ان کو نڈر کرنے کے یہ معنی نہیں کہ ہمیں نتائج کے معلق نفرت پدا ہو جاتے اور ہم ان سے بھاگ کر متعین مقعد کے مطابق کام کرنے سے الكاركردي - بلك يد معن بي كد بم كام كرت ربي محر اس لي نبيل كد ہم اس طرح یا اس طرح کی واقعہ کو ہوتے دیکنا ماہتے ہیں یا ہم ب ضروري مجصے بي كه كوئي واقعه اس طرح يا اس طرح و توع يذر مو اور مارا فعل اس کے لیے ضروری ہے، بلکہ اس لیے کہ یہ مارا فرض سے اور اس لیے کہ یہ امارے وجود کے مالک کا تھم ہے اور ہمیں کرنا بی طاب خواہ اس کا بھیے خدا کی خوشی کے مطابق کھ بھی ہو۔ ہم کیا جاہے ہں؟ اس کو بالائے طاق رکھ کر، یہ جاننے کی آرزو کرنا جاہے کہ فدا کیا جاہتا ہے؟ ہمیں ان امور کا تعین نہ کرنا ما ہے جن کے متعلق مدا دل، مارے جذبات اور ماري عاد تمي ترجع وي بيس كديد سيح اور مروري بي بكد ان ب سے بالاتر ہوکر میتا کے ارجن کی طرح مرف یے جانے کی کو عش

كرنى عابي كد خدان كيا ميح اور واجب قرار ديا ب؟

آتم واو: قسنیاند کمل محلل یا متعد اعلی ترین صدات کا حقیق علم حاصل کرتا ہے۔ ای کو آتم واو کہا جاتا ہے۔ ہے تصور میں شک و شیہ کا کوئی جرو تمیں ہوتا لیکن سوال ہے ہے کہ کیا ایسا تصور ممکن ہے۔ ویکار ث نے ایک طولان شک سے اپنی حقیق کا آماز کیا تما لیکن بہت جلد تی اس کو رکن چا اور خود شک کے وجود میں بھی شک ند کرسکا۔ شک خود شعور ہے، اس لیے شعور حق الحقین ہے۔ شعور میں روح اور مادہ کے عالم اور معلوم کا تعلق ہوتا ہے۔ کچھ لوگ کہتے ہیں کہ اس طرح کے تصور سے ہم شعور کے دو پہلووں کو آزاد دو جو ہر کا درجہ دے دیے ہیں گین ہمیں اس کا حق تمیں کہتے ہیں گئے۔ اس کے بر کس مادیت میں علم کے ساتھ عالم اور معلوم کو بھی جو ہر کا درجہ دیا جاتا ہے۔

اویت کے پیرویں میں عالم اور علم کے موضوع کی حالت کے مطابق سے خت اختلاف ہے۔ فطرت کو بائن والوں کی قلر کے مطابق مرف ایک بادہ کی بہتی سے شعور اور ذی شعور ای بادہ کے ارتفا میں فاہر معور کی عن حالتی ہیں۔ ہم مطابق تمام وجود فیر بادی اور بادی اشیا مجی شعور کی عی حالتیں ہیں۔ جو مقرین خارجی عالم کے وجود کو تشلیم کرتے ہیں ان میں مجی کچھ لوگ کچ ہیں کہ ایک چیز دومری چیز سے اس کر ایک فیس ہو سی مالم کا علم صرف اس کی ایک چیز دومری چیز سے اس کر ایک دیوں مالت میں شعور کے تقدم کو تشلیم کرتا ہی ایک میں معدود دہتا ہے۔

کتے ہیں۔ حقیقا وہ بے خودی ہے اور جس کو یہ بے خودی مامل ہوجاتی ہے وہ انسان سرور ہوجاتا ہے اور کوئی بھی جو بغیر کی خوف کے فیر مر ئی اورائے ذات اور ناقابل بیان برہمہ کا اذعان حاصل کر لیتا ہے وہ در هیقت بے خوف ہوجاتا ہے۔ لیکن جس کو یہ معلوم ہو کہ اس میں اور آتما میں ذرا مجی فرق سے تو فوف ای کے لیے ہے۔ ایک اور مکد ذکر سے کہ جو ذات یا آتما مناه، بوهایا، موت، رفح و فم، بوک باس سے آزاد بے جس کے خالات ممرے اور سے ہیں اس کی اش اور شخین کی جائے۔ وہ مخض جو اس آتما ے واقف ہوتا ہے وہ اٹی تمام خواہشات اور تمام عالموں کو حاصل کرایتا ہے۔ اس کو یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ جم ایک لازوال اور لاجم ذات كے سارے ب اور جو ذات جم عل شائل كى عى ب اور جم ك مى ب وى لذت اور الم ع متاثر موتى بـ اور جب كك جم ع وابست ب لذت والم س محكاره حيس لكن ب جسماني ذات كو لذت والم مچو بھی نہیں کتے۔ ایشدوں میں ایے ہی مشقل و غیر حفیر جوہر کی تلاش تحی جو ہر ایک تغیر کی مدے یے ہو۔ یہ موضوی جوہر بعض وقت فالعي شعور، حقیقت، طمانيت كهلاتا يـ وه بسيرت مطلقه كا بعير يـ وه اعت مطلقہ کا سامع ہے۔ علم مطلق کا عالم ہے، وہ دیکتا ہے لئین دیکھا نہیں جاتا۔ سنتا ہے لیمن سا نہیں جاتا، جاتا ہے لیمن جاتا نہیں جاتا۔ وہ تمام روشنیوں کی روشن ہے، وہ نمک کے ایے تودے کے باندے کہ جس كاند ظاہر ب ند باطن- سب كھ مرود عى مرود ب- اى طرح ورحقیقت آتما ظاہر اور باطن حیس رکھتا لیکن تمام علم بی علم ہے۔ طمانیت اس کی صفت فیس بلکہ یہ خود طمانیت ہے۔ برہمہ یا آتما کی حالت بے خواب نید سے مثابہ سے اور وہ جس کو یہ طمانیت حاصل ہوجاتی ہے بے خوف موجاتا ہے۔ یہ میں اسے بین معالی، بوی، شوبر، دوست، فارغ البال سے مجی زیادہ عزیز ہے۔ ای کے لیے اور ای کے توسط سے تمام اشیا ہمیں باری میں۔ میں تو اعدونی آتما ہے۔ جب انسان اس غیر مرکی، تا تابل میان وجود سے امن اور مے خوف جمایت مامل کرتا ہے تو ور حقیقت وہ شائق مامل کرایتا ہے۔ مارواک کے مامیوں نے آتا کے وجود سے بی اٹکار كرديا اور شعور اور حيات كو جسماني تغيرات كى بداوار سمجار بده مت ك ی و بھی کی مستقل ذات کے قائل قبیر ۔

بجو ان دو لداہب کے تمام بندی فظامت نے ایک مستقل وجود کو صلیم کیا ہے۔ جو آتما، پرش اور جیو کے مخلف نام سے فکارا جاتا ہے۔

فیر برتر سجما ہے۔ فیر برتر کے علم کا مافذ کیا ہے؟ اس کے متعلق اکثر اوگ کہتے ہیں کہ یہ عقل کے ذریعہ جانا جاسکا ہے۔ بیگل، براڈ لے وفیرہ بی کہتے ہیں اور کانٹ کا تصور بھی اس کا تالف نہیں ہے۔ لیکن بندو ستان کے مقرین نے شروتی یا وید کو فیر برتر کا مافذ تسلیم کیا ہے۔ بھوت گیتا اس کے لیے تعکام کرم کے سوائے شاستر دل کو فیر برتر کا مافذ جمحتی ہے۔

آخرت: اس کے لفظی معنی چیلے اور ب سے آخری کے ہیں۔ اسطلاحی معنوں میں سب سے بعد کی دوسری زندگی بعنی مرنے کے بعد ک زندگی ۔ لفظ آخرت مؤدف ہے اور قرآن علیم میں موت کے بعد کی زعدگی کے لیے استعال ہوا ہے۔ سورہ نوح میں بتایا گیا ہے "اور اللہ نے حمیں زمین سے سنرہ کے طور بر اگا۔ پھر وہ حمیں اس بی لوٹا دے گا اور حبين ايك في بدائش من فال كر كمزاكر عد" قرآن ياك من ايك سو تیرہ مقام ہے بید لفظ مرنے کے بعد کی زندگی کے لیے آیا ہے اور صفت ك طور ير اليوم (سب سے آخرى دن) الحاة (بعد كى زندگى) اور الدار ( پچیلا ممر) تیوں کے ساتھ ند کور ہوا ہے۔ یہ دراصل حیات دنیوی کی ضد ہے۔ آخرت کی زندگی یا یوم آخرت بر یقین رکھنا ایمان کی ایک بنیادی کڑی ہے۔ قرآن پاک نے ایمان کی تنسیات کے ذیل میں ہوم آخر بر ایمان کو دین اسلام کا یانجوال جزو بتایا ہے اور ایمان باللہ کے بعد اس ک امیت پر سب سے زیادہ زور دیا ہے۔ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے: " تہارا معبود ایک بی ہے۔ جو لوگ آخرت پر ایمان نیس لاتے، ان کے دل الکاری بن اور وہ تھیر کرتے ہیں۔" (سورۃ الخل)۔ اس لفظ کے منہوم ين ابتدائ موت سے لے كر حشر و نشر كے م طله تك بيش آنے والے تمام منازل و مقامات شامل بل. آخرت اور معاد دونون سترادف الفاظ ہیں۔ آخرت کا عقیدہ انسان کی املاقی زندگی پر بہت کمرا اثر ڈالٹا ہے۔ آخرت عی کے خوف سے دنیا میں ہر آدی راه راست بر چل کر امن و سکون کی زعد می مزار سکتا ہے۔ بعض منسرین قرآن اور علانے آخرت کو وارالآخرت یعنی آخری محمر بھی کہا ہے۔ اے فانی دنیا کی ضد وارالیقا (ماتی رہے والا کم ) بھی کتے ہیں۔ اللہ تعالی، اس کے فرشتوں، اس کی سمایوں اور اس کے رسولوں پر ایمان کے بعد موت کے بعد کی زندگی بعن آخرت یر بھی ایمان رکمنا ضروری ہے۔ نہیب اسلام کے حوالے سے آخرت کا مطلب یہ ہے کہ کمی بھی فاتے یا انجام کے بعد جس عمل کا آغاز ہو، اے آخرت کہا جائے۔ گویا عالم آخرت وجود رکھتا ہے جو ہمارے موجودہ روح کی حقیق مادیت کے بارے بھی اختاف رائے ہے۔ چنانچہ طلفہ نیائے بی اس کو مطلقا ہے کیف، ہے صفت، فیر معین، فیر شعوری عینیت کہا گیا ہے۔ را تھمیہ طلفہ بھی اس کی نوعیت کو فالس شعور بٹلایا گیا ہے اور ویدانت بھی اس کو وحدت کا اساس امر سمجھا گیا ہے، جو فالس شعور، فالس سرور اور فالس وجود ہے۔ لیکن اس بات پر سب کا اتفاق ہے کہ دو اپنی ماویت بھی فالس اور پاک ہے۔ عمل اور جذبات کی ناپایاں اس کا حقیق حصد نیس۔ حیات کی فیر برتر اس وقت حاصل کی جائی ہے جب سب خدمیاں دور کردی جائی اور فالس مادیت ذات پر ستھا کائل طور پر فور یا جائے اور تمام دوسرے فارتی طائق اس سے مطلقا الگ کردیے جائیں۔

ا حار شاسر (اخلاقات): انان كرداركا مطالع مخف علوم ی مخلف فقاط نظر سے کیا جاتا ہے۔ انسانی کردار الدرت کے طریقوں کی رح علمت و معلول کے ململہ کے شکل میں ہوتا ہے اور اس کی بنیادی لمع كا مطالعہ اور تشريح كى جاكتى ہے۔ نفيات كا يكى كام ہے۔ ليكن اطرتی طریقوں کو ہم اچھایا برا ہونے کا تھم نہیں لگا سکتے۔ راستہ میں اجالک بارش موجائے اور اس سے ہم تر بتر موجائیں تو ہم بادلوں کو برایا نقصان دہ نیں کتے۔ اس کے برنکس ہم اپنے ساتھ کے انبانوں کے افعال پر ہیشہ ير يط بون كا عم لات رج ين- ال حم كا عم لان كى ماكير انانی فطرت ی اظلاقیات کی اصلی بنیاد ہے۔ اظلاقیات میں ہم منفید علل ے الركرتے ہوئے يہ جانے كى كوشش كرتے ہيں كه مارے فير وشر کے فیعلوں کا متلی انحمار کیا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ اخلاقیات ایک معاری طم ہے اور نفیات حیتین ہیں۔ بیٹنی طور پر ان طوم کی یہ وضاحت کی من میں می ہے۔ لین اس سے فل جی ہوسکا ہے۔ اس تحری سے یہ خیال پیدا ہوسکتا ہے کہ اخلاقیات کاکام اخلاقی کردار کے توانین کی محتیق یا ان کو وضع کرنے کا نہیں ملکہ معنوفی طریقہ سے ایے قوائین کو انبانی ساج پر ااو دیا ہے لیکن یہ ملا ہے۔ اظافیات جن قوانین کی محتیق کرتی ہے وہ فود انبان کے املی شعور عل موجود ہیں۔ یہ می ہے کہ یہ شعور مخلف ماج می اور مخلف زماند می مخلف هل امتیار کرنا نظر آنا ہے۔ اس اختلاف کا خاص سبب انبانی فطرت کی جدی اور انبانی مرت کا اختاف ہے۔ اخلاقیات کا اصلی سوال یہ ہے کہ حیات انبانی میں خر برتر کیا ب- فريرتركا علم موجانے كے بعد بم ليك افعال كا اندازہ لكا يحت بين ہدوستان کے فلسفیوں نے لذ تیت کے بھائے کمٹی یا نمات اور زوان کو

عالم دنیا کے خاتے کے بعد شروع ہوگا۔ اسلای مقیدے کے مطابق وی مدارا اصل مقام ہے اور وی مداری اصل زندگی ہوگی۔ آخرت کا تسور اسلام کے علاوہ بھی اور خاب یں ملتا ہے بلکہ یوں بھی کہنہ سکتے ہیں کہ بر خہب کا آغاز ایمان بالآ خرت ہے ہوا ہے۔ قدیم ہندوستان میں آریا باکل آخرت میں پہنتہ یقین رکھے سے اور قدیم معربوں کا بھی یہ مقیدہ شا کہ روح فیر فائی ہے جو بار بارکی نہ کی فائی جم میں واخل ہوتی ہے۔ آئش پرستوں کے یہاں آخرت کا تصور زیادہ واضح ہے اور اسلامی تصور کے ملا جاتا ہے۔

آدم، حضرت: ابوالبشر، ب سے بہلا انسان، اللہ کے بیلے نی اور اس دنیا یس اس کے ظیفہ، کویا آج کی دنیا یس پہلے گزر جانے والے، موجودہ اور آنے والے لوگوں کے جدامجد یعنی حفرت آدم نسل انسانی کے مورث اعلی میں۔ یہ سریانی زبان کا لفظ سے جس کے معنی شیالے ریگ کے میں۔ عبرانی اور فلتی زبانوں میں یہ لفظ ابشر ، کے معنی میں استعال موا ہے۔ آدم کو آدم اس لیے کیا گیا کہ اللہ تعالی نے اسے عمل و فہم دے کر تمام گلو قات پر فضیلت دی محیا آدم کہنے کی بری وجہ یہ ہے کہ آدم کے معنی فغیلت کے ہیں۔ یہ مجی کہا جاتا ہے کہ 'آدم ' لفظ ادمیم' نے لکلا ہے جس کے معنی سطح زمین کے ہیں۔ طبرانی زبان میں آوم انسان اور نوع انسانی كے ليے استعال موتا ہے۔ قرآن مجيد على يہ مجيس بار آيا ہے۔ اس ك مطابق جب انبان كا وجود نبين تما صرف جنات اور ملاتك تع، آدم كا جم خلک گارے کی کالی مٹی سے بنایا عمیا اور پھر اس میں روح پھو تکی گئے۔ خلقت آدم کا مقصد آدم اور نسل آدم کے ذریعہ جہاں بانی اور وظیفہ ظافت کا اوا كرنا ہے۔ جب اللہ نے يہ خر فرشتوں كو سائى كد وہ انسان كو اينا ظيف منا رہا ب تو انموں نے وم ف کیا کہ وہ یہ منعب ایل ستی کے سرو کرے گا جو دنیا می خون خرابہ بریا کرے گی اور کیا وہ انھیں نظرانداز کردے گا جو رات دن اس کی حمد کرتے ہیں اور اس کی پاکیزگی مان کرتے ہیں، ہر وقت تھے میں معروف رہے ہی اور پھر انبان تو حیب ہے بھی باک نہیں۔ حب اللہ تعالی نے آدم کو اشا عالم کے نام سکھلا دے اور پھر فرشتوں سے بوچھا کہ وہ ذرا اشاع عالم کے نام تو محواكي تو انموں نے اپن ماجري كا اعتراف كيا۔ آدم سے جب یمی سوال کیا میا او انھوں نے دہ ام فورا دوہرا وے۔

اس کے بعد اللہ تعالی نے فرطنوں کو جن میں مزازیل (المیس) میں شامل تھا، آدم کو مجدد کرنے کا تھم دیا۔ تمام فرقتے مجدے میں جک

آدم اور حوا جنت میں رہتے تھے محر الحمیں شجر ممنوں کے تریب جانے سے روکا میا قسا۔ البیس نے وسوسہ اندازی کرکے دونوں کو بہکا دیا اور المحوں نے شجرہ ممنوں کا پھل کھا لیا۔ اس پر ان کی بر بتی کھل گئے۔ تب اللہ نے وقت مقرر کرکے المحمی زمین پر انار دیا۔ بعد میں اللہ نے دونوں پر پھر نوازش کی۔ ان کے گناہ معاف کردیے۔ آدم کو نی منا دیا۔ علا کے ایک گردہ اور عہد حاضر میں سید احمد خاں کا سے خیال تقا کہ سے سارا قصد دراصل ایک مختیل ہے۔ قرآن کر کم میں آدم کی جگہ بشر اور الما نسان کے الفاظ مجی آئے ہیں۔ انجیل مقدس کے مطابق تخلیق آدم کا مقصد مجتی بازی تھا جکہ قرآن مجید میں آدم کو اشرف الحلوقات اور خلیفة المارض کا درجہ دیا میا ہے تاکہ دو و مگر مخلوقات پر دسترس رکھی، المحمیں کام میں لائے اور ذمن پر اللہ کی بابت کرے۔

#### تورات يس مجى حفرت آدم اور لى في واكا قصد بيان كياكياب

آدی گرمتھ: 1604 میں سلسوں کے پانچویں کرو ادبن دیو نے اپنے پیٹرو کروؤں کا کام اکٹھا کیا تھا جس کو سکو دھرم کے بیرو اگر نقہ صاحب بیٹرو کروؤں کا کام اکٹھا کیا تھا جس کو سکو دھرم کے بیرو اگر نقہ سادے کرتے ہیں۔ 'آدی کر نقہ' میں سلسوں کے پیلے پانچ کروؤں کے طاوہ ان کے فویں کرو اور 14 بیستوں کی بانیاں بین ان کی کی بوئی تھیمتیں بھی شال ہیں۔ ایسا معلوم بوتا ہے کہ کرو نائک دیو کے ذائد ہے ہی کوئی آر نقہ تیار کیا جارہا تھا اور کرو امرواس کے فرز عمر موجن نے پہلے چار کروؤں کے خطوط و فیرہ محفوظ بی میں رکھے تھے۔ ان کو پانچویں کرو نے ان سے حاصل کر کے دوبارہ مرجب کیا۔ ان میں پی اور چھ جھکتوں کی بانیوں کو شائل کر کے گروواس کے ذریعہ کرو کھی زبان میں تھیمیں طانا چاہا لیکن اس کو منظور فیس کیا گیا اور درسرے لوگوں کی بھی تھیمیں طانا چاہا لیکن اس کو منظور فیس کیا گیا اور درسرے لوگوں کی بھی تھیمیں طانا چاہا لیکن اس کو منظور فیس کیا گیا اور درسرے لوگوں کی بھی تھیمیں طانا چاہا لیکن اس کو منظور فیس کیا گیا اور درس کیا گیا اور در کی تحریوں کے ساتھ ساتھ ان کے بھی ایک شلوک' کو جگہ دی گرد کی تحریوں کے ساتھ ساتھ ان کے بھی ایک شلوک' کو جگہ دی گو۔ اس کی بھی طال آن بھی موجود سمجی جاتی ہے۔ اس کی مرف ایک یا

تولمیت کا شکار تھا۔ 72 سال کی عمر علی فریکفرٹ (Frankfurt) کے مقام یراس کی موت واقع موگئی۔

شوینمار کا ظلفہ کان کی ممنونیت کو داشتے طور پر تتلیم کرتا ہے۔ شونمار کی نظر میں کانف جدید زانے کا عظیم ترین مفرید وواس کی بر اثر 'تقید عش محض (Critique of Pure Reason) ہے ہے مد متاثر ے۔ کا کی بابعد الطبیعیات کو مسرو کرنے کی تائد میں کانٹ کے والائل کا مجی وہ قائل ہے لیکن ونیا کی حقیقت افروی کی بابت فلسفیانہ خور و تامل کو وہ قطعی طور پر باطل ویے محل تصور نہیں کرتا ہے۔ حقیقت کے بارے میں اور اس حقیقت کے اندر انسانی وجود کے مقام و محل کے متعلق کلی نظریات قائم کرنے کی تحریک انسانی ذہن میں اس قدر رائخ ہے کہ اس کو تعلی طور پر مسترد یا نظر انداز کرنا ممکن نہیں ہے۔ شویضار کے نزدیک، انسان ایک بالعد الطبیعیاتی حیوان ہے، یعنی ایک ایس محلوق ہے جو دنیا کے وجود ير متحير بونے اور اس كى بنيادى خصلت و مابيت اور ايميت و معتويت کے متعلق سوالات کرنے سے بر مزیار نہیں رو عتی ہے۔ جنانجہ شوینمار، کانٹ ے گری عقیدت کے باوجود کانٹ کے تصور باورایت سے مطمئن نیں ہے۔ اس کے زور کے یہ بات مح نیس ہے کہ شے بالذات عن ماورائی حقیقت (Noumenal Reality) جو خوابر کی مظیری دنیا (Phenomenal World of Appearances) کے اندر کار قرما معلوم ہوتی ب، تام مكن انسانى تجرب ك دائر سى ير ب بدوه في بالذات ك شعور كو ايك بار آور شعور قرار ديتا ہے۔ اس كو معقول طريقے سے متعور کرنے پر یہ وجود کی ایک متند اور سمج فلسفانہ تغییر و تعبیر ک دریافت کے لیے مطلوبہ بنیاد فراہم کرسکتا ہے۔ اس امر کو عملی شکل دیے كے ليے خود شعورى كے حفائق كا يعن ائي ذات كى بابت خود اسے اصلى و لا نظک وجود کا، تجزیه کرنا ضروری ہے۔ خود ادراکی یا خود آگی دو پیلووں بر مفتل ہوتی ہے۔ ایک کت لگا سے میں اینے آب کو عارت یا درنت ک طرح ایک معروضی شے تصور کرنے پر مجور ہوں۔ اس حیثیت سے میں ناكرير طورير ان احوال وشرائط كايابند تغبرتا بول جو عام طور ي عالم بطور تصورات كو تفكيل دي جي - عي ايك جم واقع بوء بول جو جك محيرا ے، زمان کے اغرر قائم رہتا ہے اور عِلَى اعتبار سے معجات کے تحت عمل كرتا بدوس كت لكات ميرا باطني تجيد محد كوال امر كابير صورت یقین دلاتا ہے کہ میری دیثیت محض ایک معروض کے مترادف نبیل ہے۔ دد تھوں کے معلق یہ کہنا مشکل ہے کہ وہ کب اور مس طرح اس میں شام ہو سیمی؟

آدی گرفتہ کو محروبانی مجی کہتے ہیں۔ لیکن اپنے بھٹوں کی نظر میں یہ بیشہ جسانی طور پر مجی کرو کی دھل می حلیم کی جاتی ہے۔ چانچہ کرو کی طرح اس کو پاک ریٹی کیروں میں لیٹ کر صاف، سفید فرش کے اور کئی اور فی کمدی پر بوی فرت سے رکھا جاتا ہے۔ اس پر چنور مجرائے ہیں۔ مجول و فیرہ چرحاتے ہیں اور آرتی اتاری جاتی ہے۔ حسل کرک صاف سخرے ہوکر اس کے سامنے جاتے ہیں اور بڑے احتقاد سے نما کا کرتے ہیں۔ اس کا جلوس مجی مجمی مجمی کالا جاتا ہے اور اس کی تعلیم کے مطابق اپنے کو وصاف کی کوشش کی جاتی ہے۔

آرتم شو پنمار ,(Arthur Schopenhauer (1788-1860) آرقر شویفار جرش کے مقام ڈین ذک (Danzig) میں پیدا ہوا۔ اینے والد کے ایک دوست کے ساتھ وہ دو سال فرالس میں مقیم رہا۔ پھر اینے والدین کے ساتھ فرالس، برطانیہ، سوئٹور لینڈ اور آسریا کی سیر و سیاحت کرتا رہا۔ والد کی موت کے بعد کھے مرصے تک اس کو فی طور پر ادبیات مالیہ کی تعلیم دلوائی می۔ پھر اس کو مو بچن (Guttingen)ک بیندرش می طب کے ایک طالب علم کی حیثیت ہے داعل كردياميد وبان اس في طيعيات، علم كيهيا اور علم نباتات ك ساتھ بہلی مرتبہ افلاطون اور کانٹ (Kant) کے فلفوں کا مطالعہ کیا جس سے وہ بے مد متاثر ہوا اور بالاخر وہ فلفہ کی طرف راغب ہو میار 1811 میں وہ موجون سے برلن جلا آیا جو اس زمانہ على جرمنى كا سب سے اہم فلسفانہ مرکز تھا۔ وہاں دو سالوں تک وہ مطالعہ میں معروف رہا اور فطع (Fichte) اور علائر ماخر (Schleirmacher) کے خلیات علی شرکت کرتا رہا۔ 1813 می اس نے اپنا مقالہ ممل کیا اور ای سال اس کی اشاعت بھی عمل میں آئي- 1818 شي اس کي مشهور کتاب " کا تات بطور اراده اور تعور"، منظر عام پر آئی جس کی بدولت وہ برلن بوغورٹی بی ظلفہ کا معلم مقرر ہوا۔ لیمن شوینمار شروع سے بی اسے خطبات میں ریکل کے نظریات و تصورات کا اقد رہا جس کے باعث اس کو است اس عبدہ سے سبدوش ہوتا برار ابتدائی گری کاوشوں کو جرمنی کے علاوہ برطانیہ، روس اور امریکہ میں کافی مرابا میار شونمار کی محصیت ب مد بیده اور جرت انگیز طور بر مخف عامرے مرکب تھی۔ زندگی اور وجود کے بارے میں اس کا تعلم نظر

می باطن سے اینے آپ کو ایک خود محرک اور فعال استی بھی محسوس کرتا ہوں جس کے قابل ادراک کردار سے براہ راست میرے اداده کا اظہار ہوتا ہے۔ یہ یاطنی شعور،جو اداده کی صورت میں ہر مخص ایل بابت ركمتا ب، قديم و ابتدائي اور ناقابل تحويل و تخفيف بيد اس طرح شو پنمار اس امر کا د موی کرتا ہے کہ ارادہ اسے آپ کو ہر محض یر، اس کی مظمري الدات (Phenomenal Being) كي شے بالذات (Thing-in itself) کی حثیت ہے، براہ راست آشکارا کردیتا ہے۔ ساتھ بی ساتھ وہ اس اس کی پر زور اندازی تردید کرتا ہے کہ انبائی ارادہ کے معاملات اور اس کے جم کے مامین تعلق کے حوجی تصورات کو، جو بدی مد تک ڈیکارٹ سے اخوذ بیں، شوپخار ظف کے لیے جاہ کن مائج یا اثرات کا مال کردات ہے۔ اس کے زویک انبانی جم اس کے ارادہ کی محض استجیم کے مرادف ہے۔ جو میں ارادہ کرتا ہوں اور جو طبی امور انجام دیتا ہوں دونوں بالکل ایک بیں، لیکن دو مخلف زاویوں سے دیکھیے جاتے ہیں۔

تیجہ کے طور یر، شو پنمار کی مابعد الطبعیات مظہریت (Phenomena) اور ماورائيت (Noumena) كي تغريق كو تليم نبين كرتى ہے۔ جس طرح انیان کی مظہری ذات اور اس کی فاعلیت یا علی سر مرمی اس کے باطنی اراده کا مظیر میں، اس طرح یہ ساری کا ثات ایک اراده حیات کی عجیم ے میارت ہے۔ اس کے نزدیک، ارادہ حیات علی فے بالذات یا حقیقت اصلی (Noumena) ہے، جو تمام مظاہر کے کی بردہ کار فرما ہے۔ تمام اشائے فطرت، حیاتیاتی عضویے اور بذات خود مادہ اس ارادہ حیات کے خارجی مظاہر ہیں۔ یہ ارادہ حیات ایک غیر مخص تثویق و تحریک یا جوش حیات (Clan) کے متر ادف ہے جس کا متعد صرف الی جستی کا اثات کرنا ہے۔ شویخار کمی قادر مطلق یا خیر کل خدا کے وجود میں بیٹین نہیں رکمتا ے، جو کا کات کی تخلیل کرتاہے اور اٹی فلقت سے ماورا رہتا ہے۔ اس ك نزديك، مرف ايك سدا فعال غير شخفي اراده حيات كا وجود يايا جاتا ب جو اینے آپ کو طاقت و قوت کے تغیر پذیر ورجات کے محدود انفرادی ارادی مراکزش فاہر کر رہا ہے۔ یک ارادہ حیات ایے آپ کو براہ راست اور کل طور یر ' تصور ' ( Idea ) کے ذریعہ آفکارا کرتا ہے اور یمی ارادہ حیات منفردات می با واسط انواع و اتسام کے ذریعہ فہو پذیر ہوتا ہے۔ شوینماد کا فلف مقلیت کا مخالف ہے۔ اس کی نظر می حقیقت

ذی عمل نیس ہے۔ کا کات کے اعمر جاری وساری ارادہ حیات، ایک فیر

ذی مثل قرت، ایک اندهی کوشال طاقت کا نام ہے جس کے معاملات افروی غرض یا متعد سے عاری ہیں۔ تمام تر فطرت ایک وائی اور آخری حلیل ہیں، بے معنی خارع للہا یا جید حیات میں جانا ہے جس کی وجہ سے ہر جکہ محکش، تعادم اور تنازیلا جاتا ہے۔

عویمار کی نظر میں اگر کا کات ایک عالم اکبر ہے تو انسان ایک عالم امغرے مبارت ہے۔ جس طرح کا نات کے اندر ارادہ حیات کو عقل یر فرقت مامل ہے ای طرح انبان کی انفرادی قوت ادادی کو اس کے تعقل پر برتری حاصل ہے۔ یہ انسانی ارادہ کا تابع اور اس کا تمتہ ہے۔ عقل کی رسائی محدود ہے۔ یہ محض ممکنات اور ان کے نتائج کا اوراک عطا كرتى ہے۔ تعلى فيعلد قوت ارادى ير مخصر ہوتا ہے۔ خود جم كے اندر جو کے رونما ہوتا ہے وہ مقل کی کاوش کا ثمرہ نہیں ہوتا ہے، بلکہ ارادہ کی یراسرار طاقت بی کے زیر اثر عمل میں آتا ہے۔ غیر شعوری ذہنی عمل ہو یا شہوانی فعل ہو، ب بر ادادہ کی تحرانی قائم رہتی ہے۔ لیمن ساتھ ہی ساتھ، شوپھار اس بمر میں بھی یقین رکھتا ہے کہ ارادہ کے فراین و احکام ك تعيل برميدان عمل من بالاخر عدم سرت يريخ بوتى ہے۔ اس ليے کہ ارادہ کی بنیادی حقیقت خواہش ہے اور خواہش کے حانے کا عمل دوای طور پر قائم رہتا ہے۔ کمل طور پر خواہشات کی تسکین مکن نہیں ہے۔ لبذا نا آسودو امتكون كا ايك لامتاي سلسله انسان كو بميشه وكمون مي جما ركمتا ب اور وہ برابر اذہوں اور محرومیوں کا شکار رہتا ہے۔ چنانچہ شویخار کی تح بروں میں رجائیت کا عمل فقدان اور تو طبیت کا بے ما غلبہ نظر آتا ے۔ وہ انبانی رق کی ناگزیے اور انبان کی اکملیت کے تصورات کو سرے سے مسترد کر دیتا ہے اور بوری انسانیت کو کرب و اذبیت اور فلاکت و معيبت كى ايك ابدى كروش من جلا قرار وينا ہے۔ اس دنيا سے بدى كا خاتمہ، اس کے نزدیک مکن نہیں ہے، اس لیے کہ ارادہ کا سنار بادی طور برشر ک آما جگاه بهد شر پندی اور فتند انگیزی اندانی فطرت میں واطل ہے۔ انسانی ارادہ تمام جرم اور دکھ کا سرچشہ ہے۔

اظاتیات اور اس سے متعلقہ موضوعات پر مشتل شوپخار ک تح مرول عمل وبدول، ایتنقدول اور بدھ مت کے محیفول عمل پیش کردہ اصولوں سے ممری مماثلت یائی جاتی ہے اور وہ اس مماثلت کو صفائی سے تنلیم ہی کرتا ہے۔ مہاتما پرھ کی طرح وہ ساری انسانی زندگی کو دکھوں ك دام مى امير كردات ب اور اس كا سبب فرديت يا تشخص ك عمل كو

ترار دیا ہے، اس لیے کہ بید ند قتم ہونے والی غلامی، تسادم اور بالا ی و عروی پر دالت کرتا ہے۔ فواہش یا بالا ی و محروی کے پہندوں سے رہائی مرف ای صورت میں ماصل ہو عتی ہے، جبکہ فردیت یا تشخص کا ادادہ بالکل ترک کر دیا جائے اور اس مطلق فیر تشخصی ادادہ حیات کے ساتھ ایک بالک ترک کر دیا جائے اور اس مطلق فیر تشخصی ادادہ حیات کے ساتھ طرح کا ذہنی میلان جس سے ہر زمانے کے راہب اور صونی، بقول شوخدار، بالعوم متعنف رہے ہیں، اس وقت ممکن ہے جب کہ انسانی ادادہ کی یہ تالیف یا اپنا درخ تبدیل کر دے اور ضبط نئس سے کام لے۔ ادادہ کی بیہ تالیف یا نئس کا بیہ انسانی مرف فلسفیانہ فور و تال کے ذریعہ ماصل ہو سکتا ہے۔ یا گر فواہشات کی فامو فی یا تھی کہ فامر کی کے جو رنج و غم سے یا محض نا قابل پرداشت محروی سے دہائی کی فامر کی

شوینمار اینے فلفہ یس آرث اور جمالیات کو اتنیازی مقام مطا كرتا ہے۔ كى اور ناسور فلفى نے جمالياتى تج بات كو اين نظام فكر مي اتنى امیت کا مال قرار فیس دیا ہے۔ اس کے ظف میں آرث اور جالیات کی اتیازی حیثیت کو اس کے عام نظریہ کی روشی میں سجمنا مشکل نیس ہے۔ اس نظریے کی رو سے جارے علم و ادراک کی صور تی ارادہ (Will) کے ذربعہ مامور و معین ہوتی ہی۔ اس کی اعلی ترین صورت سائنس علم ہے، کونکه اس کا بنیادی و اسای تفاعل تجربی علمت و معلول کی یک رحمیوں کی دریافت کے ذریعہ ماری ضروریات وخوابشات کی تمکین کے لیے علمی طریقہ بائے کار فراہم کرنا ہے۔ یہ ماری علی زعری کے لیے ناگزے ہے۔ لین یہ وجود یا ارادہ حیات کے سوا خودی کو مکشف کرنے سے قاصر ہے، اس لیے کہ یہ مرف مظاہر فطرت سے تعلق رکھتا ہے۔ اس کے برنکس ایک فنکار ممل سے قطعاً وابیکی نیس رکھتا ہے، بلکد اس کا علاقہ استفراق یا ارادہ سے محروم وعاری ادارک واحساس سے رہتا ہے۔ جمالیاتی استفراق کے اعدد فنکار کونا کول مقاصد، خواشات اور اضطراب سے خالی الذین ہو کر کا کات کا تجریدی اعدازے جائزہ لیا ہے۔ اس مدم تاڑ کے باعث جالیاتی تج بات مکن مد تک فیر جانبدار موتے ہیں۔ فنکارانہ تخیلات کو شویخار مراکب (Vehicles) ے تعیر کرتا ہے جن کے ذریعہ فنکار اسے محرب اعشافات اور بسائر کا اظهار کرتا ہے اور اس طرح دوسروں کو اٹی بھیرت وبسارے یں شریک ہونے کا مجاز کر دیا ہے۔ اس کے زدیک، جالیاتی

تجربات بھی ارادہ حیات کو منفیط کرنے ہیں انسان کی بالواسط مدد کرتے ہیں، بٹر طیکہ وہ افراض و مقاصد پر مشتل تصوراتی یا طبی عمل سے علاصدہ ہوکر حن کے سرت بخش تصور ہیں مشتزق ہو جائے۔ دوسرے لنظوں ہیں، مثالی حن ہم کو تمل استفراق کے عالم ہیں ہیں آ کا ہے۔ جب ہم زندہ رہنے کی تمام تر خواہشات سے بے نیاز ہو جاتے ہیں تو پھر مثالی حن کا عرفان عمل ہیں آتا ہے۔ شوپخدا مصوری کو ایک غلم قراد رہتا ہے اور تمام فطری علوم پر اس کی برتری کا قائل ہے۔ فون لطیفہ ہی وہ سوسیتی کو سب سے زیادہ صور گردانتا ہے۔ اس کے نزدیک سوسیتی مابعد الطبیعیاتی تفاعل پر مشتل فن کی اعلیٰ ترین صورت ہے، جب کہ نہ جب سادہ لوح عوام الناس کے لیے جن بھی قلمیانہ صراحت اور ہمت و حوصلہ کا فقد ان بیا جاتا ہے، ایک کے بہت و موصلہ کا فقد ان بیا جاتا ہے، ایک کر شیت رکھتا ہے۔

اگرچہ شویخار کا فلفہ تھادات و نقائص سے مجرا ہوا ہے، ۲ہم ادب و فن، فلفہ و نفیات کے میدانوں میں اس کے دوررس اثرات سے انگلا نہیں کیا جاسکتا ہے۔ اسپ نظریہ ادادہ ادر اس کے نفیاتی مضرات کے ذریعہ، نیز فن کو مابعد الطبیعیاتی مقام دے کر، اس نے علی و گری فضا کے اندر مجمری تبدیلی پیدا کرنے میں اہم کردار اداکیا ہے۔ انسانی فور و گلر کی بابت اس کا آلائی نقلہ نظر ولیم جیس اور امر کی تائجیت کی چیش آیا ی کرتا ہے۔ مزید برآن، جدید زمانے کا غالباً سب سے منظم فلسنی و نگلامائن موا ہے۔ مزید برآن، جدید زمانے کا غالباً سب سے منظم فلسنی و نگلامائن مغالب کی اس کے فلسفہ کے بعض پہلووں سے متاثر ہوا ہے۔ شویخار کا اثر او بکلیفیس (Tractatus) کے ان صفحات میں خاص طور سے نمایں نظر آتا ہے جن کے اندر و نگلامائن اطاقیات کے جذباتی پہلو اور نمایاں نظر آتا ہے جن کے اندر و نگلامائن اطاقیات کے جذباتی پہلو اور

آر تعود اکس مشرقی چرچ Church) : اس چرچ کو مغرل ایشیا، شل ایت اور شرق یورپ ک میرائی زندگ میں وی مقام ماصل ہے جو رو من کیتولک چرچ کو مغرب میں ماصل ہے۔ رو من کیتولک چرچ کو مغرب میں ماصل ہے۔ رو من کیتولک چرچ کو مغرب مات کو لیلوں (Ecumenical Councils) کے فیصلوں سے یوں تو پوری ملرح شخق میں محر آر تعود اس جرچ ہر جگہ یوپ کا اثر قبول نیس کر تا اور اس بنیادی افتلاف نے ان دولوں کو ایک دوسرے سے الگ کردیا ہے۔ مشرق کے ان مکوں میں جن لوگوں نے رو من کیتولک مقیدہ مان لیا ہے۔

ان میں اور آر تھوڈاکس عیمائیوں میں اور کوئی فرق نہیں سوائے ہوپ کے متلہ کے اور ہوں بھی آر تھوڈاکس اپنے آپ کو کیشونک کہتے ہیں اور کیشونک اپنے آپ کو آر تھوڈاکس۔

شروع زائد على تستنطنيه على جو قد اي رسوم رائ تح وه تير بوس مدى بحد الله علاق ك تمام كليساؤل على رائج رب اور الحمي باز نطيني رسوم كها كليد المجيل مقدس مرائى دبان على تحق اور قد اي رسوات على اي دبان كا استعال بواليكن وجرے وجرے والات ك مطابق تبديلى آتى كى اور جب مغربى تسلط سے بث كر مشرق على آر تحوواكس جى كا قيام عمل على آيا تو ابتدا على تمام قد اي رسوم يو بائى زبان عمى اواكى جائے كيس بعد عمى قد اي مطابات كے تعلق سے عربى اور ووسرى زبان كا بحق استعال بونے لگا۔

آرمینی کی ی (Armenian Church): اے کی اور کا تھا۔ اس کا سر اور اس کا سر اور اس کا سر اور کا تھا۔ اس کا سر اور کا تھا۔ اس کا سر اور کا تھا۔ اس کے جرو یو حظم اور سنویت ہوئی کی جبوریہ آرمینیا عمل رہتا ہے۔ اس کے جرو یو حظم اور تعظیم میں کی جہوریہ آرمینیا کے باشدوں کے میران میں اور کی دسوم پادر ک بی اوا کرتا ہے۔ تیری صدی عیوی عمل آرمینیا کے باشدوں نے میسائی خیاب تھول کیا اور یہاں جنی کا کام بینٹ کرے کوری (St. Gregory) نے امریکہ عمل پہلا نے انجام دیا۔ اس چری نے اپنی خود محکری کا اطلاق کردیا۔ امریکہ عمل پہلا آرمینی کیسا 1891 عمل تقییر ہوا۔ آر تھولاکس شرقی چری کی طرح میں اس تھائی ترین کے بیاں مقائی جری نے کے تبلا کو قبول کھیل کیا۔ ای لیے بیاں مقائی

طالات اور مگافت کے مطابق ند ہی رسوم کا چلن ہے جن میں کڑین نیس ہے۔ لیکن تیم کر پن نیس ہے۔ لیکن تیم کر پن فیم کر پن فیم کار پن تیم ہور کے ایک حصہ نے مارضی طور پر بلیائے روم کے ساتھ اتحاد کرلیا تما جس کے نتیج میں کیشوںک آرمئی چرچ 1740 میں سرکاری طور پر منظم کیا گیا تما اور کیونین کی تکلیل کی گئی تھی جس کی تقریبات میں روئی اور شراب دونوں کا استعال ہوتا تھا۔

آرن میک: ویدوں کے مجوے کے بعد جو دبی کتب بیش ہو کی وہ براہموں کے نام سے موسوم ہو کیں، یہ اوبی حیثیت سے مخلف اور میز بیں۔ براہمن اوب کی مزید ترتی آرن یک یا بن بای تسانیف ہیں۔ خالبا یہ کائی میں ان محر رسیدہ لوگوں کے لیے لکمی گئی ہیں جو بن باس لے چکے ہوں اور کمل رسوم کے ماتھ قربانیوں کو اوا نہ کر کتے ہوں۔ کمل رسوم کے لیے بہت سے لوازم کی ضرورت ہوتی ہے جن کا وسیاب ہونا جگل میں مکن دیس ہوتا۔

ال لیے آرن کول میں ان مراقوں کا ذکر ہے جن میں چند طالات ہوتی ہیں اور جن کے بارے میں فرض کیا جاتا ہے کہ وہ بہ مد فرتیت رکھی ہیں۔ رفتہ رفتہ ان آرن کول نے قربانی کی قائم مقالی ک اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ ایک ھے میں صاحب علم لوگوں کے رکی لقورات کم ہونے کے اور بندر نئ صداقت کی نوعیت کے متعلق قالمیان فائیان ان کی جگہ قائم ہوگئے۔ یہ در حقیقت قربانی کے دیجیہ و رموم کی حقیق ناوائی پر قربا مراقبے کی دعاؤں کی ممیز قرآ ہے۔ موضوی قرکا حقیق ناوونی جر قربر کے حصول کے لیے کافی ہے۔ نینجا ویک رموم کی ایسیت کو گھٹا دیا اور علم ذات و قلسفیانہ قرک کی دعاؤں کو قائم کردیا جو زندگ کا سب سے اعلیٰ نصب العمن ہے۔ اس طرح آدن کیک کے زبانہ میں آزاد سب سے اعلیٰ نصب العمن ہے۔ اس طرح آدن کیک کے زبانہ میں آزاد اس کو پایئد کی کا فیط کردیا تھا جس نے عرصہ تک اس کو پایئد کر رکھا تھا۔ لیکھوں کو قطع کردیا تھا جس نے عرصہ تک اس کو پایئد کر رکھا تھا۔ لیکھوں کو ترق دی جس کی دجہ سے ہیدی گلری مالم میں پیدا ہونے دالے لیکھوں کو ترق دی جس کی دجہ سے ہیدی گلری مالم میں بیدا ہونے دالے لیکھوں کو ترف دی جس کی دجہ سے ہیدی گلری مالم میں بیدا ہونے دالے لیکھوں کو کینوہ فلند کا ماغذ تعلیم کیا گیا ہے۔

آرمیہ سائ : ہندوستان کے جدید دور کے ترقی پذیر سان سدھاد اداروں میں آرمیہ سان کا ایک فاص متام ہے۔ اس کا تیام ممتی میں 10 اپریل 1875 کو سوائی دیائد سرسوق کے ہاتھوں عمل میں آیا۔ اس وقت ك رين كى جكد سيت سندحو رويش كى جاتى بـ رك ويد ك اندى سوکت میں آریوں کے دینے کی جگد کی تمام ندیوں کا ایک بی جگد مان ہوا ہے جس میں قابل ذکر یہ ہیں: کابل ندی، کررم ندی، کو متی، سدھو، راوی، عظیم، جبیلم، سرسوتی، جمنا اور منگار اس بیان کو ویدک آربول کے مقام کی حد سمجماحاسکتا ہے۔ براہمن مر نقوں میں کورو پنجال دیش کو آربہ تہذیب کا مرکز بانا ممیا ہے جہاں کمی ایک یکی کے طریقوں کے معلوم ہونے سے اس صد زین کو ایر جاتی کی ناف کہا جاتا تھا۔ شت ہے براہمن میں یہ بیان آتا ہے کہ کورو پنال کی زبان سب سے زیادہ بہتر اور متند ہے۔ افشدوں کے زمانہ میں آریہ تہذیب کی ترقی کاشی اور جک بوری عک پیلی تھی۔ نیجا بخاب سے معملا تک کا پھیلا ہوازمن کا حصہ انشدوں کے زمانه مي آريون كا ياك مقام خيال كيا جاتا تعار دهرم سورون مي آريد ورت کے مدود کے موضوع پر کافی اختلاف رائے ہے۔ وصفی دهرم سور می آریہ ورت کی حد اس طرح باللی کی ہے کہ یہ آورش کے مشرق اور کالک بن بعنی بریام کے مغرب، بند سیاچل کے شال اور ہالیہ كے جنوب مى ہے۔ ايك اور خيال بھى ايا بى ہے كہ آريہ ورت كنا اور جمنا کے درمیان کا حصد زیمن ہے اور اس میں کالے رنگ کے برن نے خونی ے پرتے ہیں۔ بودھائن وحرم سوتر، بھنجلی مبابعاشہ اور منوسمرتی نے بھی وصفتھ کے اس بیان کو متند مانا ہے۔ برانوں میں آریہ ورت کو بھارت

آسن: یوگ در شن بی آس کو آخد مداری والے یوگ کا تیرا حسد

تلیم کیا گیا ہے۔ قلب کی کیموئی حاصل کرنے کے لیے جم کو خاص

ریامتوں کے ذریعہ وطیلا کرکے متحکم بنانے کی سخت سرورت ہوتی ہے۔

الیے استحکام کے بغیر سادھی کی کیفیت تک پہنینا نامکن ہے۔ لیکن ایا

وستحکام حاصل ہونے کے بعداس میں اگر سرت محسوس نہ ہو تو اس میں

لطف نہ آئے گا۔ چنانچہ مغبوط جم کی سرت بحری بینفک کو آس کہا جاتا

ہے۔ یوگ درش کے شار مین نے کئی ایک حتم کے آسنوں کو شار کیا ہے

ان میں خاص طور پر (1) پوم آس، (2) بعدر آس، (3) وجر آس، (4) ویے

آس، (5) سرو ایک آس اور (6) شیرش آس بہت مشبور ہیں۔ ہٹھ ہوگ کہ

میں آسنوں کی تعداد 84 کم بینائی گئی ہے۔ کام شاستر میں بھی آس کا

میں آسنوں کی تعداد 84 کم بینائی گئی ہے۔ کام شاستر میں بھی آس کا

ولیس ذکر کیا گیا ہے۔ اس میں بھی 84 آس بنائے گئے ہیں۔ گیتا میں

آس کے متعلق کیا گیا ہے۔ اس میں بھی 84 آس بنائے گئے ہیں۔ گیتا میں

آس کے متعلق کیا گیا ہے۔ اس میں بھی 84 آس بنائے گئے ہیں۔ گیتا میں

ورش ك عم ع قري كاكيا ع-

ہندوستان، بما، تھائی لینڈ، طایا، افریقہ، فرن ڈاڈ کے مغربی جزیوں میں تقریباً 3000 آرید ساج چیں جاب اس کے اداکین کی تعداد پہاس الکھ سے بھی زیادہ ہے۔ آرید ساخ کا میدان عمل مالکیر ہے۔ اس کے بائی اور کام کرنے والوں کا مقصد یہ ہے کہ تمام کا نات میں ذات بات، کمک و قوم یا رکھی کی نبست کو چھوڑ کر ہر جگہ ویدک دھرم کی اشاعت کی جائے۔

آرب ساج کے قیام کا خیال اس طرح پیدا ہوا تھا کہ کم س مول فکرنے کم چوڑ کر خیاس لے لیا تھا اور سوای دیاند کے نام سے مداقت کی کھوج کرنا شروع کردیا تھا۔ اس دھن میں اس بے سن ز بردست عالم اور مشہور سوای برجانند سے متحر امیں ویاکرن یا علم صرف و نحو اور ویدک شاستروں کا مطالعہ شروع کیا۔ اینے مطالعہ اور تجرب سے انموں نے محسوس کیا کہ مروجہ ہندو دهرم عام طور پر کی ایک اصولوں میں قدیم ویدک وحرم سے بالکل مختف ہو میا ہے اور نوع انسان کی سب ے بوی بھائی ای عی ہے کہ موجودہ اورانک دعرم کو ترک کرے قدیم ویدوں کی تعلیم کی اشاعت کی جائے۔ اسنے اندھے کرو برجاند کے تھم کی تھیل میں سوای دباند نے آریہ ساج کا قام ای مقصد کے مدنظر کیا تھا۔ 1883 کک سوای دیاند نے بورے مندوستان کا سفر کیا اور کئی خاص شمروں می آریہ ساج قائم کرے اینے مقعد کی محیل کے لیے حب زیل كتابين شائع كين، مثلًا استبارته بركاش، استهاروروده، ارم ويد بعاشه بحوسيًا'، 'رك ويد بحاشيه' (سالوس منذل كك) الجرويد بحاشيه' وغيره سوای دیاند کے انقال کے بعد آرب ساج نے تعلیم کی اشاعت اور ساج سدهار کے لیے بوی مستعدی ہے کام کیا۔ اس ادارے کے ذریعہ قائم کیے مح مدرسون، كالجون، كوركلون، سنكرت ياغد شالاون اور كنياياغد شالاون، ود موا آشر موں اور يتيم خانوں كا شالى مندوستان اور دوسرے يرديشوں مي ایک جال بچا ہوا ہے۔ ان تمام کاموں میں آریہ ساج کو تمام مبذب لوگوں ک تائد مامل ہے۔ آریہ ساج مرف ویدوں کے معتروں کے جود کو ایثور کے ظاہر کے ہوئے اور متند سجمتا ہے۔ براہمن اور اینشد وفیرہ کو انسان کی تعنیف سجمتا ہے۔ مورتی ہوجا کو ویدوں کے خلاف اور ایک عذاب خیال کرتا ہے۔ حمی ملک یا قوم کا آدمی این اوساف اور اعمال کے لاظ ے ویدک دحرم افتیار کرسکتا ہے۔ مور توں اور فی ذات کے لوگوں ک زق کے لیے ہیشہ کوشش کرتا ہے۔

آرمیہ ورت : یہ آریوں کے رہے کا مقام ہے۔ رگ دید عل آریوں

تنز شاسر کے مطابق سدھی یا کمال ماصل کرنے میں آس کی بری ایب ہے۔

معوری کی آخور نے مجیرا (Tempera) معوری کو اپنایا جس

کے لیے وہ ساری دنیا میں مشہور ہے۔ اس فن نے آگے جل کر ایران
میں بہت ترتی کا۔ سارگون، اخوربانی پال وفیرہ کے دور میں جب آخور کی
خوش حالی اور ساتی ترتی اپنے شاب پر تھی تو اس وقت اسای منبت کاری
نے کافی ترتی کی تھی۔ کمدائی میں جو نمونے لیے ہیں ان میں ہے کچھ اندن
کے برئش میوزیم میں محفوظ ہیں۔ البتہ ان میں جو انسانی شکلیس و کھائی مئی
ہیں وہ سب کی سب ایک تی طرح کی ہیں۔ ایک طرح کا سر، ایک طرح
کی واڑھی، ایک تی طرح کی تو ند۔ ان منبت کاریوں میں عام طور پ
کر واڑھی، ایک میں د کھائے گئے ہیں۔ البتہ جانوروں کی جو شکلیس بنائی
گئی ہیں ان میں بوی جان اور حرکت نظر آتی ہے۔ چکرکاری کے نمونے
بہت کم لیے ہیں۔ اشور بانی پال کا جو جزا مجمد طا ہے اے دیکھنے ہے اس

آشور - فد جب و اخلاق: اسریا (Assyria) یمی آشورایک طرح کی فوق ریاست محید اس کا دارا کلومت آشور جو بعد می نیوا ک نام مد مشہور بوا، دریائے فیکرس کے جوبی کنارے پر آباد تھا۔ یہاں ک باشدے پائج طبقوں میں بے بوئے تھے جو امرا، دست کار اور بیشہ ور، دیسات اور شہر کے آزاد مردور و کسان اور زر کی نظام جو بوی جاگیروں سے بندھے ہوتے تھے اور وہ ظام جو لڑائین میں چکڑے جاتے یا مقروش ہو کر اینے آپ کو نی ڈالٹے تھے، یے مشتل تھے۔ ظاموں کو اینے کان

جمدوائے اور سر منڈوانا ہوتا تھا۔ ہر فتم کا اونی کام ان سے لیا جاتا تھا۔ جك و مدل آشوريون كا بوا معظم تما دور جكون عن وه عمواً فتح اب يى ہوتے تھے۔ اس لیے قانون اور ندہب دونوں کے رو سے آبادی برهانا ہر شری کا فرض تھا استام مل یا ایس کمی بھی کوشش پر جس سے حل ضائع ہو، موت کی مزا مقرر مخی۔ مابل کے مقابلہ میں یماں عورت کی حیثیت کمتر تھی۔ اگر کوئی مورت مرد پر ہاتھ اٹھاتی تو اے سخت سزا دی ماتی۔ مرد تو کی مورتوں سے جسمانی تعلق بنا سکتا تھا اور کی داشتائی رکھ سكنا تما ليكن مورت كے ليے انتائي ياك باز رہنا ضروري تعد است آب كو ہوری طرح ڈھاکے بغیر عورت ممر سے نہیں نکل سی تھی۔ طوائف کا یشہ اینانے کی عام احازت مھی۔ خود شامان آشور سے برے برے حرم ہوتے تھے۔ شادی ماہ کے طور طریقے تقریباً بابل کی طرح تھے اور آشور می مجی اوی شادی کے بعد اکثر ماں باب کے کمر رہتی اور شوہر آتا ماتارہتا زندگی کے ہر شعبہ میں آشوری کی برتے تھے جو مجی مجی بربریت مک بھنے ماتی۔ رومیوں کی طرح فتومات کے بعد وحمٰن کے میکووں لوگوں کو قیدی بناکر لاتے اور ان کو سخت اذیتی دیے جسے آ تکسیل نکال ليتم، جلا ويت، معدور و مغلوج كردية به نيواكي كمدائي على ديواردل يريني جو تعورں مل بن ان سے بولناک بربریت کی مثالیں سائے آتی ہی۔

آشوری ندہب نے اس وحشت اور بربرت کو کم کر نے میں کو کی حصد فیس لیا۔ بائل کے برظاف آشور کے پروہتوں کا بادشاہ پ کوئی حصد فیس لیا۔ بائل کے برظاف آشور کے پروہتوں کا بادشاہ پ کوئی اثر فیس تھا۔ ہر چیز بادشاہ کی پند اور مرضی کی پابند تھی۔ آشور کا سب عبر اوبع تا صوری تھا جو وشنوں کے حق میں خت سنگ دل اور ب رقم تھا۔ اس کے معبد کے ماشت قدیوں کو شدید جسائی مزاکی دی جائیں۔ آشوری مقیدے کے مطابق وہ به عد خوش ہو تا قدار آشوری ندہب کا بنیادی مقعد ہے تھا کہ سورج دیو تا کی خوشودی ہر طالت میں ماصل کی بنیادی مقعد کو پانے کے بار آشوری اس کے صول میں نگا رہے۔ اس مقعد کو پانے کے بار جو اور قربائی کے طریقے افتیار کے جاتے تھے۔ آشوری دور کی جو شہری سائیس کی ہیں وہ وفع بلیات، جادہ ٹونے وغیرہ کے محمل ہوئی ہے۔ ان شہری سائیس کی ہیں دونا ہر طرف سے شیطانوں سے گھری ہوئی ہے۔ ان کا طریقہ بھی ہے۔

آشور وسميري فن تعير: وربزاد سال يه دائد كا فرمه بواب

اقوام نے اس کی پرسٹش کی اور اب بھی جاری ہے۔

آل پیدا کرنے کی حکل ہے بچنے کے لیے قدیم انسان نے ایک بار سلگائی ہوئی آگ کو بیشہ قائم رکھے کی کوشش کی۔ چنانچہ ہوئان، ایان اور روم کے لوگ اپنے شہروں ہیں ایک جگہ بیشہ آگ جائے رکھنے اور اس کو بھی بچھنے نہ ویتے تھے۔ زر تشق (آتش پرست) نہ ب کا ہر ایک فرد آگ کی پرستش کو اپنا فرض سمحتا ہے۔ پاری نہ ب میں آگ کو اس قدر حجرک اور پاک دیونا تشلیم کیا جاتا ہے کہ کوئی ٹاپک چیز آگ میں قال نہیں جاتی۔ ای لیے مردوں کو جلانے کے لیے بھی پاری آگ کا استعال نہیں کرتے۔

لین ویدک ذہب میں آگ کا جس قدر فیض بخش اور عظیم تصور ہے وہ اور کئی ذہب میں آگ کا جس قدر فیض بخش اور عظیم تصور ہے وہ اور کی ذہب میں جیس پایا جاء۔ ویدک کرم کا فاک اغرار کے مرکز آگ کی بچہا می ہے۔ ویدک دید افزار کے محدود مرا درجہ آگ کا ہے جس کی عبادت کے متعلق ویدوں میں تقریباً دو سوکت موجود ہیں۔ آگ کی بچہا ہندوستانی آریہ تہذیب کا فاص نشان ہے اور ویدک ذہب کا کھٹا لائی ج ہے۔

آل سولس ڈے (All Souls Day): رومن کیشولک میسائیوں کے لیے یہ ایک اہم دن ہے جو پوری میسائی دنیا میں ہر سال 2 نوم مرکو میسائی دنیا میں ہر سال 2 نوم مرکو مثایا جاتا ہے۔ اس دن ان سب کے لیے دعا مائی جاتی ہے جو اس دنیا ہے جا ہی اور ان کی روصی عالم برزخ میں ہیں۔ آل سولس ڈے تین یار عبادت کے ارکان پورے کرنے پڑتے ہیں۔ ملک و قوم جابی کا شکار عبوات، جگ میں مکلت افخان پڑے یا کوئی پادری یا چری کی کوئی اہم شخصیت دنیا ہے گزر جاتے تو متعلقین کو عبادت کے خاص طریقوں سے مخصیت دنیا ہے گزر جاتے تو متعلقین کو عبادت کے خاص طریقوں سے میں دعا و عبادت کے موجودہ طرز کا روان میارہ ویں صدی ہے شروئ ہوا۔ دو من کیشولک مکوں میں اس سلم میں طرح طرح کے رسوم رائ ہوں۔ میں میں دو شی جات ہم تبر ستانوں میں دو اس کی جاتی ہر ستانوں میں دو اس کے متعلقین دہاں آگر میں قبل آگر ہے۔ اور سے ایک دن پہلے تمام تبر ستانوں میں وہاں آگر میں دو اور سرنے والوں کے متعلقین دہاں آگر میں دو اس کے متعلقین دہاں آگر

آل سيكس دے (All Saints Day): يه رومن كيتونك

جب سمر او ن فردیا فرات کے اطراف می نہ صرف ایک ترقی یافتہ تہذیب کو بدون چھا قابلہ ایک نبایت وجیدہ فن تقیر کو ہمی عروج پر پہنچایا تھا۔ ان عمار توں میں ہوان چھا ایک نبایت وجیدہ فن تقیر کو ہمی عروج پر عمار توں میں کمائیں، گنبد اور عراجی ہوتی تھیں۔ تبہ خانے کو وہ بدی پرکاری سے آرامت کرتے ہے۔ ان کی تھیں۔ تبہ خانے کو وہ بدی کے مندروں کے جو آثار لے بین ان سے ان کی فن کاری کا پنہ چا ہے۔ کے مندروں کے جو آثار لے بین ان سے ان کی فن کاری کا پنہ چا ہوئی مثل کے مندروں کی جو گا ہے۔ واور دوسرے رگوں کی پہائی ہوئی مثل کے بین کی خواصورت ڈیزائن بنائے گئے ہیں۔ ساننے کے حصوں کو پشتوں کی دو بیں۔ ساننے کے حصوں کو پشتوں کی دو سے اور بھی خوبصورت بنایا میں ہے۔ سے اور بھی خوبصورت بنایا میں ہے۔ سے وہ بات کی بے خصوصیت دیاں کے فن کی بہ خصوصیت دیاں کے فن کی بہ خصوصیت دیاں کے فن تھیر پر بہت زیانے کے بھیائی رہی۔

أر (Ur) ك قريب العبيد كے مندر على جو بادشاہ آائى پدى نے 2600 قبل مسيح على تقيير كيا، رو فن كروہ اور خبت كارى كا سكان نہ صرف تركين كے ليے استعال كيا كيا ہے بلك اس كے ذريع فن تقير كى نزاكتيں بحى دكھائى كئى بيں۔ اس دور كے فن تقير كے جو ناور نمونے لے بيں ان على سب سے زيادہ فير معمولى زيغورات (Ziggural) كا مندر ہے جو باكيہ ميں صدى قبل مسيح على اراد عمل مقير كيا كيا تھا۔ يہ اكيہ انجائى نيس عمارت ہے جس على سير عياں بى بوئى بيں اور اور زيارت گاہ كى جلى كئى اس ان يہ قبل و تاريد تاريد كاہ كے جلى كئى اس ان يہ قبل و تاريد تاريد كاہ كے جلى گئى ہيں۔ ان يہ قبل و تاريد تاريد كاہ كے جلى گئى ہيں۔ ان يہ قبل و تاريد تاريد كاہ كے بيں۔

وہ ہزار قبل مسے کے قریب ٹائل میں پہلے کے آخرہوں نے اس فن تغیر کے اصولوں کو اپنا ایا۔ قدیم شہروں نیزا اور نرود کی کھدائی میں بہت کم آٹار کے ہیں۔ البتہ آخرہوں نے سمیری فن تغیر عمل کوئی میں بہت کم آٹار کے استعال کرتے تھے اور آرائش و تزکین کے لیے جموں اور منبت کاری کا استعال کرتے تھے۔ فرس آباد کے سارگون کے کل سے یہ مجل کاری کا استعال کرتے تھے۔ فرس آباد کے سارگون کے محل سے یہ مجل کاری تا ہے کہ وہ بجائے فن عمل جد تمیں پیدا کرنے کے عمار تول کی تعداد بوصاکر اپنی شان و شوکت کا اظہار کرتے تھے۔

آگ (آگی): آگ فائدہ مند اور تضائدہ دولوں شے ہے۔ مردی کے موسم میں حوارت کھیانے سے لے کر اینم بم کے ذریعہ شمروں کے شہر طاک کردیا آگ می کا کام ہے۔ اثبان نے سب سے پہلے ایک پھر کو دوسر سے پھر سے رکو کر آگ پیدا کی۔ آگ کو پایٹرہ سمجھ کر کی

اور استگلین چرچ کا ایک مشہور تہوار ہے اور سے ہر سال کمل تو مبر کو مثالیا جاتا ہے۔ اس دن کو آل سینٹس ڈے اس لیے کہتے ہیں کہ اس ون تام معلوم و فیر معلوم ولیوں (Saints) کے لیے خداو تد تعالی حے دعا ماگی جاتی ہے۔ یہ تقریب عیسائی ند بب کی قدیم ترین تقریبوں میں ہے ایک ہے۔ اس دن رومن کیتولک غد بب کے چرووں پر سے فرض ہوتا ہے کہ وہ روزہ رکھیں اور عبادت اجمائی (Mass Prayers) میں شریک ہوں۔ یہ تبوار خالیا ان شہدا کی یاد میں شروع کی مبادت گاہ (Pantheon) میں شریک ہوں۔ یہ تبوار خالیا شہید کردیا تھا۔ ساتویں معدی عیسوی میں روم کی مبادت گاہ (Pantheon) کو ان تمام شہیدوں کے نام ہے معنون کیا تھا۔ 837 ہے ہر کم نوم رکھ پوپ کرے گور کو (Pope Gregory IV) کے تقم ہے آل سینٹس کا دن منایا جانے گا تھا۔ ہر کمک کا پی روایات کے مطابق یہ تقریب منائی دن مزید پیانے پر آگ روش کی جاتی ہے اور لوگوں کے زائج مر تب کیے جاتے ہیں۔ بعش روش کی جاتی ہے۔ اور لوگوں کے زائج مر تب کیے جاتے ہیں۔ بعش روش کی جاتی ہے۔ اور لوگوں کے زائج مر تب کیے جاتے ہیں۔ بعش روش کی جاتی ہیں۔

آلہا: یہ ایک نظم ہے جس میں شجاعت اور بہادری کے واقعات بیان کے گئے جیں۔ شال بندو ستان میں دئی ہے بہار کئی پیٹر ور آلہا کے گیت گانے والے عام اجتماع میں اے گاتے ہیں۔ عام متبولت کے لحاظ ہے سمی داس کی رام چرت بالس کے بعد آلہا کا نام لیا جاتا ہے۔ اس میں 52 لارائیوں کا تذکرہ ہے اور ان لارائیوں میں بہادر جگبی آلہا اور اودل عام زندگی میں الی شجاعت کے لیے لوگوں میں ایسے برد لعزیز ہوگئے ہیں کہ ان کی حیثیت فوق الانسان کی ہوگئی ہے۔ اوب میں اس نظم کو 'آلہا کھنڈ' کہا جاتا ہے۔ لیکن عام طور پر لوگ آلها کہتے ہیں۔ عام لوگوں کی نظم ہونے کے احتمام احتمام کھنڈ کی گئی آلیا مور تیں گئی زبانوں مشال کھڑی احتمام کے ایک ایک بدلی ہوئی صور تیں گئی زبانوں مشال کھڑی

آمپور: ید مدراس کے ضلع شائی آرکاٹ میں تعلقہ ویلورکا ایک قعب ہے اور کن ریلوں کا ایک افعب ہے اور کار دکن ریلوں کا ایک اختیان ہے اور بالر تدی کے جوبی کنارے پر ویلور ے 30 میل اور مدراس سے 112 میل کے فاصلہ پر واقع ہے۔ سابق میں یہ نمل کی تمہارت کا سرکز تھا۔ اب یہاں سے تیل، تھی اور ووسری فذائی اشیا مدراس روانہ کی جاتی ہیں۔ یہاں کی فاص تمہارتی قوم کو ایلے شہتے ہیں۔ مدراس روانہ کی جاتی ہیں۔ یہاں کی فاص تمہارتی قوم کو ایلے شکتے ہیں۔ ایک فاص تمہارتی قوم کو ایلے شکتے ہیں۔

یں بہاں کی ایک خطرناک لوائیاں لوی کی خیس۔ یہاں صنعت و حرفت، حہارت اور طازمتوں میں تقریباً ساوی تعداد میں لوگ معروف ہیں۔

آموز آل (Learning): مطابقت پذیری یا سازگاری (Adjustment): مطابقت پذیری یا سازگاری زیاده ایم را به بیشت بنیر پر اس کا کنزول بیتنا برصتا گیا به اس کی زندگی بهتر بنی گی بد انان کو اکثر مشکول اور رکاوئوں کا سامنا ہوتا ہے۔ افھیں دور کرنے کے لیے وہ مختف حم کی کو ششیں کرتا ہے اور اس مقصد شی کا عب سامل کرتا ہے اور اس مقصد شی جب یہ شکلیں بار بار آئی ہیں تو اس کا رز عمل زیادہ صاف اور سیدھا ہوتا ہے۔ اور کامیابی محمل ہوتا ہے۔ متابلہ کی ایک عادت کی ہو جاتی ہے۔ اس میں وقت بھی کم گلتا ہے۔ اور محمنت بھی کم، متج (Stimulus) اور روعمل کا رشتہ مغبوط ہوجاتا ہے۔ جب ایبا ہو تو اے سیمنے کا ممل یا مورش کھتے ہیں۔

آپ موفر چانا سکیتے ہیں۔ کریں ہوتی ہیں۔ کی حکلیں پی اتنی ہیں۔ ایک علی میں اتنی ہیں۔ ایک علی علی اتنی ہیں۔ ایک علی مائل بن جاتے گاڑیوں اور انداؤں سے بچنا، مشین پر کنوول رکھنا، مشکل سائل بن جاتے ہیں لیکن آہت آہت ان سب پر قابو ماصل ہو جاتا ہے۔ اس سے محنت اور وقت کی بوی بچت ہوتی ہے۔ جو فاصل گھٹوں عمی لحے ہوتا تما اب منوں عمی سطے ہوتا تما اب منون عمر اس کی عوب ہوتا تما اب آموزش کہا جاتا ہے۔ اس کی عوب نہ مرف فطری عمل کو جا المتی ہے موجودہ زندگی عمی مرف فطری افعال بجی ماصل ہوجاتے ہیں۔ تیزی سے بدتی ہوئی موجودہ زندگی عمی مرف فطری افعال سے کام نہیں چان۔ آموزش کی عدد سے اندان زندگی عمی مرف فطری افعال سے کام نہیں چان۔ آموزش کی عدد سے اندان زندگی کے بہت سارے تعلی ہے اندان نہ مرف امول سے مائزگاری پیدا کرتا ہے اور زندگی کے لیے نئے مائزگاری پیدا کرتا ہے اور زندگی کے لیے نئے رائے کھوں ہے۔

اہرین نفیات نے انسانوں اور جانوروں کی عاد توں اور سکھنے کے طریقوں پر کی سائنسی تجربے کیے ہیں اور ان کے بارے می معلوات ماصل کی ہیں۔ تمار شاتک (Thorindike) نے کی تجربوں سے پند چلایا کہ جب کی جانور کا کوئی محرک بیدار ہوتا ہے تو پہلے وہ کچھ اندھا وضد

شروع میں بہت بدئ ہے اے یہ آسانی قبول کرنے لگئا ہے۔

انسانوں اور حیوانوں میں کانی فرق ہوتا ہے اور اس کا اظہار آموزش میں بھی ہوتا ہے۔ مثلاً انسان کی عقل و فہم زیادہ اور مشاہدہ تیز ہوتا ہے۔ اس لیے وہ جانوروں کی نبتاً اپنے اطراف کے ماحول، اشیا اور ان کے خواص سے زیادہ جلد آگائی ماصل کر لیتا ہے۔ جانوروں کے مقابلہ میں انسان اپنے مسائل کے حل میں تنظیم، غور وخوش اور جائج پڑتال سے زیادہ کام لے سکتا ہے۔

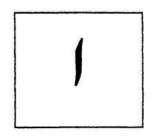
انسان اعداد اور الفاظ سے بھی مدد لیتا ہے جو خاصیت جانوروں کو نعیب مہیں۔ انسان چونکہ سوچ سکتا ہے اس لیے وہ زیادہ دور تک خور وخوض کر سکتا ہے۔

آموزش میں ایک عضر تیاری اور نسل کا بھی ہے۔ جب ہم
ایک معمون لکھتے بیٹے بیں تو اس کے لیے تیاری مروری ہوتی ہے۔
خیالات کو اکٹھا کرنا ہوتا ہے۔ اور پھر لکھتے وقت یہ سوچنا پڑتا ہے کہ پہلے
جلد کے بعد کون سا جلد آگے آئے گا پھر ایک خیال کے بعد کون سا
خیال۔ بین تیاری کے ساتھ تواتر اور تسلسل کی ایمیت ہوتی ہے۔ تواتر کا
مظہر روزمرہ زیمگی میں ہوتا رہتا ہے۔ ہماری روزمرہ کی حرکوں میں تواتر
ہوتا ہے۔ ذہمن میں خیال آتا ہے، ہم اضح بیں اور پھر چینا شروع کرتے
ہیں۔ بینی ایک سلسلہ ہوتا ہے۔ سکھنے کے عمل اور اس کے متعلقہ مسائل
ہوتا ہے۔ نیمی مشہور روی سائنس دال پاولوف (Pavoiov) نے بہت
سارے تجربے کے بیں اور ان سے بہت سارے منید تنائج عاصل کے ہیں۔

حرکتی کرتا ہے۔ لیکن باد بارکی ان حرکوں میں ہے ایک الی حرکت مرز وہ وہ باتی ہے جس ہے اس کے مقصد کی شخیل ہو جاتی ہے۔ یہاں ہے جالور کی حرکتیں اختابی (Selective) ہو جاتی ہیں۔ یعنی وہ کامیاب حرکوں پر انائم رہتا ہے اور باتی چھوڑ دیتا ہے۔ آخر میں ہے حرکتیں عادت بن جاتی ہیں یعنی معجے اور رقام کے درمیان ایک رشتہ انائم ہو جاتا ہے جو بار باد وہرانے ہے پائے ہو جاتا ہے۔ اس عادت کا تعلق کی خاص مہج بی استحال کی خاص مہج ہیں۔ چانوروں کا ہے علم شعوری خیس ہوتا۔ اسے متنای آموزش (Place کی اور انسان کمایا جاتا ہے استحال کی جو استحال کی اور تا کے استحال کی جو استحال کمایا جاتا ہے اس مال کا جو استحال کمایا جاتا ہے اس حالے بی آلات کا جو استحال کمایا جاتا ہے اس حالے باتے کہ ایک بخی سے الحق کی ہے کہ ہے استحال ایک بی دیانے کہ ایک بخی دیا ہے کہ کا بی حکملا ویا جائے کہ ایک بخی دیا نے کہ ایک بخی سے کمایا رکھا ہوتا ہے جس میں اس کا کما رکھا ہوتا ہے۔

عینے کا عمل وو طرح کا ہوتا ہے۔ ایک قبت اور دوسرا منی۔
جس عمل سے ایک جاندار کوئی چیز حاصل کرتا کی لیتا ہے اسے قبت
تعلیق کہتے ہیں۔ مثل ایک بند ڈے می کی مثن گے ہوئے ہیں۔ مرف
ایک خاص مثن دیانے سے دو کھانا ہے۔ کا سیح مثن دیانا کی لے لے تو یہ
شبت عمل ہوا۔ لیکن ساتھ می وہ دوسرے بنوں کو نظر انداز کرنا مجی
سکھتا ہے، اے منی تعلیق کہتے ہیں۔

من تطیق سے بھی بہت سارے منید کام لیے جاسے ہیں۔ مثل ایک علی محر میں سے یا لی ساتھ رہ سکتے ہیں یا محمودا جو زین سے شروع



یں قرآن مجید میں حضرت ایراہم کے والد کو آزر کہا گیا ہے۔ قرآن تھیم کی رو سے آپ کو بھین میں میں ارشد الانجیا ای اور قلب سلیم (السفات کے مطابع ہے ۔ آپ کو بھین کال حاصل ہوا (الانعام 75)۔ حضرت ایرائم کو چو کہ خدا نے حق کی بھیرت اور رشد و ہدایت حطاکی حمی اس لیے انحوں نے اپنے خاندان اور قوم کے لوگوں کو ہرایت حطاکی حمی اس لیے انحوں نے اپنے خاندان اور قوم کے لوگوں کو دو حوت دی اور ان سے کہا کہ جب بت ند من سکتے ہیں ند دکھ سکتے ہیں ند وکھ سکتے ہیں ند وکھ کے ہیں ند کی کا پہار کا جواب دے سکتے ہیں قو کیوں وہ پوج جاتے ہیں۔ لیکن وہ لوگ واضح والا کل شخ کے بعد بھی ایمان ند الا کے بلکہ ان کے خت و حمی لوگ واضح دالا کل شخ کے بعد بھی ایمان ند الا کے بلکہ ان کے خت وحمی ہوگا۔ حمید ہوگا۔ حمید بیا ہے جہا ہے اپنے باپ ہے جہائے وین کی شروحات کی حمی اور جب باپ نے بھی وحمیت اسلام تجول ند کی حمی قو انحوں نے کہا تھا: ہو جب باپ نے بھی وحمی اس نے رہ سے تیرے لیے استنظار کروں گا۔ وہ بھی بہت مہریان ہے اور میں تم سے اور ان سے جسمی تم اللہ کے سوا پکارتے بر بہت مہریان ہے اور میں تم سے اور ان سے جسمی تم اللہ کے سوا پکارتے بر بہت مہریان ہے اور میں تم سے اور ان سے جسمی تم اللہ کے سوا پکارتے بر بہت مہریان ہوں۔ میں اپنے رہ سے دعا کروں گا۔ امید ہے میں اپنے رہ سے دعا کروں گا۔ امید ہے میں اپنے رہ سے دعا کروں گا۔ امید ہے میں اپنے رہ سے دعا کروں گا۔ الا کہ اللہ کا اللہ کا دور کیں دور گا۔" (مر کے: 14 کا 84)

حعرت ایرائیم نے اپنی قوم کو شرک سے دوکنے کے لیے یہاں کے کو صف کی کہ جب پوری قوم کی جوار کی رگیں رہیں میں معروف محلی تو انھوں نے تمام بنوں کو ترز والا اور کلبازا بوے بت کے کندھے پر رکھ دیا ہیں ہو ترکھوڑ اس نے کی ہے۔ قوم نے اسپے بنوں کا جب یہ طال دیکھا تو بہت ناراض ہوئی اور حعرت ابرائیم کے ظاف محلة بنانے کی حضرت ابرائیم کے ظاف محلة بنانے میں۔ حضرت ابرائیم کے اس واقعہ کی اطلاع جب مرائق کے یادشاہ نمرود کو ہو کہ کی موضوع پر محکلو کی۔ حضرت ابرائیم کے دو توجید کے موضوع پر محکلو کی۔ حضرت ابرائیم کے دولائل نے شرک و توجید کے موضوع پر محکلو کی۔ حضرت ابرائیم کے دولائل نے نمرو د کو بھی الجواب کر دیا محرود و اپنی ہے دومری سے باز نہ آیا۔ اس نے اور حضرت

ابراہم معرت: اللہ تعالی کے ایک مقدس کیبر کا ام بے جو ابوالانيا تع اور ان كالقب خليل الله يد يبود و نساري اور مسلمان سب عی ان کوا بنا امام اور پیوا مانت اور لمت ایرایی کے تمیع مونے کادموی كرت يس - الله تعالى في اسية اس دوست بركزيده اور يادب في كو قرآن جيد عن احد (الحل 120)، امام الناس (القر 124)، حنيف اور مسلم (آل عران 67) کے عموں سے بار بار یاد کیا ہے۔ اکثر انبیائے کرام ان عی کی نل سے ہیں۔ حضرت اہمامع نے استے کو بالکل خدا کے حوالہ کرویا تھا اور ہر طرف سے کٹ کر انھوں نے خود کو خداوند تعالیٰ تک محدود کر لیا تھا۔ تورات على ان كا نام ابرام اور ابرامهم فدكور بيد الجيل مقدى على اس ام ک وجہ سے بنائی گئی ہے کہ خدا تعالی ان سے مخاطب ہوکر کہتا ہے "وکھ مراعبد تيرے ساتھ ب اور تو بہت قوموں كا باب موكا تر تي انام ايرام نیں ابرام موگا کوکد میں نے تھے قرموں کا باب علیا ہے۔ قرآن جید ک ایک سورہ بھی ان کے نام پر ہے۔ تورات کی رو سے معرت ابراہیم 2200 ق م من مراق کے ایک قعبہ فر (از) من پیدا ہوئے۔ وہ حفرت نوخ کی اولاد میں تھے۔ تاحور اور ماران ان کے ہمائی تھے۔ حفرت لوڈ ماران کے بیے تھے۔ ان کا زبانہ معرت نوع کے تقریباً 900 سال بعد تھا۔ ان کی قوم کفر و شرک میں طوث تھی اور بتوں اور ستاروں کی برستش کرتی تھی۔ خود ان کے گرکا ایک سر کردہ مخص آزر ایک مہنت تا جر بت بناکر فروفت كرتا تها لعض علائ اسلام ك خيال مي يه حطرت ايراسم ك باب تے محر تورات میں ان کے والد کا نام تارخ ورج بے اور میں زیادہ تر متقین کا بھی خیال ہے۔ آزر کو ایرائیم کا بھا بتایا جاتا ہے۔ بعض ملا کے زدیک آزر اور تارخ ایک عی مخض کے نام بیں۔ البتہ وہ تارخ کو اسم ذاتی اور آزر کو اسم وصفی است بین کوکد عبرانی ش آزر کے سخ بت تراش اور بول کے پرسار کے آتے ہیں۔ منم سازی اور بت راثی کی وجہ سے

ابراہم کی قوم نے ان کو نیست و نابود کرنا جایا اور اس مقصد کو پورا کرنے کے لیے ان کو آگ کے ایک زیروست الاؤش جٹے کے لیے چھوا دیا۔ مگر ضدا کی قدرت و رحمت سے آگ سرد ہوگئی اور حضرت ابراہیم میج و سالم رہے۔

جب حفرت ایرایم پوری طرح اتمام جبت کر چکے اور ان کی قوم ایمان نہ لائی تو انموں نے دوسرے مکوں میں جانے اور خداکا پینام پہنانے کا فیصلہ کیا۔ ان کے ساتھ ان کے بیجیج حفرت لوڈ اور بوی حضرت سارہ بھی تھیں۔ اس وقت تک ان کے کوئی اولاد نہ تھی۔ ان کی بوی تمنا تھی کہ کوئی یک پیدا ہوتاکہ وہ آئندہ ان کے مشن کو انجام دیتا رہے۔ خدا نے ان کی دوسری بیوی حضرت باجرہ کے بلن سے حضرت اسامیل پیدا ہوئے۔ جرائی میں اسامیل کے مشن خدا نے شائے کے ہیں۔

حضرت ابراہم نے حضرت اسامیل اور ان کی بان ہاجرہ کو خدا

ک علم ہے کہ کی ہے آب و میاہ سرزین میں لے جاکر بدایا جہاں
حضرت ہاجرہ کی دوؤ دحوب اور پریٹانی کو دیکے کر اللہ تعالی نے غیر زین

ہ ایک چشہ جاری کردیا تاکہ بال بیٹے کو پائی کی قرابی رہے۔ پائی کا یہ
چشہ آن بھی آب زم زم کے نام ہے جاری و ساری ہے۔ حضرت
اسامیل بوے ہوئ تو حضرت ابرائم نے خواب دیکھا کہ خدا، ان سے
اسامیل کی قربانی دینے کے لیے کہ دہا ہے۔ حضرت ابرائم نے جب
ضدا میں اپنی جان دینے کے لیے فوراً تیار ہوگے۔ ایک دوایت کے مطابق مدائے دہائی نے
جوں بی باپ نے بیٹے کی گردن پر چھری چانا چابی کہ صدائے دہائی نے
مسلمان ہر سال میدالا می کے عوق پر ایکر و قربانی کے اس بے نظیر داقمہ
مسلمان ہر سال میدالا می کے عوق پر ایکر و قربانی کے اس بے نظیر داقمہ
کی یاد میں جھیڑ، بکری، اور و فیرو کی قربانی کے اس بے نظیر داقمہ
کی یاد میں جھیڑ، بکری، اور و فیرو کی قربانی کے اس بے نظیر داقمہ
کی یاد میں جھیڑ، بکری، اور و فیرو کی قربانی کے اس بے نظیر داقمہ

دونوں باپ بنے نے اللہ کے عم سے اس کی مرادت کے لیے
کہ معظمہ میں ایک محر هیر کیا جو کعب کہنا ہے۔ دیا جر کے سلمان اس
کی طرف رخ کرک لماز پڑھے ہیں۔ خوااش اور کوشش کرتے ہیں کہ
زندگی میں ایک بار اس محر کک جنیس اور اس کا طواف کریں۔ ادکان دین
میں اس کا نام فح ہے۔ حضرت ایرائیم اور حضرت اساسیل نے جب کعبہ ک
الرس نو هیر شروع کی تو یہ دھا باقی تھی: اسے مارے دب اس شر کو اس

والا بنا۔ اے ہمارے رب، ہماری یہ خدمت تجول فرما، بادهب تو خوب سنے اور جانے والا بجد اے ہمارے رب ہمیں اپنا فرماں بردار بنا" (البقر 126 تا 128)۔ حضرت اسامیل علی کی نسل میں حضرت مجمد مصطفی صلی اللہ علیہ وسلم پیدا ہوئے جو اس دنیا میں ضدا کے آخری نی و رسول تھے۔ حضرت ابراہیم کی میکل بیدی حضرت مادہ سے حضرت ابحاق پیدا ہوئے جو حضرت اسامیل سے تیرہ برس مجمولے تھے۔ حضرت اسحاق نے آئی زندگی کنمان (اللمطین) میں گزاری۔ حضرت اسحاق کی نسل میں بھی اللہ کے نی حضرت الحاق کی نسل میں بھی اللہ کے نی حضرت الحاق کی نسل میں بھی اللہ کے نی حضرت الحاق کی نسل میں بھی اللہ کے نی حضرت الحاق کی نسل میں بھی اللہ کے نی حضرت الحاق کی نسل میں بھی اللہ کے نی حضرت الحاق کی نسل میں بھی اللہ کے نی حضرت الحاق کے نسل میں بھی اللہ کے نے تھے۔

سارہ اور باہرہ کے علاوہ حضرت ابراہم کی ایک اور بوی تطورہ میں حسی۔ ان سے چھ بیدا ہوئے۔ ان میں ایک کا نام مدین یامیان تھا۔ ان کی نسل نے اپنے باپ کے نام پر مدین کا شہر بسایا اور اسحاب مدین کہلائے۔

قرآن مجید کی تقریبا بائیس مورتوں میں حضرت ابراہم کا ذکر آیا ہے۔ آپ رسول حضرت مجید مسلم کے جدامجہ ہیں۔ کویا مسلمان ند مرف امت محرب ہے۔ تعلق رکھے ہیں بلکہ ا مت ابرائیم ہے محل متعلق ہیں۔ ای لیے درود میں محر رسول اللہ صلم کے ساتھ حضرت ابرائیم کا نام بھی شائل ہے۔ حضرت ابرائیم توحید کے پرستار اور علمبردار تھے۔ یہ وضاحت تو کمیں نمیں بلتی کہ ان پر وقی نازل ہوئی تھی یا ان کی بعثت محض رومانی تھی لیکن قرآن مجید میں اس کی تقدیق ہے کہ اللہ تعالی آپ کھی ارومانی تھی کی ان کی بعثت کی دومانی تھی کی ان کی بعثت کی دومانی تھی کی اس کا ذکر ہے جب آپ کو حیات بعدالموت کا مشاہدہ کرایا ممیل قا۔ حضرت ابرائیم کے حوالے سے دین اسلام درن ابرائیم مجی کہلاتا ہے۔

این الهیشم (1039-965): حمد وسطی کا ایک بہت برا ماہر طبیعات، بھریات، فیت دان، عالم ریاضیات اور طبیع جس سے بوروپ کے عالموں نے استفادہ کیا۔ بوروپ جمل وہ ال بیزن (Al Hazen) کے نام سے مشہور ہے۔ اس کا بورا نام ابوعل الحن ابن الحن (یا الحسین) بن الهیش تقاد 365 جمل وہ بھرہ جمل بیدا ہوا۔ ای لیے بعض وقت اسے ابو عل المحمد ی مجمع کہتے ہیں۔ آخر زمانہ جمل معر اسمیا جہاں وہ فاطی ظیفہ الحائم کے بیاں طلام ہو ممیا۔ 1039 کے ریب اس نے میں وفات پائی۔

وہ ایک ماہر طبیب تھا اور ارسلو کے فلف کا ماہر سمجا جاتا تھا۔

اس نے ارسطو اور جالینوس کے فلفہ کی شرح مجی کئی ہے۔ علم ویت میں میں اس میرارت کی بدوات اے بطیعوس عائی کہا جاتا ہے۔ ریاضیات، ویت میں فلفہ ان کا اور طب میں اس نے دو سو کے قریب کما میں اور رسالے کلیے۔ طبعیات فلر کی میں اس کی اہم ترین تعنیف میں اس المناظر (Optics) ہے جس کا ترجمہ 1572 ہے اور پ کی کنی زبانوں میں بوچکا ہے۔ لاطین زبان میں پہلا ترجمہ 1572 ہے میں ہوا تقاد روجر بیکن ہے کہل تک سب بی سائنس دانوں نے اس سے تشرق میں ہوا تھا۔ اس میں آگھ کا محمل بیان موجود ہے۔ 1320 میں کمال علم اور الدین ابوالحن الفاری نے اس کی ایک میسوط شرح مجی کئی تھی۔ اس کی کئی تسانیف کے ترجم بوروپ کی مختلف زبانوں میں ایودا

اس کی کی تصانیف کے ترجے ہوروپ کی مخلف زبانوں میں شائع ہو بچے ہیں۔ بعض کامیں عربی میں دائرۃ المعارف، حیدرآباد سے مجی شائع ہوئی ہیں۔ اس کی زیادہ ترکتامیں صرف ترجمہ کی شکل میں بوروپی زبانوں میں لمتی ہیں۔

این پاچہ: عرب دنیا کا مشہور ظفی، سائنس دان، عالم ادب و نحو، طبیب اور موسیقار۔ این پاچہ کا پردا نام الا بحر مجر بن سحی قدر یہ افسائ (درگر) کے نام ہے بھی مشہور تنا لین اس کے شاگردوں نے اے این پاچہ بی کھیا ہے۔ اس کی پیدائش اور بھین کے طالت بہت کم لخے ہیں۔ گیارہویں صدی بیسوی کے آخر میں وہ سر قط میں پیدا ہوا۔ تعلیم ختم کر ایس صدی بیدوہ کئی سال تک سرقط کے مرابطی ماکم الا بحر بن ایراہم کا وزیر رہا۔ اس کے علاوہ بکھ عرصے کے لیے وہ ناس میں الا بحر بی بن ایراہم کا بوسف ناشین کا وزیر بھی رہا۔

این باجہ نے قلف، سائنس، علم و ادب، طب اور موسیقی علی بوا کمال حاصل کیا تھا۔ اسے مغرب (ثانی افریقہ و اسین) عمل وی مقام حاصل تھا۔ اس کی نے نوازی کی دور دور دھوم تھی۔ سیوطی نے قلفہ عمل اسے مغرب کا ابن سینا کیا ہے۔

ابن باجہ نے طب ہندسہ بیت، طبیعیات، کیمیا اور قلفہ پر کی رسالے لکھے ہیں۔ ان کا ایک کمل مجموعہ جامعہ آسفورڈ میں محفوظ ہے۔ اس کی بعض تالیفات سوریا اور ہیانیہ کے کتب فاتوں میں مجمی محفوظ ہیں۔ اس کی بعض تعنیفات کے ترجے چودہویں صدی میں لا یکن اور مجر جرائی میں ہوئے اور بعد میں الحمیں بوروپ کی دوسری زبانوں میں بھی خطل کیا حمیل میں مورپ کی دوسری زبانوں میں بھی خطل کیا حمیل میں مورپ کی دوسری زبانوں میں بھی خطل کیا حمیل میں مورپ کی دوسری زبانوں میں بھی خطل کیا حمیل میں اس میں اس میں اسلامی کاری مرل

می خطل ہو پکی تھیں۔ اس نے مشرق اور مغرب کے عرب علما کی طرح ان کا گہرا مطالعہ کیا تھا۔ اس نے بھائی طرز قلر کی بنیادوں پر اسلای طرز قلر کی بنیادوں پر اسلای طرز قلر کی بنیادوں پر اسلای طرز قلر کی عمارت کھڑی کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس کی تحریوں ہے بعد کے آنے والے عالموں، خاص طور پر این طفیل نے کائی استفادہ کیا۔ ان سے طم بینت کی ترآئی کی راہیں کھلیں۔ ابن رشد نے ارسلو کی تقییفات کی تحریح و تحفیص ہیں ابن باجہ ہے کائی مدو لی ہے۔ اس کے طب کے رسالہ علم ادویہ ہے ابن الجبھار نے کائی استفادہ کیا۔ اس نے نہ سرف بوبائی فلف ہے استفادہ کیا بلکہ اس کی اپنی تعنیفات، 'آدیر التوحد'، 'الاقسال' اور بوداع' اس وقت بوروپ ہی دور دور دیں پڑھی جاتی تھی۔ جہاں تک کے لا بلی مصنفوں پر اس کی تحریوں کی کائی حمیری چھاپ تھی۔ جہاں تک فلفہ کا تعلق ہے ابن باجہ کا زیادہ تر انحصار فارائی اور ارسلو پر ہے۔ گین کی ستوں میں اضافہ بھی کیا ہے اور ان کے خیالات کو آگے برحایا ہے۔ اس نے ابعد الطعیبات اورفلفہ نفیات کی بنیاد طعیات پر کھی ہے۔

ابن باجہ نے اپنی تحریوں میں نفیات اور عقل پر بھی نبایت دلی ہے۔ اپنی تعلق کیا ہے دلی ہے۔ دلی ہے۔ اس کے اور بتایا ہے کہ اظاف اور عقل کا آپی تعلق کیا ہے اور عقل اور عقل اور عقل اور عقل اور عقل اور عقل اور اس نے علم انسانی کی حقیقت اور اس کے مراتب پر بھی روشن ڈائی ہے۔ انسانی حافظ کو حس مشترک کی طرف منسوب کیا ہے اور بتایا ہے کہ کس طرح سے تحیٰل کی قوت آخر میں جاکر قوت نامقہ اور تعلیم و تعلیم کا ذریعہ بن جاتی ہے۔

ابن باجہ نے قلفہ تدیر منزل و بیاست پر بھی بحث کی تھی۔
یہ رسالے ضائع ہو بھی ہیں۔ البتہ ان کے حوالے ووسری تصانیف بھی لمنے
ہیں۔ اس نے منطق کے بعض سائل پر بھی رسالے لکھے تھے جن بھی
فارائی کے متن پر تقید کی گئی ہے اور ارسلوک خیالات ہے افغال کیا
ہے۔ اس نے وی والہام اور عش کے درمیان نہایت قربی رشتہ ہونے
کی تشریح، منتلی ولائل کی بنیاد پر اور اسلامی طریقے کے اعدر چیش کرنے کی
کوشش کی ہے۔ رسالہ الاتصال ای موضوع پر ہے۔

این باچہ کا انتقال جوائی عمل 1138 عمل موار ویے عاری انتقال عمل اختلاف میں۔ کہا جاتا ہے کہ اسے زہر ویا کمیا تھا۔

این لطوطہ: چدہوی مدی کا معبور بات، اپی زندگی کے تر با 28 سال اس نے بیاتی میں مزارے اور بر سر کی حالات تعبیل کے ساتھ لکھ چھوڑے۔ اس کا نام شرف الدین محد بن عبداللہ تھا۔ 24 فروری 1304 کو

طفی، مراقش بی پیدا ہوا۔ شروع زعرگی علی سے اسے جہاں کروی اور دنیا دیکھنے کا بوا شوق تعد ابھی بائیس سال کا ہوا تھا کہ تح کے لیے لکل پڑا۔
اللی قافلہ نے اسے اپنا قاضی نجن لیا۔ شالی افریقہ سے ہوتے ہوئے وہ تجرہ احمر بہنچا۔ تح کے بعد اس نے ایران اور عراق کی سر کی۔ وائیس کم آگر دو سال دہا چھر سرقی افریقہ کا رخ کیا اور پھر براہ معر و شام وکریمیا، ایشیاء کو چک پہنچا وہاں سے ایک بوتائی شغرادہ کے جو بھی قسطتیہ آگیا وہاں تیمر ایشار دو کو سے دربار میں باریاب ہوا۔ پھر خوارزم، تفارا اور افغالستان ہوتا ایشروکس کے دربار میں باریاب ہوا۔ پھر خوارزم، تفارا اور افغالستان ہوتا ہوا براہ بندورکش دورو۔

ہندوستان میں اس وقت محمد بن تنظق حکر اس تھا۔ اس کی دعوت پر وہ دل کمیا اور وہاں تا شی مقرر کیا گیا۔ دو سال اس مجدہ پر رہنے کے بعد ایک سفارتی جماعت کے ہمراہ جو چین جاری تھی وہ بھی نکل پڑا کین صرف جزائر الدیب بحک بھی جارہ اور خین سال وہ قاضی کے عہدہ پر رہا۔ یہاں سے براہ سری لکا، بھال، چڑگام، کمیوجیہ اور چین پہنچا۔ والہی می ساترا ہوتا ہوا عرب والہی آجی (1345)۔ 24 سال کے سنر کے بعد کا مرم ر1349 (780ء) کو دطن والہی ہوا اور وہاں سے فرنا طرکا رخ کیا۔ اپنے آخری طویل سنر میں مغربی افریقہ کی ریاست الی وغیرہ کا سنر کیا۔

این بلوط نے کل افغائیس سال سنر میں گزارے اور تقریباً 75 بزار میل طے کیے۔ ابو منان سلفان قاس کے تھم پر اس نے اپنی حالات سنر ایک اور عالم و فاضل هخم مجم بند محمد بن جری الکھی ہے تکسوائے۔ ایک طیال ہے ابن جری کا مرتب کیا ہوا سنر نامہ اصل میں این بلوط کے سنر نامہ کا ظلامہ ہے۔

این بلوط کے سز نامہ کا پتا ہورپ والوں کو انیسویں صدی شی ہوا۔ اس کے بعد اس کے گئی ترجے ہوروپی زبانوں بی شائع ہوئے۔ ادرو بی بھی کئی ترجے شائع ہوئے۔ سب سے پہلا ترجمہ 1898 میں محمد حسین نے فاہور سے شائع کیا تھا۔ اس کے علاوہ کئ ظامہ بھی شائع ہوئے ہیں۔

ابن بلوط نے ان تمام ممالک کا جہاں وہ کمیا تما، جغرافیہ، شہروں اور کھوں کی سابق زندگی اور پہاڑوں اور دریاؤں کی تفصیل حالات کھے ہیں۔ ان سے اس دور کے مختلف ساجوں کی اجتماعی تاریخ کی ایک مفید اور دلیے تعویر سامنے آئی ہے اور اس سے تاریخ فکاروں نے کائی فائدہ الحفیا ہے۔ اس کی مدد سے تاریخ ہند کے متعلق خرو بدایوانی، فرشتہ اور تاریخ فیروزشانی کے بہت سارے بیاتات کی تعمد تی ہوتی ہے۔

این تیمید (1328-1263) : تربوی مدی میسوی کے سوریا (شام) کے ایک بوے عالم دین، قران و فقہ کے ماہر، مناظرے اور استدلال کے فن میں یکا۔ بورا نام تق الدین ابوالعیاس بن شباب الدین عبدالحليم تفار ومثل كے قريب ايك قصيد حران من 1263 كو پيدا ہوئے۔ ان کا فائدان علم و حکت کے لیے مشہور تعلد سات آٹھ پٹتوں سے درس و قدرلیں کا سلسلہ چلا آرہا تھا۔ ذہبی نے لکھا ہے کہ ابن تہید نے قرآن، فقد، مناظرہ اور استدلال میں من بلوغ سے پیلے مبارت ماصل کرلی تھی اور آپ کا شار علما کرار میں ہونے لگا تھا۔ سر و برس کی عمر میں تصانیف کا سلسلہ شروع ہو چکا تھا اور فتوے دینے لگے تھے۔ ہیں سال کی عمر میں اپنے والد کے انتقال کے بعد ان کی حکمہ حنبلی فقہ کے استاد مقرر ہو مے تھے۔ تمي سال كي عمر كو ينج بهي نه تع كه الحيس قاضي القفاة كا عبده بيش كيا میالیمن انحوں نے اے قبول کرنے سے انکار کردیا۔ غیر معمولی ذبات اور علوم د فی میں میارت کے ساتھ وہ اسے خالات کا بری سے باک سے اظہار كرتے جس سے اكثر الحيس اخت مطلول كا سامنا كرنا يدا اور ببت سے علا ان کے خلاف ہو گئے۔ دمبر 1299 میں صفات باری تعالی سے متعلق انھوں نے جو خالات ظاہر کے اس سے شافعی علا بے صد ناراض ہو گئے اور انھیں مدری ہے الگ کردیا گیا۔ لیکن ان کی علیت اور استدلالی طاقت ہے كى كو الكار نہيں تھا۔ چنانچہ اى سال متكول كے ظاف جباد كے ليے لوگوں میں تلقین کرنے کے لیے انھیں معور کا گار

 وہ آٹھ او رہے۔ رہائی کے بعد سلطان الناصر نے ان سے اپنے و شنوں کے سے قابل ستاکش ظاف بدلے کے جواز میں فترے کی خواہش کی لیکن افھوں نے الکار کردیا۔ اس

آخرکار 1312 میں این تیب کو قاہرہ ہے دمشق والمی جانے کی اجازت وے دی گئے۔ یہاں آگر انموں نے پھر درس و تدریس کا کام شروع کردیا۔ یہاں مسائل مثل طلاق کے بارے بھی ٹوتی وینے کی پایندی ان پر گا دی گئے۔ اس لیے کہ ان کے خیالات کی تماہب کے فقہا کی تاویلات سے مختف تھے۔ انموں نے یہ پایندی قبول کرنے ہے انکار کردیا۔ بیان 1320 میں دمشق کے قلعہ بی تید کردیا چیانی انموں نے سلطان کے بیانی انموں نے سلطان کے مائے اور وہ ایک مرتبہ پھر تلعہ بھی تید کردیا ہے۔ فیل کے اور وہ ایک مرتبہ پھر تلعہ بھی تید کردیا ہے۔ قید کی نزدی کی انموں نے نہ مرف قرآن کی تغیر کسی بلکہ ایپ خالفین کے زندگی بھی انموں نے نہ مرف قرآن کی تغیر کسی بلکہ ایپ خالفین کے نظاف بھی گئی رائے کیصے۔ جب و شمنوں کو اس کا پہند چلا تو انموں نے مدسرہ ہوا اور 1328 کو ان کا انتقال ہو گیا۔

این تیب کو اپنے علمی تبحر، بے باکی اور مقدر بستیوں سے بنازی کی وجہ سے بناہ مقبولیت حاصل مقی۔ این رجب کی اطبقات اس مطابق ان کی نماز جنازہ میں دو لاکھ مرد اور پندرہ بزار مورتمی شریک محسی۔ مرف دمض میں چار مجمد نماز پڑھی گئے۔ اس کے علاوہ سوریا کا کوئی مقام ایسا نمیں تما جہاں وفات کی خبر کپنی ہو اور نماز جنازہ نہ پڑھائی محق ہو۔

ابن تیب الم احمد بن حنبل کے بیرو تھ لیکن کورانہ تھید انعوں نے کئی کورانہ تھید انعوں نے کئی الدہب تصور کرتے ہے۔ ان کے سوائح نگار مر فی نے اپنی کتاب الکواکب بی کی ایب سائل کا ذکر کیا ہے جس میں انعوں نے تھید بلکہ اجماع کو بھی حلیم نیس کیا۔ وہ تیاں کے استعمال کو ناجائز نیس تصور کرتے۔ اس طریقہ احتدال پر انعوں نے باتا عدہ ایک رسالہ کھا ہے۔

ابن جید بدعت کے خت دخن تھے۔ اولیا پر تی اور موارات کی زیارت کی افور کی افغاظ میں قدمت کی ہے۔ حتی کہ اگر کوئی فض محض آ مخضرت صلم کے مزار کی زیارت کے لیے سفر کرے تو وہ بھی ان کے نزدیک ناجائز ہے۔ فقرا کے متعلق ان کا خیال تھاکہ ان کی دو حسیس میں: ایک وہ جو ایٹے زبد و فقر، تواضع اور حن اظافی کی دو۔

ے قائل ستائش ہیں اور دوسرے وہ جو مشرک، مبتدع اور کافر ہیں۔

اپنی تحریوں اور تقریوں کے ذریع انھوں نے متعدد اسلای فرق مثل فارق، مربی، شید، قدری، معزی دفیرہ پر تخت تقیدیں کی بیں۔ اشعری کو فاص طور پر اپنی تقید کا نشانہ بطا ہے۔ امام فرائی، ابن المعربی، عمر بن الفارض اور عام طور پر صوفیانہ عقا کدر کھے والوں پر وہ تقید کرتے تھے۔ ان کا کہنا تھا کہ صوفی اور متطبین آیک ہی کشی پر سوار ہیں۔ انھوں نے ابن سینا اور ابن سیعین پر تخت سلے کیے۔ ان کے خیال می المفد کفر کی طرف لے جاتا ہے اور اسلام کے اندر اختلافات کا وہی سب قلفہ کفر کی طرف لے جاتا ہے اور اسلام کے اندر اختلافات کا وہی سب عبر سبب ہے۔ وہ صرف انہیا کی عصمت کے قائل شے۔ سمانہ کا احزام کرتے تھے گئین افھیں وہ عقمت نہیں دیتے تھے۔ چنانچہ اپنے خطیوں اور مراحث کے دوران وہ ایک بے شار مثالیں پیش کرتے جب بعض سائل میاحث کے دوران وہ ایک بے شار مثالیں پیش کرتے جب بعض سائل کے بارے میں آنخفرت صلع نے معزت عمر فاروق اور معزت علی کے خوال توں کو قبل نہیں کہا

ابن تیب کے جہال است حالی تھے وہاں علما کا بہت بدا کروہ ان کا خت خالف بھی تما اور اضیں لحد کہنا تما۔ ابن بطوط، ابن جر، المبیتی، تاخ الدین سکی، تتی الدین اسکی، عز الدین، ابن جماعہ و فیرہ الیے لوگوں میں چیش چیش تھے اور بعض لوگ خالفت میں یہ کہتے تھے کہ جو بھی ابن تیب کو شخ الاسلام کے وہ فودکافر ہے۔

این تیب کے خالفوں اور موافقوں کی فہرست بہت طویل ہے اور دونوں طرف ہے بیان کا اور دونوں طرف ہے بائی کا تعلق دونوں طرف ہے بائی کا تعلق دمشق کے حلی اس لیے ان پر این جید اور ان کے شاکرد این تیم الجوزیہ کا کہوا اگر ہے۔ مصر میں محمد عبدہ اور ہندوستان میں شاہ ولی اللہ، مولوی عبداللہ غرنوی، مولانا ابوائکام آزاد وغیرہ مجمی ان کے حدود میں ہے تھے۔

ائن جید نے پانچ سو سے نیادہ کاچی اور رسالے لکھے ہیں جن عمل ڈیڑھ سو سے اور اب مجی قاہرہ ہندوستان اور دنیا کے دوسرے کتب خانوں عمل محفوظ ہیں۔

این حرّم: او چر علی این احر بن سعید این حرّم ایک مطبور عالم و فاطل مورخ اور شامر تقارید 994 کو قرطب میں پیدا ہوا۔ اس کے واوا میسائی تھے بعد میں اسلام قبول کر لیے تھے۔ اس کے والد، متصور الحاجب

اور اس کے بیٹے مظفر کا دذیر تھے۔ درباری فضا اور سرکاری مجدہ دار کے گریں پیدا ہونے ہے حرام کو اعلیٰ تعلیم و تربیت کا موقع طا۔ یہ وہ دور تھا کہ طک بعاد توں، خانہ جگیوں اور بریر حملوں کا شکار تھا۔ کی حکراں آئے اور تحت سے اتار دیے گئے یا حمل ہوگئے۔ این حرام کو بھی ان بھاموں میں شرکی ہونا پڑا۔ دہ وزیر بھی بنا، جلاو طن بھی ہوا اور اسے قید کی سزائیں بھی جمتاتی پڑیں۔ آخری دور می اس نے سیاست سے کنارہ کئی کرلی اور علی و نون اور تعنیف و تالیف میں وقت صرف کرنے لگا۔

ابن حزم کی تقنیفات میں جو کتابیں مشہور ہیں ان میں مطوق المحلسہ فی الدلنہ و الآ الف کافی مشہور ہے۔ یہ رسالہ علم لاس کے بارے میں ہے۔ اس میں اس نے اپنے نظریات کی وضاحت مچھوئے چھوئے قسوں اور نظروں میں کی ہے۔ اس سے اس کی ذبات کا پنہ چاتا ہے اور اس لمائد کی ذبات کی نبایت دلیس پیرائے میں عکای کمتی ہے۔ ایک اور رسالہ بنام 'رسلہ فی فضل الاعمال، تعنیف کیا تھا جس میں ہیانے کے مسلمانوں کی اہم ترین تقنیفات کا دلیس ایمان میں جائزہ لما ہے۔ اس کے علاوہ ہیانوی ظفنا اور حرب و بربر عمران طاح ان پر کی رنمالے کیے جن کی این ظلدون نے مجی تعریف کی ہے۔

تاریخ کے علاوہ این جوم کی حیثیت ایک محدث اور عالم کی بھی بیہ بلکہ اس کی زیادہ تر علی سر کرمیاں اس میدان علی ری بیہ و شافی ند بہ کا بیرہ تھا اور پار خاہری فرقد کا طرف دار ہوگیا۔ ند بب اور فقہ پر تھنیفات علی اس نے اس بات پر زور دیا ہے کہ فقی سائل علی ان تمام مائج کو رد کردینا چاہیے جن کی بنیاد قرآن اور حدیث پر ند ہو۔ اس نے ایک رسالہ علی خاہری قطام فقد چی کیا ہے۔ اس عمل اس نے ایک رسالہ علی خاہری قطام فقد چی کیا ہے۔ اس عمل اس نے کوب افغاظ اور سلمہ روایات کے ابتدائی مفہوم بی کو قول فیمل قراد دیا ہے اور اپنی تحریوں خاص طور پر اشامرہ پر ہوت محملے ہیں۔ اس نے اور اپنی تی تصوف کے عقائد اور علم نجم پر بھی سخت عقید کی ہے۔ اس نے میسائیوں اور یمودیوں کے مقائد کو بھی بھی سخت عقید کی ہے۔ اس نے میسائیوں اور یمودیوں کے مقائد کو بھی

این حزم کو مناظروں کا بنا شوق تھا اور بعض او قات وہ رائخ العقیدہ ائنہ پر بھی الحاد کا الزام لگا دیا۔ جس کی وجہ سے عالموں کا ایک بنا کروہ اس کے سخت خلاف ہو میں تھا۔ اس کی کتابیں برمرعام اشبیلیہ بھی الک کی نذر کی ممکن اور اے کوشہ الشخ پر مجور ہونا برائد اس کے جواب

یں اس نے خالفین کے بارے میں طریہ اور بھویات تھیں تھیں۔

ابن حزم کے اکثر رسالے دنیا کے مخلف کتب خانوں میں محفوظ بیں اور ان کے ترجے بیں۔ میڈرڈ میں بہانوی زبان میں پانچ جلدوں میں اس کی کتابوں کے ترجے اور ان کا جائزہ شائع کیا میں ہے۔

شائع کیا میں ہے۔

این خلدون (1406-1332): عبدالر من این خلدون اور یکی این خلدون اور یکی این خلدون، دو مشہور عرب مورخ بہانیے کے ایک خاتدان سے ان کا تعلق تھا۔ چودہویں صدی عمل پیدا ہوئے اور عرب دنیا عمل کی۔ ان کے مورث اعلی خالد جو این خلدون کے نام سے مشہور سے تیمری صدی ہجری (لویں صدی جیوی) عمل یمن کی سے ہجرت کرکے اعمال آئے۔ ان کے فائدان نے یہاں نام پیدا کیا اور اہم عبدوں یم مقرر ہوئے۔ تیم ہوی صدی کے وصط عمل سے فائدان تیم نس چلا آیا۔

مبرالر من جن کا لتب ولی الدین تما تونس میں 1332 کو پیدا ہوئے اور 1406 کو قاہرہ میں انتقال ہوا۔ بیپن بی سے تعلیم کا شوق تما اور نحو، لغت، فقد، مدیث، منطق، فلفد، کلام وغیرہ میں مبارت حاصل کی۔ یہ خرب ( الله افریقہ ) میں بدائمی اور افرا تنزی کا تماد عبدالر من فقف محرانوں کے یہاں کاتب اور دوسرے مبدوں پر فائز رہے۔ جیل کی سزا بھی بھی بھتن پڑی۔ سلطان ابوسالم نے 1359 میں افھیں قاض القناة مقرر کیا لیکن یہاں جب حالات فراب ہوئے تو فرناط بھے آئے۔ یہ فائد بھیوں اور بغاہ توں کا دور تماد اس سیای افقل چھل اور سازشوں میں عبدالرمن بھی شریک رہے۔ کبی عالمتوں سے سرفراز ہوئے اور مبھی معترب ہوگر معلوں کا سامنا کرنا بڑا۔

1383 میں عبدالرحمٰن عج کے لیے جاتے ہوئے تاہرہ رکے اور جاسعہ ازہر میں درس و تدریس شروع کردی۔ 1384 میں سلطان الطائریر قوق نے المحمیں ماکلی قاضی القشاۃ مقرر کردیا۔ 1401 میں جب تیور نے مشرق کی طرف چی قدی کی تو اس کے ظاف جنگ میں حصہ لینے کے دو مرتبہ المحمیں تیور سے طاقات کے لیے بھی ہججا کیا۔ یکر تاہرہ والی آگر آخر عمر تک تاضی کے منصب پر فائز رہے۔

مبدالر حمٰن مغرب کی سیاسیات اور ریشہ دوانیوں میں اس قدر معروف ہونے کے یاد جور لکھنے پڑھنے میں مجمی دکچھی کیلئے رہے اور تاریخ

ير كل كايي تعنيف كين ان كي ايك تاريخ الله العمر ، بهت مشبور ي-یہ سات جلدوں میں ہے۔ اگرچہ ہر جلد کا معیار بکسال نیں ہے لین اس زماند کی تاریخ پر ایک نہایت اہم تعنیف ہے۔ یہ حرل زبان کی اعلیٰ ایم ک تاریخ ہے۔ اس میں کیلی مرحد تاریخ کو ایک سائنس کے طور پر چش کیا عما ہے۔ تاریخ کا فلفہ بیان کیا عما ہے اور ساجیات اور علم ساسات کے اصول میان کے مئے ہیں۔ والیس سال کے مشاہدے، متعدد کتابوں اور سرکاری دستاویزوں کے ممرے مطالعہ کا نجور اس میں موجود ہے۔ اس العر كا مقدم تارئ اسلام كا ايك نبايت الم سرماي سجما جاتا ب جس على عرلی علوم اور تہذیب کے تمام شعبوں سے بحث کی عمی ہے۔ دوسری جلد می عربوں کی تہذیب اور تھن کی تاریخ ہے اور تیسری جلد میں بربر ک تاریخ کا تنعیلی مائزہ لیا ہے۔ ایک جلد ان کی اٹی سوائح حات مر مشتل ہے۔ اس کتب ے کی زبانوں میں رہے ہو چے ہیں۔سب سے پہلا ترجمہ 1901 میں احمد حسین نے اللہ آباد ہے شائع کیا تھا۔ اس کے علاوہ بھی ابن خلدون كى كى كنابي مشهور بير مثلاً مشرح البروة الحساب اور السطق وغیره این خلدون اور ان کی تصانیف بر کی کتابین بوروپ کی مخلف زبانوں میں شائع ہوئی ہیں۔ ادوہ میں بھی کی کتابیں شائع ہوئی ہیں۔ عبدالقادر نے حیدرآباد ہے ابن خلدون کے معاشر تی، سائی اور معاشی خیالات 1943 میں شائع کے۔ اس کے علاوہ محبت شاہمیاں بوری نے 'ابن خلدون کی عظمت اور علم بوروپ مبئ سے اور محمد صنیف نے 'افکار این فلدون 1954 میں لاہور سے شائع کی۔

این رشد قرطب (اعدال): ابودلید محمد این احمد این محمد این رشد قرطب (اعدال) می قانول کے خاندان میں پیدا ہوا۔ مراتش میں وفات پائی۔ قرطب میں اپنے نصاب علم کی سیمیل کی۔ کہا جاتا ہے کہ 1153 میں این طفیل نے اس کو شاہزادہ ابویقوب بوسف کے سامنے چیش کیا۔ یہ مراتش کا واقعہ ہے۔ اس کو یہ کام برد ہوا کہ وہ ارسلو کی ایس شرح کھے کہ اس سے بہلے کی نے دبیں کھی تھی تاکہ بنی نوع انسان کو خالص اور کھل علم حاصل ہو۔

این رشد محض قلفی نہیں بلکہ قاضی اور طبیب بھی تعلد اس نے کچھ دن اشبیلیہ میں اور کچھ دن بعد قرطبہ میں قاضی کے فرائش انہام دیا۔ ابویقوب جو ظیفہ تھا اس کو 1183 میں اپنا طبیب مقرر کرکے بلولیا لیکن تھوڑے دن بعد وہ مجم اسے وطن میں اسے باپ دادا کی طرح منصب

تفاۃ پر امور ہوگیا۔ لیکن اب زبانہ کا رنگ بدل کیا تفاد قلبغیوں پر لعنت کی جاتی تھی دو ان کی تصانیف آگ کے شعلوں کی غزر کی جاتی تھی۔ پر معاہد میں اندن رشد امیر لیقوب ابن ہوسف ابن علی (جو موصدین کی سلفنت کا چوتھا ظیفہ تھا) کے تھم سے شہر بدر کر کے ایسانہ میں پہنچایا گیا تاہم اس کی وفات مراقش کے تکل میں ہوئی۔

این رشد کی قلفیانہ جدوجہد مرف ارسطوی کی حد تک محدود رہی۔ ارسطوی کی حد تک محدود رہی۔ ارسطوی کی تصانیف اور اس کے متعلق جو کنایس اس کو مل سکیں اس نے ان کا مطالعہ سخت محنت سے کیا اور محنت کے ساتھ ان کا باہمی مقابلہ بھی کیا۔ این رشد کی نظر سے ان ہونائی کنایوں کا ترجہ بھی گزرا جو اب یا تو بالکل معدوم ہوگئ ہیں یا ان کے چند اجرا باتی رہ کے ہیں۔ وہ فادانہ نظر اور منظم طریقہ سے اپنا کام کرتا ہے۔ وہ ارسطوکی تصانیف کے متن کا ترجہ کرتا ہے، پھر اس کی شرح کرتا ہے جبھی انتصار سے اوسط جم کی کتابوں میں اور مجمی مختم جلدوں میں۔ اس طرح اس کو شادح کا لتب صاصل ہوا جو دانے کی کومیڈی میں اس کے لیے استمال ہوا ہے۔

اس کا بے مقیدہ تماکہ اگر ارسطو کے خیالات کا سیج ملبوم مجھ لیا جائے تو اعلیٰ سے اعلیٰ علم جو انسان کو حاصل موسکتا ہے ان کے مطابق موگا۔

ابن رشد ارسلو کو تعریف و تومیف کرنے کے باوجود اس کے لئام خیالات کو صحت کے ساتھ نہ سجھ سکا۔ وہ خود بونائی زبان سے ناوانگ میں مال قدا۔ وہ سپانوی زبان مجی نہ جات قا حالانگ ہید اس قوم کی زبان محی حاصل میں اس نے نشود تما پائی محی۔ ارسلو کی سمایس اس کو عربی زبان میں حاصل جوئی تحییں جن کا ترجمہ تیمری صدی اجری میں ابن رشد سے تین صدی عمل کیا گیا گیا تھا۔ اس لیے وہ ارسلو کے سمجھے اور اس کی شرح کرنے میں نوللاطونی شارحوں کے سمجھے ہوئے معنی اور شای و عرب مترجمین کی قلا فیوں سے آگے قدم نہ بوجا سکا۔

این رشد کے قلقہ کی سمج تو ی مشکل ہے۔ کو کھ این رشد کی اہم تفیقات کے علاوہ معمول کایں بھی دستیاب نیس ہو تی۔ تقریباً سب کایس اور جرائی زبانوں میں ترجہ ہوکر ہورپ کے کتب فائوں کی زینت نی ہوئی ہیں۔ آکسفورڈ کی ہلالین لا بریری میں اس شم کا بہت ہوا دخیرہ فراہم کی حمیا ہے۔ مرف ایک چھوٹی می کاب اباددالمبعیہ کے نام سے معر میں مجھی ہے اور اس کے علاوہ مہلت اور فراہمی میں کے مار می کھی ہے اور اس کے علاوہ مہلت اور فراہمی میں کے مار می اور اس کے علاوہ مہلت اور فراہمی میں اللہ میں ملت کے مار می کھی اور اس کے علاوہ مہلت اور فراہمی میں

بہت ہوا ذخیرہ موجود ہے۔ لیکن ٹمن کمائیں نہایت مشہور ہیں: (۱) پروفیس (i) مادے کے طاوہ کا مثب ہوا ذخیرہ موجود ہے۔ لیکن ٹمن کا نام ہے اور مثل کا نام ہے اور اور اس کا ظلفہ اور (3) مولر کی کماہ 'ابمن رشد اور اس کے قلفہ کے اس حتل ہے براہ مادی دید'۔

ور اس کا قلفہ ' اور (3) مولر کی کماہ 'ابمن رشد اور اس کے قلفہ کے دن طارات ہے جہا مادی دید۔'۔

رینان نے اسکوریال کے کتب خاند کی ایک عمربی فہرست میں اس کے 78 رسائل اور قلف و طب، فقد یا علم کلام پر مختلف سکاہوں کا تذکرہ کیا ہے۔ ابن اصعد نے پہل کی تصر تک کی ہے اور ابن ابار نے مرف چارکا ذکر کیا ہے، شاید اس نے مرف عشور کاہوں پر اکتفا کیا۔

مربی میں ان کے علاوہ (1) تہافتہ النہاف، (2) ورا اطهیہ، (3) فسل الفقال، (4) الكھك من منافج الاولد اور (5) بدلية الجعبد و نہلية المقتد ضر مجى لينة بين۔ آخرى تمن كام بر بين۔

ابن رشد نے اپنے فلغہ میں جن عندالت پر بحث کی ہے وہ یہ بین: (1) منطق، (2) مادیت ادہ اور حکلی عالم، (3) نفیات، (4) اخلاقیات، (5) میاسیات اور (6) ند بہ و قلغہ۔ ان میں کچھ عنوانات کا اجمالی طور پر ذکر کیا گیا ہے۔

منطق: ابن رشد ارسلو کی منطق کا کر پیرو ہے۔ اس کے بغیر اس کے خیال میں انبان کو معادت الدیب نیس بوق۔ انبان کی روحانی مرت کا مدیار اس کے منطق کا علم ہے۔ منطق تی کے ذریعہ انبان فیر و شر کے علم کم کی کافی سکتا ہے اور منطق تی ہمیں حمی فرافات ہے انگال کر عقل صداقت تک پنجائی ہے۔ موام ہیشہ محسوسات بی میں زندگی بر کریں گے اور خطا میں ہمینا کریں گے۔ یا تھی عمل اور بری مادتی افھیں ترقی ہے باز رکھتی ہیں تاہم چند افراد کے لیے یہ ضرور ممکن ہے کہ وہ حقیقت کے علم کمی تی ہی ہیں تاہم چند افراد کے لیے یہ ضرور ممکن ہے کہ وہ حقیقت کے علم کی تھی سکی۔

این رشد صدانت کا دامد ذریعہ مثل کو قرار دیتا ہے۔ دہ صوفیہ کے مراقبہ اور وجدان کا مکر ہے لین ان کو دہ صدافت کے پانے کا ذریعہ قرار فیس دیتا۔ دہ خلوت اور گوشہ نشینی کا بھی خت خالف ہے۔ معاشرہ میں مل جل کر دہنے اور معمل کے استعمال کرنے بی سے اس کے نزدیک ان ایس کم ان کے کا دریک ان ایس کم ان کے کا حصول ممکن ہے۔

تقسیات : این دشد کی نفسیات کی سادی تغسیل کی بیال محجائش نیمل لیکن اس کا خلاصد حسب ویل دفعات بی ترجیب سے دیا چادہا ہے۔

- (i) مادے کے طلاوہ کا کات عمل ایک عقل کار فرما ہے۔ یہ عقل اوراک محمل کا نام ہے اور تمام عالم کے اندر موجود ہے۔
- (ii) اس معل سے براہ راست سارے عالم کی حرکت کا صدور ہوتا ہے بیز علی التر جب متعدد مطلبی پیدا ہوتی ہیں۔
- (iii) فلک قر کے بیچے موالید الله کی روحی می افئ ماہمت کے کاظ سے اللہ اللہ کی ہے۔ عصل کی ماوت سے حد میں اور سے یرز روح انسان کی ہے۔
- (iv) افراد انسانی میں دو مقلیل پائی جاتی ہیں۔ ایک نوع انسان کی مقل جو قدیم اور لازوال ہے اور خود افراد کی ذاتی عقل بہ حادث فا پذیر ہے۔
- (٧) افراد كى ذاتى عقل منعل حيات دينوى مي عقول مفارقد كا ادراك كرتى ب ادر اى كى بدوات اس كوشرف درجات عاصل هوتا ب
- (vi) انسانیت کی عقل فعل انسان کے مرنے کے بعد عقل کل میں جذب ہوجاتی ہے اور بی انسان کی حقیق سعادت ہے۔

نہ ہب اور فلفہ: قلفہ اور نہ ہب کے بارے میں این رشد کا خیال ہے

ہ کہ دراصل ان میں کوئی اختلاف یا تعارض نہیں بلکہ فلفہ نہ ہب کے

موافق ہے اور نہ ہب قلفہ علی اضافی کی تحقیق ہونے کی بنا پر۔ لہذا دونوں

ہ حق ہے اور فلفہ علی اضافی کی تحقیق ہونے کی بنا پر۔ لہذا دونوں

مدافقیں میں جبکہ وہ برابر درجہ کی صدافتیں ہیں کوئی واقی اختلاف نہیں

ہوسکا۔ قرآن خود باربا فور و گر کرنے یا علی کے استعال کی تعلیم دیا

ہوسکا۔ قرآن خود باربا فور و گر کرنے یا علی کے استعال کی تعلیم دیا

ہوسکا۔ قرآن خود باربا فور و گر کرنے یا علی کو صحح نائج کھ پہلچانے

ہوسکا۔ کی علی خواجی ضروری ہیں اور ان قوائین کو فلاسفہ نے معلوم کیا ہے

لیڈا فلفہ اور اس کی کمایوں کا یوحنا ضروری ہے۔

ابن رشد کے زدیک ندہب یا قرآن کی دو میشیس ہیں:

(1)اس کے گفتلی اور ظاہری معنی اور (2) اس کی تغیر اور تاویل۔ قرآن میں کوئی بات بظاہر ظلفہ کے ظاف ہو تو بیتیا اس کی تجہ میں کوئی اور معنی و مطلب ضرور ہیں لہذا ان ظاہری معنی کی تاویل کرکے اس کو فلفہ کے مطابق کردیا جا ہے۔ گفتلی اور ظاہری معنی کی تاویل کرکے اس کو فلفہ کے اور تاویل خاص علما کے لیے۔ فلاسفہ کو قرآن میں تاویل و توجیہ کی آزادی حاصل ہوئی جا ہیے۔ علما کو بے قید گائے کا حق حاصل نہیں کہ کہاں تاویل ہو اور کہاں نہ ہو اور کہاں ند ہو۔ البشہ جو لوگ حقائق کا علم رکھتے ہیں ان کو ان ظلفیانہ ہو اور کہاں ند ہو۔ البشہ جو لوگ حقائق کا علم رکھتے ہیں ان کو ان ظلفیانہ تاویل اس کے بارادے ان کی مقل

370 شي يولي-

وس برس کی عمر می اس نے قرآن شریف کو حفظ کرایا اور علوم وہید کے مبادیات اور صرف و تھو کے اہم حسوں سے واقعیت حاصل کرلی۔ وہ جسمانی اور ذائی حیثیت سے قبل از وقت بالغ ہوگیا تھا اور لوگ اس کے حالد اور بھائی اسامیل فرقہ کے بیرو تھے۔ انھوں نے شخ کو بھی اپنا ہم خیال مانے کی کوشش کی لیمن اس نے ان معائد کو قبول نہیں کیا۔

اس کے والد نے اپنے مکان میں ایک مطابی عکیم عبداللہ جائیلی کو بھور مہمان رکھا اور اپنے لاکے کی تربیت اس کے حوالد کردی۔ رفتہ رفتہ شاکرد نے اپنے استاد پر فوقیت حاصل کرلی اور بھور خود ریاضیات، منطق و بابعدالطبیبیات کے مسائل کا حجرا مطالد شروع کردیا۔ اس کے بعد ایک مسیحی استاد عینی بن مجیل کی جانب توجہ کی۔ سرو برس کی عمر میں شاہ فوح بن منصور امیر بخارا کے علاج میں کامیابی حاصل کی اور اس کو شاہ کرت خانہ میں آنے کی اجازت ل گئی جہاں اس کو اپنے مطالعہ کی محیل کا اچھا موقع مل حمیا۔ لیکن اتفاق سے کابوں کا میے خوالے کا افرام ابن بینا بر لگیا گیا۔

ابن سینا اسید زمانہ کا مظہر تھا۔ اس پر اس کے اثر اوراس کی

کے مطابق محتمد کرنی جائے۔ فلف کی کتابوں کو عام لوگوں کے ہاتھ ند پہنیا جائے بلک ان کو قانونا روک دیتا جائے۔

ابن رشد کے نزدیک مام لوگوں کو قرآن کے مرف ظاہری منی کا عقیدہ رکھنا چاہیے اور اس سے زیادہ حجرے تعلق صرف خواص یا فلاسفہ کے لیے قرآن میں فلاسفہ کے لیے قرآن میں عادیل کرنا جائز ہے تاکہ وہ اعلی صداقت کی روشی میں اس کے مطلب کو سجد سکیں۔ فدہب اور فلف میں علم و حمل کا تعلق ہے۔ فلفہ صداقت کی اعلیٰ ترین صورت کا نام ہے اور فدہب کا مدعا حمل ہے۔

بعض ناقدین کے زویک این رشد کے تمن خوالات ایے ہیں جو اس کو غرب سے دور کردیتے ہیں۔ حالا تک خود اس کی رائے میں یہ نظریے غرب کے علیات تعبیر کے منائی میں تھے:

- (1) عالم مادى كا قديم ماننا اور اس كو حركت دين والى عقول كو قديم ماننا
- (2) سلسلہ علل و معلولات کا واجب جانا جس کی بنا پر معجرات یا ضدا کی وصدت مطلقہ کی محنیاتش نہیں رہتی۔
- (3) انفرادی وجود یا روح کی فنائیت کا قائل ہونا جس کی بنا پر انفرادی بھا کا غذہ ہی دعویٰ مسجح قبیس رہنا۔

قلاسفہ اسلام بھی بیتی متبولیت ابن رشد کو یوروپ بھی حاصل ہوئی الی کسی اور کو نصیب نہ ہوئی۔ اس کی ایک وجہ خود اس کا یوروپ بھی پیدا ہوتا ہے۔ دوسرے یوروپ کے لیے ابتدا بھی ابن رشد بی ارسلوکا سب سے بڑا اور سمجے ترجمان تھا۔ لیکن ان چڑوں کے علاوہ سب سے زیادہ ابن رشد کی عظیمت یا عمل پر سی تھی جو یوروپ کے رجمانات کے مطابق تھی اور جو ابن بینا ہے اس کو ورش بھی کھی۔ اس کی عشل پر سی کے علاوہ اوپ جو خیالات بیان ہوئے ان سے بخوبی اندازہ ہو سکتا ہے کہ بید نہ صرف انسان کے اندر عشل و استدلال کے سوا کشف و وجدان کے مرف انسان کے اندر عشل و استدلال کے سوا کشف و وجدان کے مرف انسان کرتا ہے۔ اس کی عشل می کرتا بلکہ وی کو بھی دراصل عشل سے کم تر خیال کرتا ہے۔ اس کی اعراض کا مور کی اختیاف ہو کہ گا اور فلف میں کرتا بلکہ وی کو بھی دراصل عشل سے کم تر خیال کرتا ہے۔ اس کے امور کی اختیاف ہو کو فلف کی تاویل اور فلف کا دور کو بھی دراصل عشل سے کم اور کو بھی دراک کر قرآن کے الفاظ کی تاویل اور کو بھی کر کی اختیاف ہو کو فلف کو اپنی جگد رکھ کر قرآن کے الفاظ کی تاویل اور کو بھی کر کی اختیاف ہو کہ کا خیال

این سیمنا: این بینا کا نام ابوطی حسین بن عبدالله بن بینا اور لقب فیخ الریس تفاد اس کی ولاوت افظا جو مضافات تغادا میں سے ب له صفر

چرینی مظمت کی بنیاد تھی۔ وہ فارانی کی طرح زعدگی سے قطع تعلق کرکے ارسلو کی شرح فرع ندی اور استعانی ظفید اور اسلو کی شرح میں مشرق محمت کی جامع تھی۔ اس کی دائے تھی کہ قدما کی کتابوں کی شرحیں کائی کھی جائے ہیں اب وہ زمانہ ہے کہ خود اپنا قلقہ مدون کیا جائے۔ یعنی پرانے دیگ کو شط سائے میں ڈھالا جائے۔

یہ خیال درست نہیں کہ این بینا نے ارسلو کے فلفہ کو بہتر اور مح تر سمجا، بلکہ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ارسلو کے بحضے میں وہ خود بوی صد تک فارائی کا رہین منت ہے۔ بعضوں نے اس کو فارائی کا سارق تک قرار دیا ہے۔ حمر اس کا اتنی صد تک اعتراف ملا ہے کہ ارسلو کی ابحد الطبعیات اس وقت تک نیس مجمی جائتی جب تک کہ فارائی کی ایک کتاب اس کے ہاتھ نہ آئے۔ اس بنا پراس کو ایک طرح فارائی کا شاکرد قرار دینا چاہیے۔ ور واقعہ کے لحاظ سے تمام عربی فلفہ کا سرچشہ فارائی بی کو قرار دینا چاہیے۔

یہ بھی ابن بینا کے ساتھ خاص نہیں کہ اس نے فلفہ پر فہرہ ہے الگ ہو کر جٹ کی بلکہ فارالی کے بعد یہ میلان عام ہوگیا تھا۔
البتہ ابن بینا کو اس میلان کا پہلا مصنف قرار دیا جاسکتا ہے۔ شاتی کب خانہ میں ارسطو کے محفاتی فارائی وفیرہ کی بہت کی المی چزیں دستیاب ہو عیس جو اس کے معاصرین کے علم میں نہ قمیں اور اس کتب خانہ کے جل جل جان کا اصل کارنامہ علوم فلفہ کی وہ کھل ابن بینا تی سجھا جاسکتا ہے۔ ورنہ علاق قدم پر بعد کے مسلمان فلفی چلتے رہے۔ بوی مد تک اس کی مسلم فلاسفہ میں دی حقیقت ہے جو ارسطو کی بونائی فلاسفہ میں۔ ارسطو سے پہلے فلاسفہ میں دی حقیقت ہے جو ارسطو کی بونائی فلاسفہ میں۔ ارسطو سے پہلے فلاسفہ میں دی حقیقت کے جو ارسطو کی بونائی فلام و خیالات منتشر طور پر محموماً افلامون کے ہاں قریب قریب قریب قبام افکار و خیالات منتشر طور پر علوم کی بحثوں کو انگ الگ کردیا فور این علوم کو اپنے اپنے سائل کے ساتھ مستقل بالذات بنا دیا۔ یہ کام بونائی فلفہ میں جس طرح پہلے کہل ارسطو مستقل بالذات بنا دیا۔ یہ کام بونائی فلفہ میں جس طرح پہلے کہل ارسطو مستقل بالذات بنا دیا۔ یہ کام بونائی فلفہ میں جس طرح پہلے کہل ارسطو سے کہا قائم سلمانوں میں سب سے پہلے ابن بینا نے کہا

تسانف : این بینا نے حربی و فاری بی بہت کی کتابیں کئی بی جن کی کائی تعداد اب بحک موجود ہے۔ فلف اور طوم مطلبہ میں ان کی تمن کتابیل کئی تعداد میات و اشارات کمتی بیں۔ خفا سب سے بوی کتاب ہے جو اضارہ صوب می منتم ہے۔ یہ مختلف علوم کا مخزن ہے۔ یہ طبیعیات،

ابعد الطبعيات اور رياضيات پر مشتل ہے۔ اس كا ایک كائل نوز جامعہ آسفورؤ میں ملا ہے۔ یہ كتاب بوروپ میں قرون وسطی تک اور مسلمانوں میں اب بحک ظلفہ كا مستند مافذ خیال كی جاتی ہے۔ یہ كتاب بہت هیم شمی اس لیے بعض ادباب كی خوشنوری كی خاطر این بینا نے اس كا خلامہ 'خیات' لکھا۔ اصل عربی نو 1593 میں روما میں چھپا۔ اس كی تحت تقسیس بین: منطق، طبعیات اور بابعد الطبعیات۔ ریاضیات پر جس كا مسنف نے دیاچہ میں اشارہ كیا ہے منطقو ہے۔ یہ دونوں كتابی كائل طور پر علاصدہ دیاچہ میں اشارہ كیا ہے منطقو ہے۔ یہ دونوں كتابی كائل طور پر علاصدہ علاصدہ كئى مرجہ لا لحين زبان میں طبع ہو كیں، جن میں ہے ایک مجموعہ علاصدہ پر مشتل ہے: علاصتہ (د) طبعیات، (د) السماوی العالم، (1) منطق ، (2) طبعیات، (3) السماوی العالم، (4) روح، (5) حیات دیوائی، (6) منطق ، (7) منطق کے متعلق فارائی كا فلفہ اور (8) فلفہ اولی۔

این بینا کی منطق کی کتاب 'قافیه' کا فرانسیی زبان میں ترجہ موا اور 1658 میں پیارس میں اس کی اشاعت ہوئی۔

ابن طفیل نے حی بن یقطان ہیں تکھا ہے کہ شفا کی ابتدا میں اس کی مراحت کی گئ ہے کہ اس تھنیف میں ابن بینا کے اصلی خیالات کا پید نہیں چاتا اور جو مخض ان سے واقف ہونا چاہتا ہے انھیں کتاب محست الراقيد میں طاق کرے۔ یہ کتاب ناپد ہے۔

طب میں ابن بیناکا سب سے بڑا کارنامہ تانون ہے جس میں چالیوں، بقراط اور ان کے بعد کے طبی مصنفین کا نچوڑ موجود ہے، تخریک اور تختید کے ساتھ۔ لاطین میں جب اس کا ترجمہ ہوا تو یوروپ میں صدیوں تک یہ کتاب علم طب کی سند بنی ربی اور مونث پلیر (Mont میں Pelier) اور لووین (Louvain) کی جامعات میں (1600 تک نصاب میں دافل رہی۔

اس کے علاوہ موسیقی اور لغت پر بھی اس کی کتابیں عربی اور فارسی میں موجود ہیں۔

فلمف : ابن بینا کے نزد کی ظلف کی تمن تشمیں ہیں منطق، طبعیت ادر باجد الطبعیات مجوی دیشیت سے فلف تمام موجودات کی حقیقت کے علم پر اور تمام طوم مخصوص کے اصول پر حادی ہے۔ اس علم کے ذریعہ فلف کی روح کمال کا انتہائی درجہ جو انسان کے لیے ممکن ہے حاصل کرتی ہے۔

موجودات یا تو جسانی میں جو طبعیات کا موضوع میں یا عقلی جو الہات کا موضوع میں، یا محرد جو منطق کا موضوع میں۔ جو چیزی طبعیات کا

موضوع میں وہ بے بادہ کے نہ تو خود وجود رکھ کتی ہیں اور نہ خیال کی جاکتی ہیں، لکین بالبدالطبیات یا المہات کی اشیا بادہ سے بالکل بری ہیں اور مطلق اشیا بادہ سے بذریعہ انتراع حاصل ہوتی ہیں۔ زیل میں منطق کے بیان کو چیش کیا کیا ہے:

(الف) منطق: سنطق میں این بینا فارائی کی وروی کرتا ہے۔ اگر فارائی کی منطق کی تصفیق کی تصنیفات ہم تک کینی ہو تمی تو ان دولوں کا اتفاق اور مجی احجی المحجی طرح ثابت ہو تا۔ این بینا جابجا اس بات پر زور دیتا ہے کہ انسان کی قوت لکر تاقس ہے اور سنطق کی عماج ہے۔ جس طرح کہ قائیہ شاس ظاہری خد و خال ہے باختی بیرت پر حکم لگاتا ہے ای طرح سنطق معلوم کرئی اور سے معلوم منرئی کو مستبلہ کرتا ہے۔ اس میں بڑی آسائی ہے محمل اور خال ہے باکہ عالم تھور اپنے آپ کو حمل کی فاص حقیقت کرنے کی ضرورت ہے تاکہ عالم تھور اپنے آپ کو حمل کی فاص حقیقت کہ بلند کر سے جال مال تھور اپنے آپ کو حمل کی فاص حقیقت کی بلند کر سے جال مال مور یا ہو سنطق ہے۔ مرف وی محمل جس کو خدا کی طرف ہے البام ہوتا ہو سنطق ہے ای طرح بے نیاز ہو سکتا ہے۔ مرف وی مون و تو ہے۔

فارائی نے منطق میں قیاس کو زیادہ ایمیت دی ہے۔ لیکن این بینا نے قیاس کے ساتھ استقراکا مجی اضافہ کیا ہے اور منطق کو تمام دوسرے علوم کی بنیاد قرار دیا ہے۔ منطق میں اس نے خصوصیت کا ساتھ مجھ تحریف اور حلیل پر زور دیا ہے۔ اس کے زود یک مجھ تحریف استعمال کے لیے مجھ بنیاد ہوتی ہے جس کے ذراجہ اشیا کی الاست جس الا کی کا تعین کیا جاسکتا ہے۔ برطاف اس کے کس شے کے صرف بیان کرنے میں اس کے محمل ایسے موارش و خصوصیات کا بیان کرناکائی ہوتا کے جن ہے اس شے کی شاطعت ہوجائے۔

ابن بینا کے زدی کیات کا وجود مرف انبان کے ذبین میں پیا جاتا ہے۔ انبانی ذبین کیات کا وجود مرف انبان کے ذبین میں جدی جاتا ہے۔ انبانی ذبین کیات کو اس طرح حاصل کرتا ہے کہ مختلف جری اشیا کے ماہین موازد کرکے ایک چڑوں کو جو ان سب میں مشترک میں عاصدہ کرلیا جاتا ہے۔ بالفاظ دیگر کی نام ہے جمیات کے اب الاشراک مفات کے انتزاع کا، لیکن ہے تجریدی تصور (کل) مرف ذبی تصور ہوتا ہے اور اس کے بالفائل خارج میں کوئی حقیقت میں پائی جاتی۔ بالی کو فقدم صرف اس حیثیت سے حاصل ہے کہ خالق کے جریات کے عاصل ہے کہ خالق کے جریات کے پہلے موجود تھا جس طرح دیں عرب طرح

کہ مناخ کے ذائن میں بنانے سے پہلے اپنے معنوع کا تصور موجود ہوتا ہے۔ بادہ میں جب اس کل کا تصور موجود ہوتا ہے تو اس کے ساتھ موارض کا پایا جاتا ضروری ہے۔ ان موارض سے قطع نظریہ محض ایک ذائن ججرید ہے، البتہ بادہ میں محتیق کے بعد ذائن تجرید کے ذریعہ اس کل کو جزیات کے مقابلے میں بطور ایک معیار کے استعمال کیا جاسکا ہے۔ فرش سے کہ کل کا تعلق مرف عالم خیال یا ذائن سے ہ، اس کا فارتی دجود قلعا فیری ہوتا کو منطق میں کلیات کا اس طرح استعمال ہوتا ہے کہ کویا یہ فارتی جہ کو کیا یہ فارتی ہیں۔

منطق میں اس کی کتاب اسعد رسائل فی انحکمة واللبديات اسطن ي ب اور اعتبول مي 1318 مي ميدي .

(ب) نفیات: (i) فارابی سب سے زیادہ زور مقل محض پر دیتا ہے۔ اس کو

الکر سے بالذات محبت تھی۔ لیکن ابن بینا کو ہر جگہ لاس کی اگر

تھی۔ جس طرح طب جس اس کے مد نظر جم انسانی ہے ای

طرح قلفہ جس لاس انسانی ہے۔ اس کی معرکة الآرا قاموس قلفہ

کا نام شفا ہے۔ یعنی شفائے رومانی۔ نفیات اس کے نظام کا مرکز ہے۔

کا نام شفا ہے۔ یعنی شفائے رومانی۔ نفیات اس کے نظام کا مرکز ہے۔

(ii) مخلف حاصر کے آپس جس طنے یا احزاج ہے جس قدر اعتدال

بیدا ہوتا ہے اس قدر طرح طرح کی چزیں پیدا ہوتی ہیں۔ لاس

بی ای احترال یا احزاج کی ایک پیداوار ہے۔

ابن سینا کو بہت متبولیت حاصل ہوئی۔ اس کی سماب قانون کی تیرہ ہویں مدی سے سولیدیں صدی عبوی تقدر تھی۔
ایران عمل آن تک اس کی رو سے علائ کیا جاتا ہے۔ اس کا اثر عبوی علم
کام پر بہت اہم قا۔ وائے نے اس کو بقراط اور جالینوس کی صف عمل جگہ دی اور کا قرل کا قول ہے کہ ابن سینا طب عمل جالینوس کا ہم پایے اور ظف فی میں اس سے کہیں افضل قط۔

مشرق على وہ ظلفہ كا بادشاہ سجما جاتا تما اور اب ہى سجما جاتا ہے۔ اشرائی ظلفہ كو دہاں جو صورت اين بينائے دى تقى اس حييت سے وہ بيشہ معروف روى اس كى تصافيف كے تقلى شخوں كى تعداد بہت زيادہ ہے جس سے اس كى ہر داورين كا فهوت ماتا ہے اور اس كے ظاصوں اور شرعوں كا شار وى فيل اطباء مديرين، بلكہ طابة دين ہى اس كى كايوں كا مطالعہ كرتے تھے۔ مرف معدودے چھ ايے تے جو اس سے آ كے بوھ كر اس كے ماخذ كل بينے ہے۔

ابن طفیل (پ. 1100): بین الاقوای شهرت کا مالک، قدیم اسلای اندلس کا مشہور مالم اور ظفی۔ نام ابو بحر مجد الملک۔ یہ ابو بعفر الاندلی القرطی الاهمیلی کے نام سے بھی مشہور ہے۔ وہ قبیلہ قیس بی 1100 میں پیدا ہوا۔ اس کا مقام پیدائش فرناطہ سے چالیس میل دور دادی آئل میں تقد

ابن طغیل کے خاندان اور تعلیم و تربیت کے بارے میں مطوعات نہیں لمتی ہیں۔ وہ طبیب تھا اور قرباط میں مطب کرتا تعلد کر وہ والی صوب کا کاتب بنا۔ 1154 میں اس نے بی خدمت والی طغیر اور سبت کے بیاں انجام وی۔ ان سب کے بعد وہ خاندان الموحد کے حکرال ابو یعقوب یوسف اول (1184-1163) کا طبیب مقرر ہوا۔ طفیل کے بعد مشہور ظنی و طبیب ابن رشد ای عہدہ یر فائز ہوا۔

ابن طغیل کو ابر بیتوب کے یہاں کائی رسوٹے ماصل ہوگیا۔ ای کے اثر سے بیتوب کے دربار میں کئی نامور علا جمع ہوگئے۔ نوجوان ابن رشر مجی ان میں سے ایک تھا۔ ابن طغیل می کے مشورہ پر ابن رشد نے ارسلوکی نصنیفات پر حاضے کیھے۔

1184 میں بیتوب کا انتقال ہو گیا تو اس کے بیے اور جانفین ابو بوسف بیتوب نے ابن طفیل کا والد کی طرح بی خیال رکھا۔ ابن طفیل کا جب مراتش میں انتقال ہوا تو اس کے جنازے میں ابو بوسف نے بھی شرکت کی۔

این طغل کی تقنیفات ناپید ہیں۔ البت اس کی ایک تعنیف جو اب تک موجود ہے اور جس نے بین الاقوای شہرت ماصل کی ہے وہ ہے رسالہ 'حتی بن مقطان'۔ اس کا ذیلی منوان اسرار الحکمة الاثر اقیہ ہے۔ اس کا ترجمہ لاطبق زبان میں سر ہویں صدی میں شائع ہوا، اس کے بعد اس کا ترجمہ دنیا کی اور خاص طور پر اوروپ کی کئی زبانوں میں ہوچکا ہے۔ اس می اس نے اپنے ظفیانہ خیالات کو ایک واستان کی عمل میں جی کی کیا ہے۔

اسرارالحكمة الاشراقيه على اشرائي فلف افي اعلى ترين بلنديوں پر لما ہدارالحكمة الاشراقيد على اشرائي فلف الا تجا كم و لما ہداراك عام لوگوں كے ذائن سے بالاتر ہے، فهذا اسے ايك قصد كے ذريعہ عام فهم انداز على چين كيا جائے۔ اس على اس نظريد كى ممايت كى كى ہے كہ حق دوكوند ہوتا ہے۔ ايك وہ جس كا تعلق تحست سے ہے اور دوسرا وہ جس كا تعلق تحست سے ہے اور دوسرا وہ جس كا تعلق شريعت سے ہے اور دوسرا وہ جس كا تعلق شريعت سے ہے اور دوسرا وہ جس كا تعلق شريعت سے ہے اور دوسرا وہ جس كا تعلق شريعت سے ہے اور دوسرا وہ جس كا تعلق شريعت سے۔ اس دور كے عملے اسلام كا يكي خيال تھا اور

آمے چل کر ابن رشد نے بھی اس پر خاص طور سے زور دیا ہے۔ ابن سینا نے بھی اس پر خاص طور سے زور دیا ہے۔ ابن سینا نے بعض اس پر ایک رسال تصنیف کیا تھا۔ چنانچ ابن طنیل نے بد عنوان ابن سینا بی سے لیا ہے۔ آگے چل کر ان بی ناموں کو استعال کر کے جائی نے ایک افسانہ تصنیف کیا۔ بعض لوگ ان نے ایک افسانہ کا رشتہ نو افلاطونی فلفہ سے لماتے ہیں۔ طنیل کے افسانہ کا ڈھانچہ کائی صد تک بونائی ہے۔

حق بن یقطان کی زبان سراسر رمزی ہے اور اس کا معسود اس اسرکی تھر تا ہے کہ فلفے کی فرض و غایت ذات افہی ہے اتحاد و اتصال ہے۔ انسان کے اعماد سے مطاحیت موجود ہے کہ وہ اپنے دل کی صفائی اور نور بعیرت سے اس مقام پر پہنچ جائے جبال حق کے ادراک کے لیے کی آیاس و استدلال کی ضرورت باتی نہیں رہتی۔ اس سلسلہ میں ابن طفیل نے ایس سلسلہ میں ابن طفیل نے ایس سلسلہ میں ابن طفیل نے ایس عیش رووں ابن سینا، ابن باجہ اور غزائی کی بوی تعریف کی ہے۔

حی بن بقطان کا قصہ یہ ے کہ ایک جریرے کی شنرادی اے ناجائز بیج کو سندر میں مجینک وی سے اور وہ بجدیانی کی رو میں بہد کر ایک سنان جزیے میں بین جاتا ہے (اس مقام یر اس سے بھی بحث ک کئ ے کہ معدل حرارت کے اڑے زعن میں جو خیر انعاے اس سے خود بخود توليد مكن بي يا نيس )۔ ايك برني اس بجد كو دود ه ياتى بيد ووال کی مملی معلمہ ہے۔ بید جب کس قدر بوا ہوتا ہے تو این اطراف جانوروں كوياتا ہے اور ديكتا ہے كہ ال سب كے جم فطع ہوئے ہيں۔ مرف وال نگا ہے چنانچہ وہ این جم کو بھی پتوں سے ذھائکا ہے۔ تجربہ سے وہ در خت کی لکڑی استعال کرنا سکے جاتا ہے اور اس طرح اے باتھوں ک ایمیت کا احماس ہوتا ہے۔ پھر وہ فکاری بن جاتا ہے۔ بنر مندی ترقی کرنے لگتی ہے تو جم کو چوں کی جگہ عقاب کی کھال سے وَھا تکنے لگتا ہے۔ برنی جس نے اے یالا تھا جب بوڑھی ضعیف اور بیار ہوجاتی ہے تو اے براد کھ پنجا ہے اور وہ اس برهایے اور باری کی کوئ میں اینے جم کا مطالعہ کرتا ہے اور اس طرح اے این حوال کا شعور ہوتا ہے۔ جب برنی مر جاتی ہے تو پھر سے چر کروہ جم کے اندر کی چزوں سے واقف ہوتا ہے۔ ای کے ماتھ احمال ہوتا ہے کہ مرنے ہر کوئی غیرمر کی چیز جم سے چلی ماتی ہے۔ یہ روح کا بالکل ابتدائی تصور ہوتا ہے۔ الش سزنے تلتی ہے تو پہاڑی کوے اے وفن کرنے کا طریقہ سکھلاتے ہیں۔

اتفاقاً رم سے اسے اعل سے واقفیت موتی ہے اور اس کا استعال

سیمنے لگتا ہے۔ حرارت کی نوعیت پر خور کرنے لگتا ہے۔ بوستے ہوئے تجربوں کے ساتھ وہ جانورں کو چیرنا، چیزنا، افھی سدھنا، ان کے اون سے کیڑے بنانا میکنہ جاتا ہے۔ واستان عمل اس ارتقاکی تفصیل بوے ولیسپ میرائے عمل بیان کی گئی ہے۔

حی بن یقطان کا علم چیے چیے بوطنا جاتا ہے اس علی اور تیز رفتدی آتی جاتی ہے اور آخر علی وہ فلند کی شکل افتیار کرلیتا ہے۔ وہ تمام باتات و معدنیات کا علم حاصل کرتا ہے۔ حیوانات کے احسنا جسمائی اور ان کے استعال سے واقف ہوتا ہے اور افحیس امناف اور انواع عمی حرب کرتا ہے۔ ایندائی جواہر کی جبتو عمی وہ مناصر اربعہ کی شاخت کرلیتا ہے۔ زعن کا معائد کرتے وقت اس کے وہن عمی اوہ کا تصور جنم لیتا ہے۔

پانی کو گرم کرنے پر وہ بھاپ بن جاتا ہے تو اس سے وہ اس منتج پر پہنچتا ہے کہ بر نق مخلیق کے لیے علمت کا بونا ضروری ہے۔ اس کا سے اس کے ذہن میں اس کا نتات کے خالق مطلق کا تصور آتا ہے۔ اس کا مطالعہ وہ اطراف کی چڑوں میں کرتا ہے لیمن چونکہ سے سب فائی میں اس لیے اب وہ اپنی جنجو کا رخ اجرام عادی کی طرف موڑ ویتا ہے۔

حی جب افائس سال کی ممرکو بھٹے جاتا ہے تو اب وہ آسان کے بارے شی فور و فوض شروع کرتا ہے اور طرح طرح کی تیاس آرائیاں کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا تصور موجودات عالم کے مطالعہ سے کرنے کی کو حش کرتا ہے اور اے یہ احساس ہوتا ہے کہ اللہ اپنے ارادے میں مخار ہے، دانا ہے، دانا ہے، رجم ہے وفیرہ اس سے وہ اپنے لئس کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور وہ ان بی متوجہ ہوتا ہے اور وہ ان بی مسائل پر فور و فوض میں گلہ جاتا ہے۔

اس کے بعد الهای ذہب کا ایک کا ورد اسال قریب کے جرے ہے ہوں اسال قریب کے جرے ہے ہوں ایک دوسرے کی بات مجھے گئے ہیں تو یہ فابت ہوں کے بات مجھے کے اللہ میں تو یہ فابت ہوں کے المالی خریب بھی درامل وی فلفیانہ مقیدہ ہوں کی جی جرک کے حق کی جی کہا ہوں اسال کو اس میں تمام الهای خراب کی وجدانی تعیر نظر آتی ہے۔

اسال، حی کو ترفیب دے کر اے اپنے جریے میں لے جاتا ہے تاکہ وہ مام نوگوں کے سامنے اپنی تعلیم چیٹ کرے۔ محر وہ اپنا فلفہ لوگوں کو سمجانے سے قاصر رہتا ہے۔ اور حی و اسال ہایوس جو کر فیر آباد جریے میں والیس چلے آتے ہیں جاکہ بینے زعدگی خالص فور و فکر میں

گزارید لوگ بدستور خیل رموز و علدات کے سہارے زندگی بر کرنے کلتے ہیں۔

اس دامتان سے بہ ابت ہوتا ہے کہ حن کی حیثیت دو گونہ ہے اور شریعت کا مقصد موام کو سہارا دینا ہے۔ دو ایک اجماعی ضرورت ہے کین اس سے پیدا ہونے والے بہت سارے سوالوں کا کوئی جواب خیس ویا گین اس سے پیدا ہونے والے بہت سارے سوالوں کا کوئی جواب خیس ویا گیا ہے۔ مثل حک و اسال تو غیر آباد جزیرے عمل والی آجاتے ہیں گین موام کو اسپنا حال پر چھوڑ دیتے ہیں۔ لیعنی اس طرح حکت اور شریعت میں عمل جو قلارہ جاتاہے اسے پر کرنے کا کوئی راستہ نیس دکھلایا گیا ہے۔ البت اس حصد کی دد سے ابن طفیل اور اس کے ہم خیال فلنفیوں کا نقط نظر اس کی مرح واضح ہوجاتا ہے۔

این عربی (1240-1165): فی الدین محد ابن علی جو الدین محد ابن علی جو عام طور پر این العربی یا این عرب اور فی الا کی عام صحبور میں 28 جو الی 1165 کو اعمال کے قریب مرسید میں پیدا ہوئے۔ ان کا تعلق عرب کے ایک قدیم قبیلے طے سے قد 8 سال کی عمر میں اشبیلیہ بط آئے جو ان دنوں علم و اوب کا ایک بوا مرکز تماد یہاں وہ تمی سال تک این ذائد کے علا سے تحصیل علم کرتے رہے۔

این عربی الاتمی سال کی عمر عی مشرق کی طرف رواند ہوگئے اور پھر تاجیات اپنے وطن خیس لوئے رات میں وہ معر عی رے پر مشرق قریب اور ایشیاع کو پک میں کئی سال گزارے۔ بیت المقدس، کمد منظر، بغداد اور طلب و فیرہ مے اور آخر میں ومثق میں مشقل سکونت کرلے۔ بیسی 1240 میں انتقال ہوا۔

بعض لوگوں کی نظر ہیں وہ ولی کائل اور قطب زبان تھے اور علم
یاطنی ہیں ان سے بور کر اور کوئی نہیں۔ کی بڑے بورے عالم ان کے مدار کے
سے اور انھوں نے ان کی حمایت ہیں ہے شار کتابیں تھیں۔ ان ہی مجدالدین فیروز آبادی، مران الدین خروی، انفز الرازی، عبدالرزاق کاشانی،
اگائل ذکر ہیں۔ دوسری طرف علم اور دانشوروں کا ایک گروہ ایا بھی تما جو
آپ کو بدترین خم کا طحد کردات تماد ان میں رضی الدین میں الحیاط الذہ یک،
امن جے۔ جمال الدین محد امن ایاس قائل ذکر ہیں۔ امن عربی کی تقیداد اور خوامت
کے بارے میں اختلافات آن بھی ہیں۔ ان کی کتابوں کی تعداد اور خوامت
کے بارے میں اختلافات آن بھی ہیں۔ ان کی کتابوں کی تعداد اور خوامت

ک تعداد بائی سو سے اور بے لیمن وفات سے سات سال قبل جو تحریر میں ورج ہیں۔ محدودی سے اس میں 251 کتابوں کے مام درج ہیں۔

این مربی کو حربی زبان پر برا مجدر حاصل تما وہ جب چاہتے بہارے مادہ اور سلیس زبان میں اپنے خیالات چیش کردیے اور بعض وقت نہائے مظل اور مبیم اسلوب احتیار کرتے۔ ان کا اسلوب بعض وقت نہائے در رہے اور کی گیا اسلوب بعض وقت نہائے مردے اور ای لیے ان کے معرض آئی من راوہ الفاظ میں کیوں نہیں چیش کرتے اور ای لیے ان کے معرض ان پر یہ الزام لگاتے ہیں کہ انحوں نے آیات قرآئی اور احادیث نہوی کے پردے میں اپنے اصل خیالات چھپانے کی کوشش کی ہے اور ان کی مشہور تعیف فضوص الحکم 'کے بارے میں یہ دائے قائم کی ہے کہ یہ ایک مفرح سے قرآن تی کی تغییر ہے اور اس کے لیے انحوں نے جو آئیتی شخب کی ہیں اور جس طرح ان کی تاویل کی ہے ان کا متحمد ایک میں ہے کہ ایک می ہے کہ وائی ان خوا نے قرآن کی گئی گئی کے اور اس کے لیے انحوں نے جو آئیتی کو قلنے وحدت الوجود کے ایک مسلس و مربط ظام گر کے ماتھ ہم کو قلنے وحدت الوجود کے ایک مسلس و مربط ظام گر کے ماتھ ہم کو قلنے وحدت الوجود کے ایک مسلس و مربط ظام گر کے ماتھ ہم الگ نہیں کیا جاسکا۔ ای طرح انحوں نے میں طریقہ تاویل ان احادیث کی بارے میں اختیار کیا ہے جو اس میں درج ہیں۔

ان کا فلف کی قدر بے ترتیب اور انتھائی ہے۔ وہ انتہا درجہ کے خواب و خیال کی دنیا میں اینے والے مخص شے۔ ان کا فکر ان کے تخیل کے ورجہ کام کرتا تھا لیکن ساتھ ای ساتھ اس میں استدلال کی ایک رو بھی بھی بہتی رہتی آگرچہ یے تسلسل بار بار فوقا رہتا۔

این حربی کے یہاں احتدالی اور تصوفی خیالی پیلو ساتھ ساتھ ساتھ کے چیا استدال اور تصوفی خیالی پیلو ساتھ ساتھ کرے چیں۔اپنے خیالات کے اظہاد میں مجمی وہ رکی جدایاتی احتدال استعال کرے چیں اور مجمی اے باکل نظرانداز کرے صوفیانہ وجدان کا حوالہ وے ویتے چیں یا محض ایک تخیلی بیان مبیا کردیتے چیں۔ وہ اپنی نشیات میں مخلیہ کو بہت او نی مقام ویتے چیں۔ ان کے ذریک یہ ایک ایک قرت ب جس سے حقیقی علم حاصل کیا جاسکتا ہے۔ افدوں نے بتالیا ہے کہ اسپنے حقیق کی مدد سے وہ ایک اشیا کا مشاہدہ کر کے جی برج خارقی صوجودات سے نیاوہ حقیق جیں۔ این عربی ان معنی میں ایک قلنی جی کہ افدوں نے زیادہ حقیق جیں۔ این عربی ان معنی میں ایک قلنی جین کہ افدوں نے تصوف کا جاسہ بہتا دیا قدا۔

ان کے فلفے کا ایک اور پہلو انتھائی نوعیت کا ہے۔ انھوں نے متصوفانہ فلفہ کا ایک فلام خرور پیٹر کیا گئیں ہر مکن المغذ کا ایک فلام خرور پیٹر کیا گئین فلافہ قا جو سلم فلنیوں اور متعلین کے ذرید اان تک پہنچا تھا۔ دوسری طرف اسلای طوم ہے وہ پوری طرح آشا ہیں۔ صوفیا کی تصانیف بھی ان کے سامنے تھیں۔ انھیں جبال سے جو چیز کام کی نظر آئی وہ لے لی۔ لیکن ان کا یہ فلفہ ان کی بے شار تصانیف بھی بھرا ہوا ہے کہیں ایک جگہ مبوط شکل میں نہیں ملک صرف ضوم الکام میں ان کے می ہیں۔ فضوم الکام میں اس نظام کے موٹے موٹے اصول بیان کے می ہیں۔

ابن عربی کے پورے متسوفانہ فلف کی بنیاد عقیدہ وصدت الوجود پر ہے۔ اگر چھر الفاظ میں اسے بیان کرنا ہو تو وہ یوں ہے: 'بزرگ و برتر ہو اوہ دوات جس نے سب اشیا کو پیدا کیا اور جو خود ان کا جوبر اصلی ہے، اس کے مطابق دیا کی تمام اشیا اس مقیقت کا محض ایک سایہ ہیں جو اس کے بیچے مخلی ہے۔ انسانی عشل، حق اور خلق کی دوئی پر زور دیتی ہے۔ ان کے اتحاد جوبری کا اوراک خیس کر کتی۔ اس متم کے اتحاد کا اوراک مرف صوفیانہ وجدان یا ذوق علی ہے حاصل ہو سکتا ہے۔ ان کے نزدیک حقیقت ایک کا قابل کشتیم اور غیر متحص وجود مطلق ہے جو زبان و مکان کی تمام الدی کے بارے میں بیشن سے کچھ کہنا اس کی تحدید کے متر اوف ہے۔ ان کے نزدیک حقیقت خدا بھی ہے اور کا کتا ہے بھی، حق بھی اور خلق بھی، کے نزدیک حقیقت مرف البر بھی، وادر طالم اشا محس واحد بھی اور خلام بھی، وادر خل بھی اور خلام بھی، وادر خل بھی وادر خلام بھی، وادر خل بھی وادر خلام بھی، وادر مالم اشا محس واجد۔

اسپیزاء رواقیوں (Stoics) اور لاورپوں وغیرہ کے بر عکس این عربی کے یہاں خدا کے تھور کی مخبائش موجود ہے۔ خواہ وہ ہمہ اوست کی حکل ہی میں کیوں نہ ہو۔ ان کے نزدیک آگرچہ خدا کی ذات ایک ایک واجب الوجود اور غیر شرکت پذیر حقیقت ہے جو ہمارے اگر و میان کی گرفت ہے باہر ہے لیکن اس کے باوجود وہ ایک انکی ذات بھی ہے جس پر ایکان لایا جاتا ہے۔ جس سے مجت کی جاتی ہے اور جس کی عہادت کی جاتی ہے۔ خدا ہمارا معبود اور محبوب ہے۔ درست ہے لینن وہ ایسا کی ذبی (سلم، عیمائی وغیرہ) ملموم میں نہیں ہے بلکہ ان کے نزدیک وہ ہر اس شے کا جرہر ہے جو معبود اور محبوب ہو عتی ہے۔ اے کمی مخصوص حکل، معلی علی ہو ہو جو بی جاتی ہے۔

اس کی حقیقت اس کے سوا اور کچھ تھیں کہ وہ ان محت صور توں میں ایک ہے جس میں خدا اور میں ایک علیہ جس میں خدا اور میں خدا کو صرف ایک صورت کی کلے محدود کردیتا ان کے نزدیک کفر ہے اور ہر قائل پرسٹش صورت میں اس کے وجود کے اعتراف میں نم بہب کی محج روح مضر ہے۔ اس مالم میر نم بہب وی محج روح مضر ہے۔ اس مالم میر نم بہب وصدت الوجود کی جملخ این عربی نے کی ہے۔ اس کلتہ کو انحوں نے نرجمان الاحوال میں مال طرح چیش کیا ہے۔ 'میرا دل ہر ایک صورت کا کے ایک خاتھ ہے۔ بیمائی راہیوں کے لیے ایک خاتھ ہے۔ کیا ہی وہ بوں اور اس ست الواح توراۃ اور کتاب القر آن۔ میں نہ بہ سخش کا بیرو بوں اور اس ست چا ہوں جدھ اس کی کا دون ہو اور اس سے اس میں میرا دین ہے اور

این عربی نے اسلای تصوف اور الهیات کا حجرا مطالعہ کیا تھا اور الهیات کا حجرا مطالعہ کیا تھا اور الواظاطونی اور رواتی فلف پہ بھی ان کی نظر رہی ہے اور ان کے تصورات اور اسطلاحات سے استفادہ کیا ہے۔ لیکن دونوں کے تعلمہ نظر عمی کائی فرق ہے۔ ابن حربی کے نزد کیک اللاج ہتی ایک وائرے کی صورت عمی ہے جو اک نقطہ پر ختم ہوتا ہے جس سے اس کا آغاز ہوا تھا۔ اس کے بر عس نو اطلاحوندں کے نزد یک بہتی ایک عط مستقیم عمی حرکت کرتی ہے جس کا اطلاحوندں کے نزد یک بہتی ایک عط مستقیم عمی حرکت کرتی ہے جس کا نقطہ انتہا اس کے نقطہ ابتدا ہے جمی نہیں بلا۔

ابن عربی پہلے مسلمان مظر ہیں جنوں نے کام الجی اور انسان کال کے بارے بھی ایک کمل نظریہ پیٹی کیا۔ ان کے بیاں کام الجی کا کات بھی ایک محقول اور زندہ اصل ہے جو تمام اشیا بھی جلوہ کر ہے۔ اے وہ حقیقہ الحق آئی کا نام دیتے ہیں۔ متعوفات اور روحائی نقطہ نظر ہے وہ اے الحقیقہ المحمدیہ کا مترادف قرار دیتے ہیں، جس کی اعلیٰ ترین اور کمل ترین جی ان ان تمام انسانوں بھی کمتی ہے جنسی ہم انسان کال کے زمرے بھی شار کرتے ہیں۔ ان بھی تمام انبیا، اولیا اور خود آنخسرت شائل ہیں۔ ان بھی شام کراد البیہ متعکس ہوتے ہیں اور وہ واحد محکیق ہے جس بھی تمام معنات البیہ کاہر ہوتی ہیں۔ انسان کال ظامہ کا کات ہے۔ اس زین پر خدا کا نائب ہے اور وہ واحد محلی صورت بھی بھیا میا۔ اسان کال ظامہ کا کات ہے۔ اس زین پر خدا کا نائب ہے اور وہ واحد ہستی ہے جس بھی تمام معنات البیہ کاہر ہوتی ہیں۔ انسان کال ظامہ کا کات ہے۔ اس زین پر خدا کا نائب ہے اور وہ واحد ہستی ہے جے خدا کی صورت بھی بھیا محمیا۔

این مسکوی (1030-942): ابد علی احمد بن محرابن سکوی ایک بهت بوا ادیب، مورخ اور فلن گزرا ہے۔ قائل 942 کی پیدائش ہے۔

وفات 1030 میں اصغیان میں ہوئی۔ جوائی میں وہ وزیر الملبی کا مازم ہوا۔
اس کی وفات کے بعد آل پویے کے وزیر این العمیر کی طارحت کی اور سامت
سال کی وزیر کے کتب خانہ کا خازن رہا۔ رومیوں نے جب رے پر حملہ
کیا اور اسے جاہ و برباد کرویا تو این سکویے نے کتب خانے کو بچائے رکھا۔
این العمیر کی وفات کے بعد اس کے بیٹے اور پھر دیلی تحمران مضدالوولت
کے بہاں مازمت کی۔ اس کے بعد آل پویے کے دوسرے تحمرانوں کے
بہاں بھی طازمت کی۔

این سکویہ کے بارے میں لوگوں نے متخاد رابوں کا اظہار کیا ہے۔ اس کے ایک ہم عصر ابوحیان التوحیدی نے تکھا ہے کہ اس کا ذہن قسفیانہ فور و خوش سے ماری تھا۔ اس کی ساری توجہ علم کمیا پر تھی۔ لین دوسری طرف ابن سکویہ کی اظافی پر تقنیفات کو لوگ ابن بینا کے براہ یا اس سے مجمی اونچا گروائے ہیں۔ نصیرالدین طوی نے اس کی تعنیف جہندیب الاظافی کا ترجمہ کیا اور اسے اظافی عصری میں سب سے مقدم رکھا۔

فلف میں ابن مسکویہ فارالی اور اس کے وربعہ ارسلوے متاثر ہے اور عام طور بر الکندی ہے قریب ہے۔ اس کی تصانف 'آواب العرب و الفرس اور متجارب الامم على بد خابر موتا ہے كه اس كى نظر كانى ممرى تمي اور وه ايك آزاد خيال مفكر تقاله وه عاريج كا مطالعه ايك قلفي اور سائنس دان کی حیثیت ے کرتا تھا اور اس لیے اے واقعات ے زیادہ ان کے اساب و علل ہے دلچین تھی۔ وہ یہ طاننے کی کوشش کرنا تھا کہ جو افراد توموں کی زعدگی اور ان کے عروج و زوال میں حصہ لیتے ہیں ان کے اعمال اور افعال کے محرکات کیا ہیں۔ کوئی واقعہ روٹما ہوتا ہے تو کیوں؟ اس کے نزدیک تاریخ کا تعلق اگرچہ ماضی ہے ہے لیمن اس عم سھتل کے لیے مجی ایک سبق ہے جس سے الراد ان غلطیوں سے فا کتے ہیں جن سے ماضی میں لوگ ٹاکائی اور زوال کا شکار ہے۔ اس کے نزدیک عاری عمارت ہے ای مطل وکت ہے جس می ای کے جلد حوادث ایک دوسرے ے ساتھ مربوط اور ایک دوسرے بر مخصر ہوتے ہیں۔ تاریخ، ذات انسانی کی ترجمان اور اس کے اوادوں اور آرزوؤں کی مظیر ہے۔ لبدا لکس انسانی بی اس ورکت کا اصل سرچشہ ہے جس کا مطالعہ ایک طرح سے لئس انسانی کا مطالعہ ہے اور بی وجہ ہے کہ تاریخ کی بنیاد تقائق یر ہے، معروں اور انسانوں بر میں۔ وہ حقائق کے اوراک کا ایک ذریعہ ہے۔

ابن سكوي نے تاریخ کے عمل كا ایک جدل تصور قائم كیا ہے كان يہ جدل حمل اور قائم كیا ہے كان يہ جدل حمل اور قائم كا ایک بدل حمل اور مقاصد سے متعلق ہوتا ہے۔ اس كے نزدیک تاریخ کے كوئى مقررہ اور معینہ ادوار ليس ايس۔ ہر دوركى اپنى ایک ردئ ہے جس كے ماقت اطلق، سیاست یا معاشرت ایک مخصوص رنگ افتیار كر ليل جس كے ماقت اطلق، سیاست یا معاشرت ایک مخصوص رنگ افتیار كر ليل ہے۔ تاریخ ہاس كى كمابوں مى "تجارب الامم و تعاقب الهم ، بہت مشہور ہے۔ یہ ایک عموی تاریخ ہے فع طوفان لوئ سے شردع كركے 180 ھے۔ یہ ایک عموی تاریخ ہے فع طوفان لوئ سے شردع كركے 180 ھے۔ یہ ایک عموی تاریخ ہے محدودان اور ا

ارخ کے علاوہ ابن مسکویہ نے اخلاق بر بھی کی کمایس لکسیں۔ ان مي "تبذيب الاخلاق و تطمير الاعراق"، التاب آداب عرب و الغرس" (ایرانیوں، عربوں، ہندووں، رومیوں وغیرہ کی تصانیف سے ماخوذ اقوال) وفيره مشہور ہيں۔ اس كے نزديك للس ايك ايا جوبر بے جے نہ جم كيا واسكاے اور نہ جم كاكوئى حصہ اور جس كا اوراك حواس كے ذريعہ نامكن ہے۔ وہ درامل خود عی ایک مدرک ہے جے ایک معرفتیں مامل ہیں جو حواس کو حاصل نہیں۔ للس ایک وحدت ہے للذا اس میں عقل اور معقول ایک ہوجاتے ہیں۔ انسان، عمل بی کی ہدوات حوانات سے ممتاز ہے اور اعمال حند کی طرف راغب ہے۔ اس کے نزویک ہر ہتی کے اعرر ایک عول المشده ب جو اے مجور كرا ب كد اسي كال كى طرف وكت كرے الى حركت فير و نعيلت بدانيان كاكمال انمانيت مي ب اور اس لیے ہر فرو کا یہ فرض ہے کہ اے مامل کرے لین اس مرتبہ یہ وي استعداد سب من كسال نيس مولى چد ستيال يركزيده مولى بين جو فطر تا خر ک طرف جاتی بی اور چند اشرار کی جو فطر تا شر کی طرف حاتی ہیں۔ لیکن بری اکثریت ان کے بین بین ہوتی ہے جو تربیت کے زریعہ فیر یاشر کی طرف جاتی ہے۔ انسان کی استعداد خواہ کھید می کیوں نہ ہو فردا فردا کن اٹی کوشش سے فیر کی طرف نہیں بوھ کتے۔ اس لیے ضروری ہے کہ وہ ایک دوسرے کی مدد کریں اور ایک دوسرے سے محبت کو بڑھا کیں۔ ابن مسکویہ نے تاریخ اور اظافات کے علاوہ تعلیم، ندہی سائل، اوب اور خاص طور بر كيميا يركى رسال اور كتابي اللهي بي جن میں سے بعض آج کک محفوظ ہیں۔

اہماؤ (تہ ہوتا یا نیستی): بماسا کے مایوں کے مطابق اہداؤیا نیشق کا علم اوراک کے دربیہ جس ہوسکا اس لیے کہ نیشی کا ادراک

ہونے کے لیے کوئی اسمی پیز فیس ہے جس سے حواس کا اقسال ہو سکا۔
ای طرح اس کا علم افرمان یا قیاس کے ذریعہ بھی نیس کیا جاسکا۔ ادر
چوکلہ نیستی کا علم فدکورہ بالا ذرائع علم سے حکن فیس ہے اس لیے سیماسا
میں نیستی کو الگ ایک مقولہ متصور کیا گیا ہے اور اس کو جارت کرنے کے
لیے ایک الگ رہان یا ذریعہ علم حلیم کیا حمیا ہے جس کو ابن اطابہ حی کہتے
ہیں۔ اس کی وضاحت اس طرح کی گئے ہے کہ تمام چیزیں جرت خش فی نبت
سے مکان عمی موجود ہوتی جیراور عرف جرت کا دراک حرکت نش کا ایک
عمی آتی ہیں۔ لیکن متلی چیزوں عمی سلی دجود کا اوراک حرکت نش کا ایک

نیائے شاستر کے مطابق اوراک کے ذریعہ جس طرح کی شے

ہونے کا علم ہوتا ہے ای طرح شے کے نہ ہونے کا بھی علم ہوتا
ہے۔ ایجاد کے علم کے لیے حاسوں کے ساتھ تعلق کی ضرورت نہیں
ہوتی۔ جہاں کی شے کا نہ ہوتا معلوم ہوتا ہے وہاں وہ اپنے نہ ہونے سے
میں قابل ادراک معلوم ہوتی ہے۔ چنانچہ کمر کے نہ ہونے کا علم ہیشہ مٹی
کی ہتی کے عمیان کی وجہ سے ہوتا ہے۔
کی ہتی کے عمیان کی وجہ سے ہوتا ہے۔

بدھ فلفہ میں ابعاد کو زمان و مکان کے تحت بانا حمیا ہے۔ ان کا خیال ہے کہ موجود شے کا دراصل غیر موجود کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے۔ اس لیے ابعاد کا علم عی مکن نیس ہے۔ جباں کی شے کی نیتی کا میان ہوتاہے وہاں کی شرکی طریقہ سے صرف ہتی کا عی میان ہوتا ہے۔ ويصفك ورشن من نيستى كى جار قمون كا بيان ملا ہے۔ ايك من نیس ای بول ہے جو کی چن کی پیدائش سے قبل مانی جاتی ہے جے ایک مرا بائے مانے سے ویشتر درامل وہ نیں ہوتا۔ اس کو اراگ اہماؤ' کہتے ہیں۔ دوسری مقم کی نیستی ایک ہوتی ہے جو کی چز کے نا ہونے کے بعد محسوس ہوتی ہے جیے ایک محمرًا ٹوٹ پھوٹ مانے کے بعد باتی نیس دہنا۔ اس کو ایرد حولس اجاؤ کہتے ہیں۔ تیسری متم کی نیستی ایس ہوتی ہے جس سے ایک چے کا دوسری چے میں نہ ہونے کا علم ہوتا ہے۔ مثل جب ہم یہ کج بیں کہ ایک محزا مراق نیں ہے یا ایک مراق بالد نیں ہے تو اس کو اغدنے اہماؤ کہتے ہیں اور پو تھی متم کی نیستی کو نیستی محض کہ کتے ہیں۔ جس کا کی شے کے ساتھ کوئی بھی تعلق نیں ہوتا اس کو 'اتفت ابھاؤ' کیتے ہیں۔ الغرض مدم وجود کے اصول کا عمل اور اس کی قدر و قبت کے کی ایک مخلف پہلو ہوتے ہیں بالخموص جبہ مخلف

## منطق سائل كاحواله ديا جاتا ہے۔

ا بھی مے: بحرت نے اپنی تعنیف نامیہ شاسر میں ابھی نے کے بہ منی واضح کیے بیں کہ جہاں ایک لفظ کے تصور کو اس کے اسلی مطلب کسی بینچیا جاتا ہے یا ناک دیکھنے والوں کے ولوں میں اس لفظ کے کیر معنوں کی اپنی اواکاری کے ذریعہ طاہر کیا جاتا ہے اس کو ابھی نے کہا جاتا ہے۔ سادہ معنی کے لحاظ ہے کی مختص یا کسی طالت کی نقل انار دیا بھی ابھی نظر ہے کسی کام کی نقل انجار اور اس کے مطابق فکل یا جیس بدلنا ابھی نے کہا تا ہے۔

اداکار استی پر جو کھ منے ہے کہتا ہے وہ تمام انتظ ایمی نے کہلاتا ہے۔ اوب یم ہم مرف صاف انتظ کا استعال کرتے ہیں لیکن ناتک پی پیشیدہ بات کا بھی استعال ہوتا ہے۔ چاہیں کی بولی، سیٹی دیتا یا چائوروں کو باتھے وقت چنکاری وغیرہ دیتا ہی سب طرح کی آوازوں کو منے ہے اکالتا واچک ابھی نے بی شائل ہے۔ بجرت نے واچک ابھی نے کے 63 اوصف یہ ہے کہ اوصاف کو بیان کیا ہے۔ واچک ابھی نے کا سب سے بڑا وصف یہ ہے کہ اپنی آواز کے اتار چھاڈ کو اس طرح کمل کرے کہ کم ہوئے الفاظ اپنے اثرار ادرانداذ کو قائم رکھے۔

ا بھی نے کا میدان بہت وسیع ہے۔ مخفراً یہ کہ اواکار کو ذین اور جدت پند ہونا چاہے۔ اس ش کی قاعدہ کی عروی کی ضرورت خین بلک اس امر کی کوشش کرنی چاہے کہ اٹی اداکاری کے ذریعہ دیکھنے والوں یر ایدا اجھا اثر پیدا کرے جو ڈرامہ تھنے والے کا اصل خشا ہے۔

المسیمتی: ان کے والد کا نام ارجن ہے جن کو سری کر شن بھوان نے میدان جگ میں بھوت گیتا کی تعلیم دے کر کرم ہے گی بنا دیا تعلد مال کا نام سعددا ہے جو سری کر شن بھوان کی بہن ہیں۔ جگ مہاجمارت می تیر ہویں دن ارجن جی وقت کی دوسری جگہ جگ کرنے کے لیے گئے ای وقت کو بہت نئیمت سجھ کر تخالف طرف کے وقمن کوروی نے بھروہ ایک ایے حتم کا پہندا تصور کیا جاتا تھا کہ اس میں واطل ہو کر صرف ارجن می بے خونی ہے لؤ سک اللہ ایمیمنے کی بال سعددا جب طالمہ حمیں تو اس وقت چکروہ و میں محف کی ترکیب ایمیمنے کی ارجن کے زبانی من چکا تھا لیکن اس سے فرق کر کئل آنے کا راز اس کو معلوم نہ تھا۔ پھی اوجن کی فیر واضری میں اکیا المسیمنے پکر واضری میں اکیا المسیمنے پکر واج واج میں محف کے ترکیب ایمیمنے معلوم نہ تھا۔ پکر بھی اوجن کی فیر واضری میں اکیا المسیمنے پکر واج واج میں معلوم نہ تھا۔ پکر بھی اوجن کی فیر واضری میں اکیا المسیمنے پکر واج واج میں معلوم نہ تھا۔ پکر بھی اوجن کی فیر واضری میں اکیا المسیمنے پکر واج واج میں معلوم نہ تھا۔ پکر بھی اوجن کی فیر واضری میں اکیا المسیمنے پکر واج واج میں

بوی بہادری سے واقل ہوگیا اور کی کورو سور باؤں کے چکے چیزا دیے۔ لین والیس کا جمید نہ جانے کی وجہ سے دشن کوروؤں کے جگیم بہادروں نے اسمبلغ کا کام تمام کردیا۔

لپاد صیائے: سوسرتی کے مطابق وید کے ایک حصہ یا دید جمک کو معاوضہ لے کر معاوضہ لے کر معاوضہ لے کر معاوضہ لے کر پر معان بر معان کے خلاف سمجما جاتا تھا۔ اس لیے پیشہ ور الد معان کی زیادہ عزت نہیں کی جاتی تھی۔

ہودھی اوب عمل ہمی لپادھیائے کے متعلق کی ایک ہوائیس ہیں۔ مہاواک کے مطابق مجھووں کو ابتدائی تعلیم اپادھیائے ہمی دیے تھے۔ تعلیم و قدریس کے لیے درخواشیں ہمی ای کو دی جاتی تھیں۔ ایک میان سے معلوم ہوتا ہے کہ جب عبادت کرنے والا شیاس لیا تما تو لپادھیائے کے سامنے می اس کو ریاضت کی ہدایت دی جاتی تھی۔ صرف مردی ٹیس بک مورتمی ہمی لپادھیائے ہوتی تھیں۔

قدیم زماند بی فدیلی رسوم کو ادا کروانے اور فدیلی تعلیم وسیے کا کام خاندان کا سر پرست کیا کرتا تھا۔ یہ مختص ہمی اباد عبائے کہلاتا تھا۔

لپاشا: یہ پہاتا تک رسائی حاصل کرنے کا خاص طریقہ ہے۔ اپانا کے لفظی سعنی ہیں اپنے الک حقیق کے نزدیک بیشنا۔ فکر آبادیہ کے مطابق اپنا شاستروں کے بتائے ہوئے طریقہ پر کیموئی کے ساتھ اپنے سبود کے خیال میں مستفرق رہنا ہے۔ اپانا کے لیے ظاہر اور فیر ظاہر وونوں اسامی عضر قابل صلیم ہیں۔ لیکن فیر ظاہر کی اپانا میں بہت زیادہ تکفیفوں کا سامنا کرتا پڑتا ہے۔ اس لیے گیتا ظاہر کی اپانا کو آسان، قابل عمل، جمیم اور معقول مائی ہے۔

الپر ا: تقریباً تمام خاہب میں یہ یقین کیا جاتا ہے کہ اس دنیا میں اور است کی جاتا ہے کہ اس دنیا میں اور است الدوزیاں حاصل ہوتی ہیں اور یہ لطف اندوزی دہاں کی اپتراؤں کے درجہ مکن ہوتی ہے۔ اپترا ایک تہاہت خوبصورت اور بھید لوجوان رہنے والی حورت خیال کی جاتی ہے۔

ان کیائی تصانیف عمل البراؤل کو انفٹ (Nimph) کیا گیا ہے۔ ان کے متعلق یہ تصور کیا گیا ہے کہ یہ لوجوان خوبصورت اور کواری ہوتی

یں جن کے کر تک کوئی لباس فیل موتا اور اپنے ہاتھ میں پانی سے مجرا موا ایک برتن لیے موتی ہیں۔ ان کا نگا روپ دیکھنے والے کو پاگل بنا ویتا ہے۔ اس لیے ان کو بیشہ کروہ اور خفرناک سجما جاتا ہے۔

ہندو ستان میں اپرا اور گندهرو کا میل جول بہت مشہور ہے۔
اپرا اپنی اصل نسل کے اهبار سے پائی میں رہنے والی کلوں بائی جائی ہے۔
شت پتر براہمن میں اس طرح کہا ممیا ہے کہ تالایوں میں پر ندوں کی فکل
میں تیر نے والی ہوتی ہیں۔ ناچی کاتی اور تھیل کود میں مست ہوکر اپنا دل
خوش کرتی جیں۔ رگ وید میں اروشی بہت مشہور اپرا بائی مئی ہے۔
دھر تا ہی، رمیما، اروشی، کو تما، مینکا و فیرو اپرائیں اپنی خوبصورتی، عال و
جلال کے لیے مشہور ہیں۔ پرانوں کے مطابق مجرے ت میں منہک رشی
منیوں کو ان کی سادھی میں خلل والنے کے لیے اندر دیا تا اپراؤں کو اپنا
ہمیور باکر ان سے مدد لیت ہیں۔

ایمان (مشابهت): اگریزی زبان می مام طور بر اس کا ترجمه حمثیل قاس کیا میا ہے۔ لیکن میں احتیاط کرنی جانے کہ کہیں اس کو حمیل کے دربیہ استدلال نہ سمجہ بیشیں۔ ایک مثال کے دربیہ ہم بہترین طریقہ یر اس کی وضافت کر عکتے ہیں کہ نیائے اس سے کیا مراد لیا ہے۔ فرض کیجے کہ ہم گائے سے واقف ہی اور غل گائے سے واقف نہیں ہی جو اس کے مماثل موتی ہے۔ لیمن اگر ایک بزرگ نے ہمیں گائے اور غل گے کے ک مشابہت کی امیمی خروی ہے۔ اس کے بعد مجی جگل می بسیں نل گائے و کھائی دے تو ہم گائے کے ساتھ اس کی مشابہت کو فور سے د کھتے ہیں اور ہم سے جو کہا میا تنا اس کو یاد کر کے فرا پیمان لیتے ہیں کہ وہ جانور خرور غل گاتے ہے۔ نام اور شے کے درمیان یہ تعلق یہاں ایمان کا واحد طقة علم بنا ہے اور ایمان اس لیے کہا جاتا ہے کہ یہ دو اشیا کے ورمان کی مشاہرت کے گزشتہ تجربہ سے پیدا ہوتا ہے۔ بیال نیل گائے کا ادراک بی اس علم کی باداسلہ علمت ہے کہ غل گائے ایک شے ہے جس کا یے خاص نام ہے جو ممی اور سے بید معلوم ہونے کے بعد علم ہوا ہے کہ وہ گائے کے مثابہ ہے۔ اس فرایع فوت کی وسعت بہت تی محدود ہے تاہم ملی طور ر بہت مفید ہے۔ مثل تعلیم دیے وقت جہاں تقریمات کی سحیل موزوں اور مناسب تمثیلوں کے ساتھ کی جاتی ہے تو زبان کی واقفیت کو ترتی دیے علی بہت مدد ملتی ہے۔

الهان كا شار ان جار بان يا ذرائع علم من ب جن كو الله در الله علم من ب جن كو الله در شد كها در شد كها در شد كها بالله و الله كها بالله الله كها بالله بها به الله كها بالله بها بهان اور شد كها بالله بها بهان اور شد كها

الجان کے ذریعہ بات بہت جلد ذہن تھیں ہوجاتی ہے اور جہاں ادراک اور انتاج سے کام نیس چا وہاں الجان یا مطابحت کے ذریعہ علم حاصل ہوجاتا ہے۔ اس لیے اس کو ایک آزاد پرمان یا ذریعہ علم حلیم کیا ہے۔

المروويد: يو بادول ويدول على ع آخرى ويد بـ اس ويد كا بب قدیم نام اتحروا عی رس م ب ب بام خود الحرودید کے باتھ على موجود ب اس لقظ میں القرون اور الکی رس وو قدیم رشی خاندانوں کے نام لے بطے ہیں۔ ای وجہ سے کھ یعدوں کا خیال ہے کہ اس میں ببلا لفظ اقرون واج اور دوسرا کے یاک معروں سے تعلق رکھتا ہے اور دوسرا کھ جادو نونے کے مترول سے متعلق ہے۔ مت مید تک وید صرف تین سکھے جاتے رہے۔ ور ویدوں کا شار ایک زماند کے بعد شروع ہول اس لیے یہ قیاس کیا جاتا ے کہ اقرودید دوسرے دیدوں کے مقالمے میں بھی کم یاکیزگ رکھتا ہے۔ دحرم سوتروں اور سرتیوں میں صاف طور پر اس کا ذکر کھ زیادہ عزت ے تیں کیا ماتا۔ یہ مح ہے کہ اس دید کا ایک بوا حصر رگ دید ہے جوں کا توں لیا حما ہے۔ لیمن اس کے باتی حصہ میں جادو نونا، بموت بریت، جماز پوک اور شیطانی کر توت سے متعلق کی ایک منتر موجود ہیں۔ یہ میم نیں اس کم اس میں رگ وید کے دبع تاؤں کی حمد و ٹنا میں منتر نہ کیے گے موں۔ لین زیادہ تر زور ایسے می معتروں یر دیا میا ہے جن کی پاکیزگ بر وحرم شاسروں نے حرف رکھا ہے۔ ای وجہ سے الحروديد كا شار ايك زماند تك ويدول عن فيل كيا حما تقد ليكن تبتريه برابمن اور جماندوكيه النشد ك آخرى صول على اس ويدكا ذكر كياعما بـ لهر بعى اس على يركفت، جمے ہے، کرشن وفیرہ کے متعلق معلومات دی من بیں۔ اس لیے ایا معلوم ہوتا ہے کہ اقر دوید سمحا مباہمارت کے زمانہ کے بعد کی ہے۔

اقرودید وحرم، امراض، ادو به اور علاج وغیرہ کا قاموی ہے۔ مضافین کی بے شکر مشمیس جیسی کہ اس میں جیں اور کی دید میں نمیں جیں۔ اس میں جادو ٹونا، جیلا کھوک کے منتر، وشنوں کی مخلف اور مرض وغیرہ کے علاج کے طریقے بہت سے بتائے کئے بیں لیکن اس کے علاوہ

اس کا تعلق ان مضاین کی تنصیل سے بھی ہے جس کو آج سائنس کا درجہ ال بعد فلکیات و نجوم، تختیس المرض، تدری کے اصول، اصول سورج كودكم راعي ساست، رسوم تائ يوفي وفيره بريد بلي متعد تعنيف بيداى ويد مي وه

مشہور اپر تھوی سوکت ، بھی ہے جس میں انسان نے پہلی مر تبد حب الولمنی کے اعلیٰ جذبات کا اظہار کیا ہے۔

> اقروديد عما بي الواب في معلم بهداس في 730 موكت اور 6000 معروں ان میں سے 1200 معروف وید سے جوں کے توں یا كى تدلى كے ساتھ ليے كے يں۔ قدرة رك ويد ے ليے كے متر دم تاؤل کی حمد و نا اور کرم کاشہ سے متعلق ہیں۔ لیکن اتمرووید کی تعلیم كرم كالله ك مثل يراس قدر زور نيس وي جس قدر ك زندگى ك نيك و بدء اعلیٰ اور اونی لوگوں کے احتقاد اور ان کے رجانات کو ظاہر کرنے میں۔ اس تعلد نظر سے ایک مورخ کے لیے شاید یہ وید دوس سے تیوں ویدوں سے کہیں زیادہ بہتر ہے۔ پُران، تاریخ یا اتباس اور نہ ہی نظموں وفیرہ کی سب سے کمل تحریر اس عمل مولی ہے اور اس عمل پیڑوں کے سلوں کی طرف اشارہ یا جاتا ہے جو داک وید کے زبانہ سے مجی زیادہ قديم بن-

اثياتيت (Positivism) : ايك قلفان ظام جس مي تاس (Speculation) اور مابعد الطبعيات كے ليے بالكل مجد نيس ب\_ ان كو اوری طرح ردکیا جاتا ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ علم کی منزل توجیہ اور توضیح نیں ے بلد ان مظاہر کا مان کرنا ہے جو تجربہ میں آتے ہیں۔ اثاثیت کے بنیادی اصول برکلے اور ہوم کی تقنیفات میں مغمر طریقے بر آئے ہیں۔ لیکن اسطلاح الحمث (Auguste Comte) کے مرف کردہ فقام کے لیے استعال ہو آ ہے۔ ای نے اے یہ نام دیا اور ایک با قاعدہ نظریاتی فظام مرتب کیا۔ انیسوی صدی کے ظلفیانہ مباحث میں اثا تیت کو بنیادی مقام حاصل تمالین اس نے موجودہ دور کے فلسفیانہ خیالات بر ممرا ار زالا ہے۔

الرير كل (Impressionism) : أي كا ديا على الريزري انیوی مدی کا ب سے بوا انتلاب ام درامل اس کے فادوں نے تفیک کے طور پر دیا تھا۔ یہ نام اصل عمد ہونے کی تسویر تاثر، طلوع آفاب، 1872 سے لیا میا تھا۔ اس تصور عمل یانی بر بڑنے والی سورج ک

شعاموں کو دکھلایا کیا ہے۔ ایک ناظریانی بن سورج کے عس کو دیکھ کر حموا

اس تفحیک کی وجہ وہ کہلی اثریرستانہ نمائش تھی جو 1874 میں مونے، رے لوا، سلی، بیارو، بیزان، ڈیکاس وفیرہ نے اپی تھوروں کے لیے معقم کی تھی محر قدیم نن کے مایوں کو یہ جدید نن پند نیس قالہ

تاثریت کا اصل متعد عوائی اور اصلیت سے زیادہ سے زیادہ قریب پنجا تھا۔ اس کے علاوہ فن کار ٹون اور رنگ کا تج یہ کرتے تھے اور اشاک سطح پر روشن وال کر مختف تاثرات پیدا کرتے ہے۔ اس انداز کے لیے معوری کے روائق انداز سے بنا ضروری تھا۔ رنگ اور روشن میں اثرير ستاند فن كاروں كى دلچين كا ايك سب اس دور كے سائنس دانوں كى ریک کے بارے میں تحقیقات اور ان کے نتائج کی اشاعت متی۔ یہ فن کار ائی تعویروں میں رنگ کے چھوٹے چھوٹے جھاب لگاتے جن میں خلوط کا کوئی وجود نہ ہوتا۔ ریگ بہت تیز اور روشن استعال کیے جاتے۔ حی کہ اشیا كے ساتے كے ريك مجى روشن ہوتے۔ آئے چل كر اس طرزكى مصورى میں سائنی طریقے داخل ہونے ملے اور اے نو تاثریت کا نام دیا میا۔ اس تو کے آمے عل کر فالص آرث اور نیرازم کی مالف تو یک ک مكل احتيار كرلى جو 'ابعد تاثريت' كبلان كى

تاثریت کے زیرار فن کا مروح 1870 سے 1880 کے رہا۔ لین اس اسکول کے بوے فنکار مثل بیارہ اور سلی اس کے بعد مجی کانی بوے مرصے تک تاراتی اسائل میں فن یارے ساتے رہے۔ ویاس، رے اوا اور بیزان کی مصوری شروع عی سے اثریرستانہ انداز کے زیادہ قریب نیں تھی ملک یہ فاکار اس سے دور ہوتے سے۔ پیلے سو سال کی معوری بر تاثراتی طرز کی بہت ممری جماب ہے۔ اگر تمام عائب ممروں اور تسویروں ک میلریوں سے اثریا سانہ تسورین الل دی جائیں تو پھر کھے بھی باتی جیں رہے گا۔ ورس می اثر رستانہ تصاور کا ایک الگ موزیم می ہے۔

اڑے ستانہ معوری عمل کمر کے باہر کملی فغاک بے شار چزوں کی مقای کرنے اور ان کے عارات کو عیش کرنے بر زور دیا جاتا ہے۔ اس لے اس اثرات کے حجت بے شار تصویری بنائی می بیں۔ 1874 اور 1886 کے درمیان ان تصویروں کی آٹھ فمائش ہو سے۔

اجن : اجن اورگ آباد دکن سے 106 کلوعظ دور ہے۔ یہاں ہیادری

پوت کے مرکزی حصہ علی 29 قار ہیں جن کو جرت انگیز طور پر کندہ کرے ان علی تصویری بعائی گئی ہیں۔ یہ قار اپنی وضع قطع، تراش فراش، فاش، مصوری اور رقیعتی علی الجواب ہیں۔ قار قبر 1 سے 18 تک جنوب رویہ اور 18 بحث بندر ہیں اور باتی خافا ہیں ہیں۔ چیچہ فار 10 اور اس کے ساتھ وہار سے متعلق فار اور باتی خافا ہیں ہیں۔ چیچہ فار 10 اور اس کے ساتھ وہار سے متعلق فار کے بعد شاید دو صدیوں تک ہے جرت انگیز کام موقوف رہا۔ اس کے بعد شاید دو صدیوں تک ہے جرت انگیز کام موقوف رہا۔ اس کے بعد شاید دو صدیوں تک ہے جرت انگیز کام موقوف رہا۔ اس کے بعد شاید دو مدیوں تک ہے جرت انگیز کام رکا دیا اس لیے بکھ فار میں نے جیچہ اور وہار کی تھیر کے کام رکوا دیا اس لیے بکھ فار اور در کے بیاں کی فائی اور در کے کار کی ویہ تھی مدی تک بے صد در ور در کے دیاں کی فائی اور در کے کار کی چہ تھی مدی تک بے صد در ور در ہے اور قبل کی اعلیٰ ترین معیاری مونہ بیش کرتی رہی ہے۔

اجیو: جینی تمام کا تات کو دو ابدی مقولوں عمل سے کی ایک یا دوسرے علی داخل کرتے ہیں۔ اشیا کی دو سرت علی داخل کرتے ہیں۔ اشیا کی دو جماعتیں بالتر تیب جیو ادر اجیو عیل مرف بادو جی فقط دور اور ب شعور یا روح اور فیر روح۔ اجیو عمل مرف بادو علی شائل جیں۔ یہ اسطلاعیں واضح طور پر جین مات کے دجر دیاتی اور تبین تعلد نظر کو ظاہر کرتی ہیں۔

جین مت کہتا ہے کہ جس بیٹین کے ماتھ جانے والے موضوع کا وجود ہے ای قدر بیٹی وہ معروش ہے جس کو جاتا جاتا ہے۔ ان علی اچو اپنی ایک اشیازی نوحیت رکھتا ہے لیکن وہ نوحیت عجم علی فیس اسلی جب تک اس کا مقابلہ جبو کے ماتھ ند کیا جائے۔ ای لیے اس کو فیر جبو یعنی جبو کا متاقع کہا جاتا ہے۔

اجیر کا متولہ زبان (کال)، آکاش، دھم، ادھم اور ماده (پرگل)

می منظم ہے۔ جیو کے ماتھ ان کا انہازی فرق ہے ہے کہ ان میں نہ
حیات ہے نہ شعور۔ زبان کو فیر محدود سمجا جاتا ہے کین اس میں سنین یا
واقعات کا دور ہے۔ ہر فیک دور میں دو تاریخی دور ہیں جو سادی مدت
کے ہیں جن کو اور سرنی اور انہا ہور انت سرنی کہا جاتا ہے۔ یہ ایک استعارہ ہے
جو محدیث والے ہیں ہے لیا کیا ہے۔ اول الذکر اور آنے والا دور ہے
جس میں اس بیکی بقدر ترج محلی جاتی ہو واج سوجودہ ہر بخی دور اول الذکر امر کے الدی دور اول الذکر حم کا

دو معے ہیں گوک آگائی، جہاں حرکت ممکن ہے اور 'الوک آگائی' جہال حرکت ممکن ہے اور الوک آگائی' جہال حرکت ممکن ہے۔ اور جائی الذکر قوطال خولی آگائی ہے۔ صرف آگائی کو تی مکان کہ سکتے ہیں۔ دھرم اور اوھرم کو یہاں الواب و مذاب کے معنی میں استعال نہیں کیا گیا بکد ان سے حرکت و سکون میں مدو لینے کا کام لیا جاتا ہے۔ اور یہ جہ جوجود پائے جاتے ہیں۔ مادہ میں رنگ۔ ذائید۔ ہو اور اس ہے۔ آواز کو مادہ کا وصف نیس سمجھا جاتا۔ ہو گل یا مادہ ابدی ہے اور ذرات ہے مشتل ہے جس سے تجرب کی تمام اشیا تھیل دی جاتی ہیں جس میں جوائی اجسام، حوال اور ذرات ہو میں خوالی اور ذرات ہو میں خوالی اور ذرات ہو ہیں جس ہے تا ہو ہو تا ہو تا ہو ہو تا ہو

جین مت کثرت اور وحدت دونوں کو تلیم کرتا ہے۔ اس حیث ے کوت متمز ہے۔ لین جوکد وہ سب ایک عل جوہر رکھتے ہیں اس لیے عینیت مجی رکھے ہیں۔ یہ سوال کہ کس طرح کوت اور وحدت ایک مک رہ کتے ہی اس کے جواب میں مینی کتے ہیں کہ حققت کے متعلق مرم مجل كينے كے ليے ايك تنها معقول ذريعه مارا تجربه على ب- اور حقیت کی ایس خصوصت کی تعدیق جب ہادے تجربے ہوتی ہے تو اس کو ضرور تعلیم کرنا ماہے۔ هیتت کے اس نقط نظر کے مد نظر بی اساد واد کا نظریہ ایک اہم اصول کی صورت میں ظاہر کیا جاتا ہے۔ اور دوسرا نظرید برمانوواد یا ذرات کا نظریہ ہے۔ اس کی جینی صورت سب سے زیادہ قدیم ے۔ اس نظریہ کے مطابق سب ذرات ایک بی حم کے ہوتے ہی مر بھی اشیا کی لامحدود ویل قسوں کا سبب فتے ہیں۔ اس لحاظ سے اده بالكل غير متعين نوعيت كا ہے۔ يد مل يا باده يجو غير معلك خصوصيات ركمتا میں لیکن اپنی عاید کی ہوئی صدور علی کیفی امتیاز کے ذریعہ جو جاہے وہ بن سكا ہے۔ اس خيال كے مطابق عنامرك قلب مابيت بالكل مكن ہے۔ جین مت کے مطابق ہو اور عزہ وغیرہ کی بالتر تیب خصوصیات کو ترتی دے كر ذرات القف بو جائة بي اكريد ايد من بقيد مادى كا كات ما خوذ بوتى ہے۔ بادہ کی اس طرح دو صور تی ہوتی ہیں ایک فیر علین نیں ہے بلکہ كيت كے كاظ ہے جى خير عين ہے۔ وہ بغير سمى نتصان كے جم من بوہ سکا ہے یا محث سکا ہے۔ اس تظریہ کو افتیار کرنے سے یہ مکن ہے کہ جب بادہ للیف حالت عمل ہوتا ہے تو اس کے بے شار ذرات ایک کٹیف درو کی جگہ محمر کے جیں۔ لطیف صورت میں سی مادو ہے جو کرم کو تھیل کر تاہے اور یہ کرم جو میں اُمنڈ کر آنے سے سندار کی تھیل ہوتی ہے۔

اختماب ندمى: ديمي بدائية -اضاب

اصدیت (Monism): فلند کی ایک اصطلاح جوبر اس نظریه کے استعمال کی جاتی ہے جس میں کا کتاب کے ہر مظہر کو حقد کرنے والی مرف ایک شے کے ذریعہ بیان کیا جاتا ہے یا جس میں یہ طاہر کیا جاتا ہے کہ تمام مظاہر کا منح ایک بی شے ہے۔ احدیث کے تعلق نظریوں میں جود کرنے والی بنیاد الگ الگ ہوتی ہے۔ یہ بنیاد بادی ہو کتی ہے۔ یہ دوحانی مجی ہو کتی ہے۔ یہ اور اس موکتی ہے۔ یہ اور اس معلی کے مظہر کو سجما جاسک ہے۔ احدیث کے برکش موریت (Dualism) اور کشرت وجود (Pluralism) اور

احرام: لفنلي معنى حرام قرار دينا اور اسطلاح عن عمره يا عج اواكرت ك لي ايك مخسوص حالت عي (احرام باعده كر) ارض حرم عي داخل اوا۔ کیا احرام اس مالت کا نام ہے جس عمل انسان عرو یا عج کرتا ہے۔ مخلف مکوں کے جاج کرام کے لیے چد میقات مقرر کردیے مح بیں۔ وہاں پہنے کر ماتی عسل یا وضو کرے جاسہ احرام پینا ہے جو دو بے کل وادروں پر مشتل ہوتاہے۔ ایک وادر ناف سے ممنوں تک باعمی جاتی ہے اور دوسری جم ير اس طرح ليك لي جاتى ہے كه بايال كندها، يشت اور سید ڈھک جائے۔ حور توں کے لیے احرام کا کوئی الگ یا مخصوص لباس نیں ہے لین وہ عوا ایک لجی وادر سے خود کو سر تا یا لیٹ لیل ہیں۔ اے بینے کے بعد مازم مج خوشبو لگاتا ہے اور دو رکعت نماز اوا کر کے ع یا مرے یا دونوں کی نیت کرتا ہے۔ اگر مرف عج کی نیت کی جائے تو اے افراد کہتے ہیں اور صرف عمرے کی نیت کو بھی افراد کہتے ہیں اور اگر دونوں ک نیت کی جائے تو اے قیران کتے ہیں۔ اور اگر نیت مرف مرے کی مو مر ساتھ میں فج بھی کرایا وائے تو اے تھے کیا واتا ہے۔ نیت کے بعد تمبيه يعنى لبيك كين كا آغاز موتا ب- يعنى في كرف والا با آواز بلند لبيك كبنا شروع كرتا ہے۔ ذي الحيد كى دسويں تاريخ كو يہلے ايك طال جانورك قربانی وی جاتی ہے، گار سر منڈولیا جاتا ہے اور اس کے بعد طواف کھے کیا جاتا ہے جس کے بعد احرام و تبید کا سلسلہ عم موجاتا ہے۔ مالت احرام على جماع، زيب و زينت، خون جهانا اور تفريعات عن حصد لين ممنوع بي ع و عره کے دوران روزمرہ زعری کے ان تمام معولات و اشغال سے کل طور پر پرمیز لازم ہے جو دنیوی میش و فتلاء بھاؤ سکھار اور تفریح طبح کا

ذریعہ ہوتے ہیں۔ اجرام دراصل شاہ و گدا سب کے لیے بلا تفریق مرتبہ و حیات بارگاہ الی عمل حاضر ہونے کا کیسال لاس ہے۔ مناسک تج کی ادا تکی کے بعد حاتی اجرام اثار کر روزمرہ کا لباس بکن سک ہے۔ اجرام کی ہے رسم زیاد قدیم سے بی چلی آری ہے اور سنت ایرایی کی خاذ ہے۔ اجرام باعرصے والا محرم کہلاتا ہے۔

اولان : یہ نیائے کے ایک معبور قلف گزرے ہیں۔ ان کے حفاق کورل بیان کر تاہے کہ وہ بعدوستان کے ادبی آسان پر ایک تابندہ سیارہ کی طرح روش رہا ہے لیمن کوئی دور بین بھی اس کے نمیاں تظر کو معین کین کوئی دور بین بھی اس کے نمیاں تظر کو معین کین کر کتے۔ اس کا نام گویا ایک تظرہ فور ہے لیمن ہم اس بھی کا کات یا ادی ہتی کی کسی چن کا پید نہیں لگا سے۔ یہ بندی فکر کی ترقی کے ذمہ دار بھی کسن کی کسی چن کا پید نہیں لگا سے۔ یہ بندی فکر کی ترقی کے ذمہ دار ہیں۔ اس کی عرف و لیسی اس لیے نہ تھی ہیں۔ اس معلم معنعیوں کی ذاتی حالات کی طرف و لیسی اس لیے نہ تھی کہ تدریم بیدوستاندوں نے اس امر کو انجی طرف رک دل نشین کر لیا تھا کہ افراد مرف اپنے تبار ہوتے ہیں اور اس زشین پر پھولے محلتے ہیں جو ان کیا جہ اور شاید اس کا خود اپنے محلق ان کے لیے تیار ہوتی ہے۔ اور شاید اس کو غرب کو اس کے محلق ان کے لیے تیار ہوتی ہے۔ اور شاید اس کا خود اپنے محلق ان کے لیے تیار ہوتی ہے۔ اور شاید اس کی محلم مختصیوں کا خود اپنے محلق میں کچھ کم اثر نہیں رکھا۔

خدا کے وجود کو ثابت کرنے کی کو شش میں اداین کے متحلق یہ خیال کیا جاتا ہے کہ اس نے اس مسللہ کی مشدہ تحریح اور اس کا حل پیش کیا ہے۔ اگرچہ یہ اس کی تاریخی حیثیت ہے لیکن متحلق طور پر یہ تعلیم ایک قادر مطلق وجود کی شخت ضرورت محموس کرتی ہے جوکہ پیدائش عالم کے طریق عمل کا آغاز کر تکے۔ ایک خاص اہم بات جو یہاں خدا کے متحلق مجی جاتی ہے کہ اس کا وجود افوان یا تیاس کی مستقل بنیاد پر قائم کیا گیا ہے نہ کہ شروحی یا ویدوں کے ذرایعہ جیسا کہ ویدائت میں کیا گیا ہے۔ چانچہ یہ نظریہ ججت کو زیادہ ایمیت ویتا ہے جو اس کے استدالی ذوتی کے مطابق ہے۔ یہاں اواین کی واضح کی ہوئی صرف چند خاص باؤں کو بیش کیا جاتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ کا کانت ایک مطول ہے اور تمام مطولات کی طرح یہ جی کی طنت ایک کا خات میں ایک طرف توجہ میڈول کراتی ہے جو اپنی ایک طب فاطی یا مال کی طرف توجہ میڈول کراتی ہے جو اپنی عالم اور قوت سے اس کو مخلیق کرنے طب محلول تا ہے معلول تا جو اپنی تا کی مطرف توجہ میڈول کراتی ہے جو اپنی تا کم یا تافون بھانے والے کی جاب کے معلی مطبی معلی کا مشاہدہ کیا جاتا ہے جو ایک ناهم یا تافون بھانے والے کی جاب طب محلی مائم کی طرف اشامدہ کرتی ہے جو

بعد مح راستہ معلوم کیا جاتا ہے۔

کی شے کا علم مہتجات سے نہیں بلکہ ان کے روابط سے حاصل ہوتا ہے۔ کی آدی کو اگر ہم علقف مقامات پر علقف باسوں ہی دیکیس تو ہر وقعہ ہم اسے بچان لیتے ہیں۔ ہر دفعہ مہتجات مخلف ہوتے ہیں لیکن اصل شے ہوشدہ نہیں ہونے یاتی۔

انسان اس کا کات پر جب سرسری نظر ذات بہ تو اے بے شار چیزوں کا ایک ہے جھم مجموعہ نظر آتی ہے۔ پھر اس کا ادراک ان محسوسات کو گروہوں میں تعلیم کرتا ہے جس کی مدد ہے اضمیں پہلے نے میں آسانی ہوتی ہے۔ سوسیقی آوازوں کا مجموعہ ہے لیکن مختلف آلات سوسیقی اور مختلف راگ کو الگ الگ کرکے ان کے کروپ بنا لیے جاتے ہیں۔ ان میں اشیا کی قربت، مشابہ، شکل و فیرہ کو اہیت ماصل ہوتی ہے۔

قربت، مشابہت اور تسلس یا تواتر کا تعلق میچ ہے ہے لین اوراک کا دارہ دار ہر دئی تاثرات کے علاوہ عضویات کی اندروئی کیفت پ مجی ہے۔ اس سلسلہ بھی فرد کی گزشته زندگ اور عادات بوے زبردست موال ہیں۔ ہر شے کو گزشته تجربات کی ردشی بھی دیکھا جاتا ہے۔ اگر نیچ اور جوان ایک بی آواز سئی تو ان دونوں کا ادراک مختلف ہوگا۔ شہریوں اور دیہات کے لوگوں کے ادراک بھی فرق ہوگا۔

ماد توں کے سلسلہ میں ایک اور چیز اہم ہے۔ اثیا کو مختف مالات میں رکھے۔ ان کے رمگ بدل دیجے لیکن افھیں ای طرح ہم ویکسیں گے۔ ایک کرہ میں آپ روشیٰ تیزیا کم کر دیجے یا رحمیٰ روشیٰ میں کے۔ ایک کمرہ میں رکی چیزوں کے بارے میں ہمارا اور اک باتی رہے گا۔ ای طرح ہم مرک پر گاڑی میں گزر رہے ہوں اور ہمارے بیجے ایک اور گاڑی آری ہے۔ وہ گاڑی جب بارن دیتی ہے تو وہ اکثر سامنے سے آتی معلوم بوتی ہے لیک کر طرف مرک کر دیکھتے ہیں اس لیے کہ ہماری عادت میں ہوتی ہے کہ جاری عادت میں ہوتی ہے کہ جاری عادت میں ہوتی ہے کہ چیجے سے آنے والی گاڑی بیجے بی ہوگی۔

ای طرح کوئی مختص مار منی طور پر کمی مثنل میں معروف ہوتا ہوتا ہو آتا کا اثر ادراک پر پڑتا ہے۔ جس چز کی تابش میں ہم منہک ہوں وہ ہمیں آسائی ہے مل جائے گی بد نبست اس آدی کے جو اس کام میں معروف نہ ہو اور جو کچھ میان کیا عمیا ہے اس ہے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ انسان کیے دیکت ہو اور معروفیت کس مطرح ادراک پر اثر ڈالیج ہیں لیمی ساتھ می انسان صرف وقر فی ادر تحقی

اجمال کے مطابق مزا اور جرا دیتا ہے۔ ایک دوسری دلیل کا حوالہ بھی دیا جاتا ہے جو درا فیر معروف ہے۔ خدا کے دجود کو ثابت کرنے کی کوشش بھی ادائین نے اس کے خلاف کی جدت کے فراہم نہ ہونے کا پررا فاکدہ افعالی ہے۔ ادائین نے اپنی تعنیف اسمائی کے پانچ باب بھی ہے پورا ایک باب اس کے امتحان کے لیے وقف کردیا ہے اور یہ بتایا ہے کہ یہ معلوم کرنے کے لیے کوئی بھی 'یہاں' یا طریقہ استدال ایبا فیس ہے جو اس کے جو اس کے جو اس کے خود پر چیش کیا جاسکتا ہو کہ خدا موجود فیس ہے۔ ب شک یہ مرف ایک منطق قدر والا موضوع بحث ہے۔ لین اس کی قوت سے الگار فیس کیا جاسکتا ہو کہ خدا سے جو اس کے متعابل شور بھاتے ہیں کیا جاسکا۔

اداین نے اس نظریہ کا فی ادر باقاعدہ اظہار کیا ہے جس سے خاص طور پر منطق ادر علمیاتی پہلو کی وضاحت ہوتی ہے۔ اس کی تعنیف کسما مجل کے متعلق سمجما جاتا ہے کہ اس کا مطالعہ فلفہ نیائے، ویعیدک کے ممجع علم کے لیے نہایت شروری ہے۔

اوراک (Perception): ادراک ای فنل کو کہتے ہیں جس سے حواس کے ذریعہ اشیا اور خارجی باحول کا علم ہوتا ہے۔ یعنی اشیا کا علم ادراک کہلاتا ہے۔ زندگی کو جھنے اور انجی طرح بر کرنے کے لیے یہ ضروری ہے کہ اشیا کو مع ان کے خواص سجما جائے۔ ای طرح اپنے معاصر اور حوال کے ساتھ ہورے باحول کا جمیں علم ہوسکا ہے۔

ادراک ذہن کا انعالی قبل (Passive) فیل ہے۔ ہارے مشاہدے میں جو کھ آتا ہے بین جو تاثرات حواس کے ذریعہ پیدا ہوتے ہیں۔ این میں اضافہ کیا جاتا ہے اور ان کے مطالب بیان کے جاتے ہیں۔ مثل اگر ہم کھڑی ہے باہر دیکھیں اور مؤک پر ہمائی ہوائر ہمیں نظر آرہا ہو تو ہم فوراً جان لیتے ہیں کہ ایک فیض موقر سائیل پر جارہا ہے یا مائیک پر طالا کلہ وہ مواری ہمیں نظر فیس آن۔ کھڑی کے بیٹے ہے کوئی آواز آرتی ہو تو ہم جان لیتے ہیں کہ وہ کی چائور کی ہے یا آدی کی مالانکہ ہمیں کھر فیم خون کے بیٹے ہے کوئی ہمیں کھر نظر فیس آتا ہے۔

چزوں کو دیکھنے یا نے کے بعد ان کی سمح توجیت بعض دقت معلوم فیس ہوتی۔ اس کے لیے ان کے بارے میں تنصیلی معلومات بح ک جاتی ہیں۔ ان کی جانی و چوال کی جاتی ہے۔ اور کھر گفتیں اور حاش کے

دوان نیں ہے بلکہ اقدار و مقا مد بھی رکھتا ہے۔ یہ بھی ادراک پر گہرا اثر ڈالتے ہیں مثل ایک ان کو اپنا بدصورت ادر بھی کچہ بھی خوبسورت اور ذہین نظر آتا ہے۔ نغیات عمل ادراک کے مختف پہلوؤں کا تفصیل سے مطالعہ کیا جاتا ہے۔

اورشف: جواس سے پہلے نہ دکھائی دیا ہو نہ خیال کیا گیا ہو نہ فور کیا عمیا ہو اور نہ محسوس کیا گیا ہو، اس کو ادرشٹ کہتے ہیں۔ اس کو انجی یا بری نقدیر بھی کہا جاتا ہے جس کا ہم قیاس بھی جہیں کر تھتے۔ اس کو شکی اور بری بھی کہا جاتا ہے جو ہمارے سکھ اور دکھ کی علمت ہے۔ اس کو باجد العجیات میں بھی استعال کیا جاتا ہے۔

قلف نیائے کے مطابق اپنے اعمال سے پیدا ہونے والے نتیے وو

م کے ہوتے ہیں۔ ایھے کام کرنے سے ایک طرح کی ملاحت پیدا ہوتی

ہے جس کو 'پنیہ' یا ٹواب کہتے ہیں اور برے کام کرنے سے بری ماد تمی
پیدا ہوجاتی ہیں جس کو 'پاپ' یا عذاب کہتے ہیں۔ ایسے ٹواب اور مذاب
سے تھیر ہونے والی تقدیر کو اور شٹ کہتے ہیں اس لیے کہ علیہ حاسوں
کے ذریعہ اس کا اوراک فیش کیا جاسکانے اوی اور شٹ می جان وال وسید
کی ذریعہ اس کا اوراک فیش کیا جاسکانے اوی اور شٹ می جان وال وسید

ادویت: یعنی وصد وجود۔ یہ فاص حم کا تصور بہت می قدیم ہے۔
اگرچہ اس کی آخری فکل میں یہ زیادہ تر فکر آچاریہ کا مربون منت ہے۔
نظری پہلو کے لحاظ ہے اس کی اہم ترین خصوصیات یہ ہیں: (۱) اسای اور
آخری حقیقت کے طور پر ترکن بہمہ کا تصور، (2) نتیجہ کے طور پر بلا کے
نظریہ میں احتقاد، (3) جیو اور بہمہ کا بالکل ایک اور کیساں ہوتا اور
(4) نجات کا تصور جر بہمہ میں جیو کے جذب ہوجائے پر مشتل ہے اور
ملیوم میں کہ گیان اور صرف گیان می مجات کا ذریعہ ہے۔ اس نظریہ کا
مدیم ترین موجود اور محتوظ باضابط چیش سن محولیاد کی کاریکا ہے وستیاب
موا ہے جس میں باطروکیہ اپنشر کی تعلیم کا ظلامہ پیلا جاتا ہے۔ لین
در حقیقت اس نے ادویت کی تعلیم کا قائل تحریف ظلامہ پیل جاتا ہے۔ لین
در حقیقت اس نے ادویت کی تعلیم کا قائل تحریف ظلامہ پیل جاتا ہے۔ لین
در اس کی قدر معلوم کرنے کے لیے 'بہمہ سیفر' اور چند آب ترین اپنشہ
اور اس کی قدر معلوم کرنے کے لیے 'بہمہ سیفر' اور چند آبم ترین اپنشہ
اور اس کی قدر معلوم کرنے کے لیے 'بہمہ سیفر' اور چند آبم ترین اپنشہ
اور بھوٹ گیتا پر شر میں تکھی ہیں۔ خصوصاً مجانے وگیہ اور بہد آر نیک

افتد کی شروں میں کی ایک سائل پر بحث کی می ہے جو برمہ سوز ک شرح می موجود نیس ہیں۔ اس کے علاوہ ان کی ایک تعنیف ایدیش سمری کے جو اگرجہ کی مختر اور جامع ہے لیکن ادویت کے خالات کا ایک مالیثان مان پی کرتی ہے۔ فکر کے بعد مختف مفرین نے اس نظریہ کی تعییلات میں جاکر اس کی جماعت کی اور اس میں اضافہ ہمی کیا جس کی وجہ سے اس کے بیرووں میں اخلاف رائے پیدا ہو گیا۔ اوویت کے ظام کی تفریح میں لکھے گئے بہت ہے رمالوں میں ہے ہم مریشور کی منیش کرمہ سدهی کا ذکر کر کتے ہی جو اس سے قبل میماما کا پیرو قالہ ا بك اور خاص قدر و منولت كي تعنيف اشك سدمي مصنفه ويمكت آتمن ے۔ اس میں خاص طور مر ملا کے نظریہ کے متعلق ذکر کیا عمل ہے۔ ایک اور متبول رساله من وفي مصنف وديارمديه بيد سداند كي تعنيف ويدانت مار' ادویت ظف کا آمان تعارف ہے۔ اس ظام بر خالص بحث کے متعلق جو تسانف کھی مئی ہی ان میں سری برش کا 'کھنڈی کھنڈ کھادیہ' قابل ذکر ہے۔ معوسون مرسول کی ادویت سومی اور اس کی شرح العوچدريكا مصنف برماند كے حقلق سجما جاتا ہے كد اس كا مطالع سج ویدائتی علم کے لیے نہایت ضروری ہے۔

وجہ سے اس کو شیوا یا فکق کے نام سے پکارتے ہیں۔ زبن اور الفاظ سے مادرا ہونے کے باعث اس کو شونیہ یا خلا کہا جاتا ہے۔ تمام کا کات ش اعتمام کے ساتھ بود و باش اختیار کرنے سے اس کو بورن یا مطلق کیا جاتا ے۔ فاط نظر کے فرق ہے ای ایک جوہر کے کیر نام ہیں۔ یہ مجی ایک لداق ہے کہ نام، فکل اور ذات سے ماورا استی رکھے والے وجود کا مجی ایک نام رکما جاتا ہے، لیکن یہ نام بھی تفقی عمل کا مددگار ہونے سے غلا بی کہا حاسكا ہے۔ اس ليے ادويت واد يا مطلقيد كا اساس اور اصلى فلف مون يا سكوت ہے۔ اس كا دوسرا كيلو وہ ہے جس كى حالت معمولى زندمى كى كايا لیث کملاتی ہے اور جب عالم خارجی کا مظر واپس آجاتا ہے تو اس کو دھوکا نیں دیتا اس لیے کہ اس نے بیشہ کے لیے مابعدالطبعیاتی بطلان کا تحقق كرايا ہے۔ ايك جون كمت وك سكه كا تجرب كرا ب ليكن وه اس ك ليے کوئی ایمیت تیں رکھتا۔ وہ لازی طور پر تمام عمل سے وست بروار نیس ہوتا۔ وہ سب سے بکمال مبت کرتا ہے۔ وہ دوسروں کے ساتھ ایا سلوک کرتا ہے جیما کہ وہ خور اسنے ساتھ کرتا ہے اس لیے کہ وہ خور میں اور دوسرول می کوئی اختاف نیس دیکتا۔ وہ تمام وجود کو اینے اندر دیکتا ہے اور این کو تمام وجود عید اس لیے کی سے نفرت نہیں کر ؟ وہ جو ادویت کے علم ذات ہے واقف ہوجاتا ہے اس میں رحم و کرم کی طرح نیکیوں کے لیے کچھ بھی شعوری جدوجہد درکار نہیں ہوتی۔ وہ ب اس ک فطرت ہانی ہوجاتی ہے اور جب آخرکار وہ مادی لوازمہ سے قطع تعلق کرایتا ے و دوبارہ جم میں لیا بلد برمد کی طرح باتی رہتا ہے۔

ادھیاتم واد: اس طرز خیال یا نظام کو کہتے ہیں جس میں آتا کو
سب کا بنیادی اصول قرار دیا جاتا ہے۔ افیشدوں اور مہابیارت میں اوحیاتم،
کو جم کے معنی میں استعال کیا حمیا ہے لیکن زمانہ کی تبدیل ہے اس لفظ
سے مراد شعوری اصول آتا ایا جاتا ہے۔ مغرب میں بونائی ظلفی افلاطون
نے سب سے پہلے اس عنوان پر قرک کی ہے۔ اس نے کا تنات کی بنیاد میں
ایک فیرمادی اصول یا جوہر کا ہونا تعلیم کیا اور اس کے لیے ایک اصطلاح
وضع کیا جس کو وہ 'آتیڈیا' (Idea) کہتا ہے۔ اس کے بعد اس حتم کے نقام
طف کو 'آتیڈیلزم' (Idea) کا نام دیا حمیا۔ آتیڈیلزم اور اوحیاتم واد ہم

میان یا علم افزادی ذات کو اده ے الگ کرتا ہے۔ کیان کے

ملموم میں مشکل سے بی اس کے ماصل کرنے کے ذرائع کے متعلق کھ كها جاسكا ہے۔ يه اس باطني سيرت كو حقق كرنا ہے جو مجمى افي دائل كي جاتی تھی۔ مگر نی الحال فراموش کردی می ہے۔ یہاں عام مثل ایک فنمادہ ک دی جاتی ہے جو مجین سے ای ایک فکاری کے گر پرورش باتا ہے اور بعد میں یہ معلوم ہوتا ہے کہ اس کی رکوں میں شابی خون ووڑ رہا ہے۔ ال کو جو پکھ کرنا ہے وہ یہ ہے کہ استے کو قصوس کرے یا تحقق کرے کہ وہ فترادہ ہے۔ ای طرح ادویت کی تجات کی صورت علی اس رکاوٹ کو دور کرنے کی مرورت ہے جو حقیقت کو ہم سے بوشیدہ رکھتی ہے۔ تجربی حات جو کلہ بالکل آگیان کا متجہ ہے۔ اس لیے رکاوٹ آگیان مجل ہے اور ده مرف اس کے متعاد میان سے بی بنائی جاعتی ہے۔ اس لیے ہم کہہ كے يں كہ جو ميان اس كو عمل على الاسكا ہے اس كو باواسط وجدائي (ساکشات کار) ہونا واسے اور برہمہ کے ساتھ اس کا تعلق بالکل ایک ہونا واے۔ اس کی فراموشی ہے ہی دنیا بدا ہوتی ہے۔ اظافیاتی کمال اور فرہی اعمال اس میں باداسلم مدد نہیں دے عظے۔ ارادہ کی سی اور میت کی یا کیزگ بے فک ضروری ہیں لیکن یہ مرف میان کے لیے مم و معاون ہیں۔ جب ایک مرتبہ میان طلوع موجاتا ہے تو وہ اسے آپ آگیان کو منا دیتا ہے اور ای وقت اپنی تمام یا منی شان و شوکت میں روح کا انتشاف عی موس كملانا ہے۔ اگر علم عى قيد سے عبات حاصل كرنے كاواحد ورايد ب ترحمیان ماصل ہوتے ہی توات مل جانی جائے۔ چنائیہ جیون کمتی کا تصور عالم فارجی کے ایے خیال اور اس سے نجات کا منطق نتید ہے اور انسانی وجود میں کمی تنسی یا دوسرے ساز و سامان کی ایک کوئی طاقت نہیں ہے جو اس وقت اور یماں اس کے حصول کو نامکن ما تھے۔ لیکن اگر اس کے ذہن تھی کرائے ہوئے علم کو محی آزادی دلاتا ہے تو ہمیں اسے زعرہ تج یہ سے اس کی قصداق کرنا ضروری ہے اور اس صورت سے کہ میں يرمه يون (اہم برمد اعى) اس باواسط تجرب يا مطلق كر راست وجدان کو دیا دارانہ تج یہ سے اتباد کرنا جاہج ہیں۔ کی یہاں آخری سائی کا معیار قرار یاتا ہے۔ جیون کمت کی زندگی کے وہ پہلو ہوتے ہیں۔ ایک پہلو عارفات روحانی احراد کا ہے۔ جیکہ وہ اینا رخ اعرر کو کرایتا ہے اور برامہ ش مح موجاتا ہے۔ ای برمد یا جوہر اعلیٰ کو وجود، شعور یا سرور (ست بیت آلف کے تعلد نظرے دیکھنے کی وجہ سے اس کو بہت بوا آلد مطاکرنے والا برمه يا هيو كيت إلى الام كا كات كو اساى قرت كى نظر ا ويكف ك

لے ممان کا معمون اور ممانی بعنی ممان حاصل کرنے والا ان دولوں میں ربط و تعلق ہونا فازی ہے۔ ان میں ایک بھی نہ ہو تو حمان نامکن ہوجاتا ہے۔ گھر بھی ان تنوں می حمانی یا عالم کے مقام کی بے مد اہمیت ہے۔ اس ليے كد عالم نه مو تو علم كے كوئى معنى نيس مو كتے۔ قلق يہ كتے ہيں کہ عالم اور فارقی شے کے تعلق سے علم کا وصف پیدا ہوتا ہے، لیمن جب خارجی شے بادی ہے اور عالم رومانی وجود ہے تو ان دولوں میں قدرتی اختلاف ہونے کے باعث ان میں علم و معلول کا ربط کیے قائم ہوسکا ے؟ اس کو سلجمانے کی خاطر بھی فلنی اتما کو بھی مٹی، مانی وغیرہ کی طرح ایک جوہر بان لیتے ہی اور پکے لوگ آتما کے شعور کی حفاظت کی خاطر آتما اور خارجی شے کو غیر منتشم مان لیتے ہیں لیکن اگر عالم مٹی وفیرہ کی طرح ایک ای شے ہے اور میان مرف اس کا ایک وصف ہے تو میانی یا عالم اسے آب میں پھر کی طرح غیر شوری جوہر موگا۔ ساتھ یہ مجی سوال افتا ہے کہ ممانی خود ممیان کا موضوع ہوتا ہے یا نہیں؟ ممانی کو بھی ممیان کا موضوع مان لنے سے میانی کو جانے والے ایک دوسرے عمیانی کی ضرورت كو تشليم كرنا موكار اس طرح اس كى كوئى انتها ند موكى اور اكر حمياني خود اسية کو نہیں جاتا تو میں جاتا ہوں' اس تجربہ کو مس طرح تعلیم کیا جائے گا۔ اس لیے میانی یا عالم کو شعور محض ماننا ضروری موجاتا ہے اور منطقی نقام نظر ے بھی شعور اور عالم میں مغت اور موصوف کا تعلق بالکل بے ربط ہے۔ اس لیے اوسیاتم واد می آتما بر بی تمام میان کا بنیادی انحمار ہے۔ مین ایک بی آتماعالم اور معلوم کی صورت اختیار کرے میان کو ظہور میں لاتا ہے۔

ارادیت (Voluntarism): دیکھے شوین بار

ار تقائی نفیات (Developmental Psychology):

ار تقائی نفیات انفیات کی وہ شاخ ہے جس عمی انسان کے ارتفاکا قرار

مل ہے موت تک مطالعہ کیا جاتا ہے۔ اور اس عمی خاص طور ہے ان

تبدیلیوں کا مطالعہ کیا جاتا ہے جو زخرگ کے مختف ادوار عمی چیش آتی ہیں۔

انسان کی زخرگ قرار ممل ہے لے کر موت تک ایک طویل

مرصہ پر محیط ہے۔ اس عرصہ حیات عمی اس کے مرف قد، جمامت،

خواجر اور جسانی اعمال علی عمی فرق فیش پیدا ہوتا بکہ انسان کے

رقائی، اس کی دلچہیوں اور برتاؤ کے طریقوں عمی مجی فرق پیدا ہوتا

ہے۔ آگرچہ یہ مجے ہے کہ قمام لوگ ایک دوسرے ہے مختف ہوتے ہیں

اور ان میں جو تبدیلیاں پیدا ہوتی ہیں وہ ان کی پیدائش ملاحیوں اور ہاحول کے افرات کا تجید ہوتی ہیں۔ تاہم تمام افراد کے طرز عمل میں کچھ بنیادی طور سے مشترک ہوتی ہیں۔ ان تمام امور کا تفصیل مطالعہ ارتفاق نفیات کا موشوع بحث ہے۔ ارتفاق نفیات کے مطالعہ کے وہ مشہور طریقے ہیں۔ پہلا تو می ارتفاق طریقہ (Phylogenetic Function) اور دوسرا انفرادی ارتفاکا طریقہ (Outogenetic Function)۔ نومی ارتفاکا طریقہ افزادی ارتفاکا مطالعہ کیا جاتا ہے جبکہ افزادی ارتفاک طریقہ میں ان تبدیلیوں اور عبوری دورکا مطالعہ کیا جاتا ہے جو کی فرد کی طریقہ میں قبل تاریخ انسان سے چیش آباء۔

فرد کے ارتقائی کی منزل کو بھنے کے لیے مروری ہے کہ یہ معلوم کیا جائے کہ اس منزل سے پہلے کیا ہوا اور مستقبل میں کیا ہونے کا امکان ہے۔ علت اور معلول کے اس تعلق کو بھنے کے لیے سب سے بہتر مورت یہ ہے کہ کی فرد کی پوری زخدگ پر ایک طائزانہ نظر والی جائے۔ فرد، زخدگ کے کسی مرحلہ میں جو پکھ کرتا ہے اس کے اثرات اس کے مرفات اس کے مختیق سے چہ چان کے معملاتی ارتقا کی محتیق سے چہ چان ہے کہ پورے جم کی ابتدائی حرکات فیر مربوط ہوتی ہے۔ اضطراری اعمال میں دورہ چین کا عمل اور بابینسکی جوانی عمل کے انتظام کی انگلوالا جائے۔ یہ جوانی اعمال کیام بچوں کی انگلوں کو بانا جبکہ کموے کو جی۔ اور اس زمانہ سے ہفتہ سے افتیاری اعمال پر کنٹرول شروع ہو جاتا ہیں۔ زندگ کے پہلے ہفتہ سے افتیاری اعمال پر کنٹرول شروع ہو جاتا ہیں۔ ویران میں بیدائش سے موجود ہو جاتا ہیں۔ ویران شروع ہو جاتا ہیں۔ ویران کر جم کے پہلے حصہ کی جو جاتا ہو جاتا ہو جاتا ہو جاتا ہو جاتا ہو جاتا ہو۔ ویران میں بیدائش ہے جو حام طور سے مر سے شروع ہو کر جم کے پہلے حصہ کی طرف بوستی جاتی ہے۔

اصالی اعمال کے ارفا کا تعلق کی کمل عضر کی حمات ہے شروع ہو کر بارید اور مجیدہ حرکات کی ہم آجیوں سے ہے۔ مثلاً ہاتھ اور آگھ میں ارجائے۔ میری شرنی (Mary Shirley) نے بجوں کے حصلاتی ارفا پر تضیل رہورٹ شائع کی ہے۔ آرطذ کیسل (Arnold Gasoil) نے بچوں کی ایک بوی تعداد کا پیرائش سے متعوان شاب تک مشاہدہ اور معائد کیا اور ہر عمر کے اعمال کے طور و طریق پر روشن ڈائی۔ مین بیائے۔ کو اوراک کے ارفقا کے معودہ پر (Jean Piaget) نے بوی تعمیل کے ساتھ اوراک کے ارفقا کے معودہ پر کھوتات میں۔ ان کی محقیقات میں بچوں کی زبان اور طریق کھر دولوں کا

مطالعه شائل ہے۔ ان تحقیقات میں محض جسائی مہارت اور اس کی خصوصیات می نویں بلکہ بول بال اور مخصوص نفیاتی مطابقتیں، دلچیداں، خوف اور وائی مختوالیات بھی شال ہیں۔

انبانی ارقا کی مرقبہ اور معتمد تحقیق کے دو طریقے ہیں: (1) مین قطعات طریقہ (Cross Sectional Method)

. (2) طويل مدتق طريقه (Longitudal Method)

طویل مدتی طریقہ میں کئی برسوں کے واقعات کے مونوں کا مسلسل مشاہرہ کیا جاتا ہے۔ اور بھی طریقہ سب سے زیادہ مثال اور قائل محروسہ سمجھا جاتا ہے۔ لیکن سے طریقہ بیشہ قائل عمل نیس ہوتا کیو کھد اس کے لیے بہت زیادہ مال وسائل کی ضرورت ہوتی ہے اور اس میں کافی رقم ضائع جاتی ہے۔ بین قصات طریقہ نبتا آسان ہے۔ اس سے جلد مثال برقہ ہوتے ہیں اور عام طور سے ان نائج کا انحمار صرف یک و تی مطابدوں یہ ہوتا ہے۔

ابترآ ارتقا کے مطالعہ کو مرف اسکول کے بچوں تک محدود رکھا گیا تھا۔ کین بعد میں قبل اسکول عمروں پر بھی تحقیقات کی جائے گئیں اور اس کے بعد لوهم بچوں بلکہ قبل پیدائش ارتقا پر بھی تحقیقات کی حمیں۔
بیٹل بجگ حقیم کے فورآ بعد متحوان شاب کے دور پر وسیح کام ہوا اور دوسری عالمی جگ کے بعد سے جوائی اور اس کے بعد کی عمر پر بھی تحقیقات ہوری ہیں۔ بیرمال بلوخیت اور عمرانی سائی کے تعلق سے مشابدے، لوک کہانیوں، مکانوں اور شخص تاثرات کے محدود ہیں۔

زعرگی کے فلف ادوار کے مطالعوں کی ترفیب کا سب یہ ب
کہ ان ادوار ہے بہت ہے مملی سائل وابعۃ ہوتے ہیں۔ ابتدآ بچل پ

حقیق کا سب یہ قاکد اس کی مدد ہے تعلی سائل پر روشی پڑتی تھی جن
کا تعلق بچل کی تربیت کے طریقوں ہے قالہ نوزائیدہ بچل کے مطالعہ
ہے اس لیے دلچیں پیدا ہوئی کہ اس کی مدد ہے یہ معلوم کیا جائے کہ
افسان میں کیا پیدائی ضمومیتیں ہیں جو اس کی تربیت کے ابتدائی مرطہ
میں موجود ہوتی ہیں۔ اذروائی مطابقت کے مملی سائل نیز والدین کی
طاحدگی کا فکار کھرائوں (Broken Homes) کا جو اثر بچل پڑتا ہے ان
کی فین ایک اہم مسئلہ ہے اور اس کی وجہ سے جوائی کے دور پر وسیح
محقیقاتی کام مورنے ہیں۔ مال میں درمیانی عمر اور ضعیف العری پر ہی

ساک ے مابتہ بنتا ہے۔ درمانی عربہ محتین کا خیال اس لیے پیدا ہوا که بعد کی حمر میں مطابقت کا انحمار فرد کی ان جسمانی اور نفسیاتی تبدیلیوں یر ہوتا ہے جو مام طور سے عمر کے درمیانی حصوں میں پیدا ہوتی ہیں۔ الغريد ين (Alfred Binet) اور تميوذور ترمن (Theodore Terman) في 1905 می بجوں کا ب سے پہلے بیانہ فہانت (Intelligence Scale) شائع كيار ارتفائي تحقيقات ير ببت ى تعنيفات شائع بولى بين جن بي اسكول كے بجوں كے جساني ارتقاء ذہني ارتقا اور بعض صورتوں ميں جذباتي ارتقا کی ہائش کی میں ہے۔ اس کے علاوہ بہت ی تحقیقات میں ان عوام کا زندگی کے مخلف ادوار میں بھی مطالعہ کیا عمیا ہے۔ مثال کے طور پر جین بازے (Jean Piaget) نے بجوں کے استدلالی طریق فکر اور زبان کا تغییل مطابرہ کیا ہے۔ ان تحقیقات می اس نے بتایا کہ ہر فرد، مر کے مخلف صول می فقف تموراتی طریقہ اختیار کرتا ہے۔ اس نے اپی محقیق می یا کہ مختف عروں کے جدا جدا فطری اور طبعی ماحول اور اسباب ہوتے ہیں جو بوی عمر کے تاریل بچوں میں نہیں یائے جاتے۔ مثال کے طور پر یجے این ماحول کی تحنیم اور تحریج کے لیے مظاہر برسی اور جادو پر زیادہ مجروسہ رکھتے ہیں جبکہ بوی عمر کے لوگ اس پر مجروسہ نیس کرتے۔

ارسطو (384 B.C.-322 B.C.) : مقدون کے ثابی تھیم کیومیکس کا بیٹا، اس سلطنت کی نوآبدی اشاگرا میں پیدا ہوا۔ سر ہویں مال میں افلاطون کا شاگرد بنا اور 25 مال تک اس کی اکادی کا رکن رہا۔ کندراعظم کا استاد بھی رہا اور اجمنس آکر 335 ق.م. میں لاکسم نائی اسکول کی بنیاد ڈائل جہاں مکندر کی موت (323 ق.م.) تک تعلیم و تدریس کے فرائش انجام دیتا رہا محر مقدون کے فلاف ہوا چلنے پر اجمنس سے بیمایئج جہاں ایک مال بعد وفات پائی۔

اس کے فلند کا نقد کی دور افلاطونیت سے زیادہ متاثر نظر آتا ہے۔ اس کے فلند کا نقد کی دور افلاطونیت سے زیادہ متاثر نظر آتا روح کے نظریہ بادہ و دیئت اور ضدا (جے وہ دیئت محض کبتا ہے) و روح کے نصورات میں افلاطونی نشانات نمایاں ہیں۔ محر دیگر لحاظ سے خصوصاً ملح فکر بن وہ الگ ہے۔ اس کا بابعد الطبعیاتی نظریہ افلاطون کے نظریہ تصوریت کے تحقید سے امجرا۔ ارسطوکو ایک در میانی طرز کا عقلیت لیستر کہا جاسکا ہے کہ تکہ اس کا تجربی تعلقہ نظر اس کے فکر پر بہت مد تک طوی ہے۔ اس نے ایستے دور کے تمام علوم پر فکر زنی کی اور اسے کئی علوم خصوصاً منطق و حیاتیات کا بانی کہا جاتا ہے۔ اس کی تحریریں سات حسوں خصوصاً منطق و حیاتیات کا بانی کہا جاتا ہے۔ اس کی تحریریں سات حسوں

اساب کی نبتوں کو بھی آھکار کیا۔ بالقوہ اور بالفعل اور بادہ و وات کے تصوری جوڑوں میں جو مطابقت ہے وہ اس کے خدا کے تصور میں ساف طور بے نظر آتا ہے جے اس نے ایک محل اور بالفول محل کیا ہے۔ اس تصور میں کوئی امکان موجود نیس اور اس طرح اس میں تبدیلی اور حرکت ک کوئی مخبائش نیس۔ خدا کو اس نے تمام تر واقعیت کیا۔ یہ ذات کا نات کا محرك اعلى بجرتمام زحركوں كافائى منع و مخرنت اور فود حركت سے ياكسد كى شے كے علم كے حسول كے معنى ارسلونے اس كى علم معلوم كرنا قرار ديا۔ اى ليے است مابعدالطبعياتي تحريروں مي اس نے علت کے تصور برکانی بحث کی ہے۔ اس کے نظریہ علمت کے مطابق علمیں جار م ک بوتی بن: (الف) علت اوی (جس سے کوئی چر بتی ہے مثلا کری ك همن مى ككرى، (ب) علت فاعلى (يهيع بوحى اور اس ك آلات)، (ج) علت صوري (كرى كى ويت جو يوسى كے ذبن عمل يبلے موجود موتى ہے اور جس کے سب جو شے وہ بناتا ہے وہ کری ہوتی ہے نہ کہ بیز) اور (و) علمت فائي (وه فايت يا مقصد جس كي بنا ير اس يز كي تكليل موتي ہے)۔ اس نے فدا کو علم فائن قرار دیا جس کی بنا پر اس کا فلف فائیت کا اول ترین عظیر ہے۔ اس کی نظر میں ادہ کی نبت ایت زیادہ حقق ہے کونکہ ادہ محض امکانیت اور ملاحیت کا نام ہے جس کی سکیل اس وقت ہوتی ہے جب وہ دائت کے عمل سے واقعی بن جاتا ہے۔ اس نے بونانی الر ك قديم مئل حركت و تبدل كو عل كرنے كے ليے ان دو تصورات سے

ارسلو کے مالم طبی علی تین حتم کی تبدیلیں کا ذکر لما ہے۔
کی ، کنی اور حرکی (مکانی)۔ آخرالذکر کو ارسلو نے اساس بالا کد کہ ہے
تبدیلی کا کات کی تمام تبدیلیوں علی شائل رہتی ہے گر اس کے ساتھ کیلی
تبدیلی بھی عماصر کی تمام تبدیلیوں علی آشکار ہوتی ہے کو کلہ ابتدا ہے بدہ
علی جو علق حتم کی تبدیلیاں رونما ہوتی ہیں ان علی کیلی تبدیلی ہر چکہ
تمایلی ہے۔ مالم طبیق کو مکھنے کے لیے بھی ارسلو نے اسپنے مندرجہ بالا
تضوص تصورات سے مدولی ہے۔ بادہ - ہیت مرکب کی مدوسے اس نے
تمام مالم کو ایک اینا شلسل قرار دیا جس کا ایک سرا بادہ محض ہے اور دوسرا
دین محل۔ بادہ جو خالص بالقوہ ہے حرکت پذیر ہے محر خود اسپنے اندر
اصول حرکت نہیں رکھتا۔ لاذا ایک محرک کی خرودت بایش آتی ہے اور

مى كتيم كى جائل بين: (1) منطق، (2) مابعد الطبعيات، (3) طبعيات، (4) حياتيات، (5) نفيات، (6) اظلاتيات وسياسيات اور (7) مماليات.

منطق التخراجيد بإضابط طور پر ارسطوكى دين ہے جس على اس نے قياس كے اصول اور استبلاكى صحت كے قوانمن كى وضاحت كى قياس على دو سبيد مقدمات سے ايك تيمرا بيان فتح ہوتا ہے جو اگر اصول بائے قياس و استبلا كے مطابق ہے تو لانا مح سمجا جاتا ہے۔ حمر اس كے ساتھ مى ارسطو نے مقدمات كے حصول كے ليے استقرائى كاركى ضرورت پر ہمى دور ديا جس كى رو سے منفرد واقعات سے ايك اصول كليد مستبط ہوتا ہے۔ اس كى ہے ساكھك طرز فكر اس كو اظاطون سے ميز كرتى ہے۔

ارسلو کا عالم حقیق محض تصورات کا زائدہ حیس بلکہ اس نے بادہ اور میت دونوں کو لانفک اور ٹاکزیر قرار دیا۔ مادہ و میت کے ہر مجموعہ کو اده - وئت مركب كه كے إلى بر في نبانا اسے زيري في كے مقائل ویت کا درجہ رکھتی ہے اور بالائی شے کے مقابل مادہ کا۔ اگر اشا کے ایک محدودسلسله كو ديميس تو به تفور واضح بوجائ كار جي اكرا، يودا، درخت، كۇى اور ميز- اس طلب مى برىكى شے الى شے كے ليے بادہ ب اور بر بعد میں آنے والی شے کھیل شے کی نبت ویت۔ مر عالم حققت میں جو شے بھی مارے تجرب میں آتی ہے وہ ادمد وئت مرکب ہے مر ادہ اور دئت کے تصورات سے کا کات کی جو تصویر امرتی ہے وہ ایک فیر عمون اور مجد کا کات کی تسویر ہے۔ جبکہ کا کات یس حرکت و تبدل جاری و ماری ہے۔ اس پہلو کی توضیح کے لیے اس نے تصورات کا ایک اور جوڑا پی کیا۔ جنسی بالقور (امکانیت) اور بالفعل (واقعیت) کیا۔ جس طرح عالم طبی می ہر شے لازا اور اور ایت ک حال ہوتی ہے۔ ای طرح یہ حلیم كنا ناكزي ب كر بر شے اور بر حقيقت عن كھ امكانات بوتے إلى جو آمے عل کر حقق یا واقعی بن جاتے ہیں۔ ایک بے دیت سٹک کو تراش کر مناع ایک خوبصورت محمد بناتا ہے محر ایک حسین محمد کا ایک گر سے للنا ای وقت مکن ہے جب اس کا امکان اس پھر می موجود ہو۔ اس تبدیلی کو بروئے کار لانے کے لیے مختف اسباب و ملل کی ضرورت ہوتی ہے مراس کی بیادی شرط ہے کہ محمد ننے کی صلاحیت اس پائر میں نہاں ہو۔ جب و سے اکرا افتا ہے آو اس امر کا حلیم کرہ لابدی ہے کہ امكاني طور ير اكرا ك يم موجود تقار اس طريع ارسطوف ند مرف حرك و کون پذیر کا کات کی توضیح کی بلک اس نے اشیا کا تنگسل اور باوی و دیگر

نے محرک اوئی یا عرک ابدی کو تاکزیر سمجا ہے دینیات اور بالعداللمبیات عمل خدا کہا گیا ہے۔ یہ تسور کا کامت کی حرکت و فایت دولوں کی تحر تا کرتا ہے۔

حیاتیات عمی ارسلو کے مخصوص تصورات بہت اہم اور واضح نظر

آتے ہیں۔ حیاتی مظاہر کو مجھنے کے لیے اس نے ہر حیاتی عمل کو بالتوہ کا

باللسل عمی بدلنے کے سراوف بتایا۔ جم کی ساخت اور اس کے تقابلت

عمی جو فایت نظر آتی ہے وہ ارسلو کے طم قسفیانہ تصورات کے سراوف

ہے۔ مخلف افراد کے بقاو قا کے در سمیان لوج افرانی کا جاری رہنا ویئت کے

نقدم کو فابت کرتا ہے۔ نامیاتی بادہ عمی اصول فمو اس کی مضویاتی ساخت و

عمل کے اعمر پنہاں ہے اور اس کی بالیدگی اور سحظم بی اس کی فایت ہے

جو اس کے بالقوہ کو پاللسل عمی بدلتی رہتی ہے اور بادہ پر ویئت کی بہتر سے

بہتر شکلیں پیدا کرتی رہتی ہے۔ جبکہ فیر نامیاتی بادہ صرف زبانی فرکت کا

الل ہے اور اس کے لیے بھی فیر کا عمانی رہتا ہے۔ اس کی ذات کے اعمر اس کی فایت نباں فہیں ہوتی۔

اس کی فایت نباں فہیں ہوتی۔

اس کی فایت نباں فہیں ہوتی۔

ارسلو کی نفیات کو اس کی حیاتیات سے الگ کرنا مشکل ہے کو تک ہونانی کار میں روح کو اصول حیات مانا حمیا ہے جو ایک فطری عضوب ک محیل کی ضامن ہے۔ ارواح این مخلف اعمال و حرکات کی ما ہر ایک دوسرے سے میز موتی بیں اور یہ تفرقات نامیاتی سافت کے مختف مظاہر ے تطابق رکتے ہیں۔ خوراک، بالیدگی اور تولید تمام طبیع، نامیاتی حرکات می مشترک ہیں اور یہ روح کے ناگزی مر کم ترین اعمال ہیں۔ اس کے بعد احماس، خوابشات اور مكانى حركت بي جو متفرق حوانات مي مخلف مدارج اور شکلوں میں مویدا ہیں۔ بالاترین سطح پر شعوری و ارادی حرکات اور نظری و تعلی قر بی جو انسان کو دیگر حوانات سے میز کرتے ہیں اور اس کے حیوان عاطق ہونے کا جوت ہیں۔ اس طرح روح کے یہ تمن اعمال و و كاكف ين جنس بالترتيب عاماتي، فعالى اور عقلى كهاميا ب- يه نظریہ افلاطون کی روح کی سہ جبتی تکتیم کے مطابق ہے محر ارسلونے اسے نظریہ میں روح کے اعمال وظائف برزیادہ زور دیا ہے۔ ارسلونے حی ادراک کو یا فج حاس کے مطابق بتایا ہے مگر وہ ان کے علاوہ ایک حس مشترک ہی باتا ہے جو ہارے مثلف اصامات کو معنید کرے الحی ایک اکائی مطاکرتی ہے۔ حقل کی مدد سے افعان بنیادی اصولوں کو سمحتا ہے جن ر ملم کی خواد ہے۔

اسيخ ساسياتي ككر على اوسطو نے ساج (سياى طبقہ) كو انسان كى انفرادی زندگی کا فیا و منبع قرار دیا ہے۔ ملک کی ابتدا فاعدان سے ہوتی ہے محر فاعمان کا ختی مملکت ہے۔ منطق طور سے اس نے مملکت کا تقدم تعلیم کیا کو زبانی طور سے فاعدان سابق ہے۔ مملکت کو اس نے نامیاتی اصواوں کی مدد سے مجھنے کی کوشش کی۔ اس نے ایبا ایک عظیم عضویہ بنایا جس کی زعری اور جس کاار تا بی اس کے مختف صوں کی زعری اور بالیدگ ہے محر مملکت کے ادکان کی مجی اپنی زندگی ہوتی ہے کو افراد کی زندگی کا مقصد مملکت کے اندر عی نیال ہے۔ اس نے سلطت یا شای حکومت کو بہترین تنلیم کیا۔ ارسلو کے مطابق ساسات کا سفح نظر یورے عاج کی خمر ہے۔ لذا اس کی نظر می اظافیات کو سیاسات کی ایک زیری صنف کها جاسکا ے کو کلہ ساجی خر زیادہ وسیع اور ہمہ کیرے جو اظائی زندگی کو این اندر شامل کرتی ہے۔ اظاقیات میں اس نے فیر انسانی کو روح کا ایک ایبا عمل بتایا جس میں روح کا عقل و کری پیلو اس کے ناتاتی اور حری و فالف بر ماوی ہے۔ لبذا نیر اعلیٰ کو اس نے ایس سعادت سمجما جو تعظلی مکر اور رومانی و مقلی کمال سے حاصل ہوتی ہے۔ انسانی خیر عالمی خیر کا ایک لازی مر محتی جو ہے۔ لیک کے معلق اس کا یہ مشہور تول ہے کہ ہر چن ک زیادتی یا کی بری ہے۔ اس نے اعتدال کو عملی نضلیت کا اہم ترین جرو قرار داد میل ایک ایک درمیانی قدر ب جو زیادتی ادر کی دونوں سے اریز کرتے ہوتے درمیانی رویہ بن جاتی ہے محربیہ قدر بعض صورتوں میں زیادتی ہے تریب ہے تو بعض میں کی ہے۔

انسان ایک نی جز کو دجود عمی اوب و فن کو اس نے طبیق کہا جس عمی انسان ایک نی چز کو دجود عمی الاتا ہے۔ ادب اور فنون لطیفہ عمی نتائی ضرور ملتی ہے محریہ نقل محض حمی اشیا کی نہیں بلکہ تخیل و تصورات جیسی آئینہ عمی تحکیل شدہ ان فبہات کی نقل ہے جو افلاطونی تصورات جیسی حقیق ہوتی ہے۔ امل فن فطرت کی مثائی اور تصوراتی تصویر کمینیتا ہے جس معمی فطرت اپنے تمام تر حن کے ساتھ طوہ اگر ہوتی ہے۔ شاعری کو اس نے ناسحانہ بنانے کی کو عش نہیں کی۔ فلفہ شاعری ہے بائد ضرور ہے مگر اس کا اپنا ایک مقام ہے جو فلفہ سے مخلف ہے اور جے بر قرار رکھنا مروری ہے۔ اوب عمی اس نے الیہ کو ہجرین صنف سمجا۔ جمالیات عمل ارسطو کا مضور نظریہ حصیہ ویت و جذبہ کے درمیان ایک فمایاں تغریق کی طرف اولین اشارہ ہے۔ اس کے مطابق ادب و فن کو تر تم و فوف جیسے طرف اولین اشارہ ہے۔ اس کے مطابق ادب و فن کو تر تم و فوف جیسے طرف اولین اشارہ ہے۔ اس کے مطابق ادب و فن کو تر تم و فوف جیسے طرف اولین اشارہ ہے۔ اس کے مطابق ادب و فن کو تر تم و فوف جیسے

ار مینیس (.435 B.C.-366 B.C.) : سائرین کا باشده پہلے موضائی اور پھر ستراط کا شاکرد۔ آخرش سائر ٹی کتب یا لذ تیت کا بائی بنا۔ اس نے لذت یا سرت کو زندگ کا نصب العین قرار دیا گر یے لذت بسیائی سرت و خذذ نیس بلکہ انسان کے اطلی قواص و کردار کا ماصل تھی۔ وہ اس بات کا قائل تقا کہ سرتوں پر مثل کا قابو رہنا چاہے تاکہ سرت انسان کو اپنا قلام نہ بنا لے بلکہ انسان خود اس کا آقا بنا رہے۔ اس کے حصول کے لیے تعلیم و تربیت ضروری ہیں جن کی ہدو سے انسان یہ سموت کے کس طرح اور کو افغال کے ذریعہ زیادہ سے زیادہ سے زیادہ سے دیادہ سے ماصل کی جائت ہے۔

اسپیتوزاه بینید کش (1677-1632): اسپروزا کا اصل دام ارق اسپیتوزاه بینید کش اسپروزا) د زیاده من میکا کس ب کین ده اسپ لاهی نام (بیند کش اسپروزا) د زیاده مشبرر ب و بالیند کے شہر ایسٹروم میں پیرا ہوا تھا۔ جب پانچ سال کا ہوا اس کا والدہ کا انتقال ہوگیا۔ 1654 میں والد کا ساب بھی سر سے اٹھ گیا۔ 1654 میں والد کا ساب بھی سر سے اٹھ گیا۔ 1656 میں داخل کا ساب بھی سر میں داخل کر دیا گیا تھا جہاں اس نے مرانی زبان کا علم حاصل کیا اور قدیم عمد نامد اور حمور کے حمیدات اور افکال کا مجموع کیردی فلف کا بھی مطالعہ کیا جو طرح طرح کرتے حمیدات اور افکال کا مجموع کیردی فلف کا بھی مطالعہ کیا جو طرح طرح کرتے حمیدات اور افکال کا مجموع نیر مطمئن رہا اور بالآخر بیردیت سے مرقہ ہوگیا۔ جس کے نتیجہ میں قوم فیر مطمئن رہا اور بالآخر بیردیت سے مرقہ ہوگیا۔ جس کے نتیجہ میں قوم پیرائش وطن ایک خبرت افتیار کرنے پر مجبور کردیا۔ اس کے بعد پیرائش وطن ایک جاب علی میں اس نے بیرائش وطن اخترار کرنے پر مجبور کردیا۔ اس کے بعد کونت افتیار کرنی جہاں عیک سازی سے اپنی روزی حاصل کرنا رہا۔ ای موت واقع ہوگی۔

ڈیکارٹ کی طرح اسیوزا نے بھی اسینے فلف کی بنیاد جوہر پر استوار کی ہے اور فلفیانہ تھر میں ریانیاتی سنہاج کو مخوط رکھا ہے۔ تاہم اس کی تکری کاوش آزادی اور جرأت کی آئینہ دار ہے۔ جوہر کی کارجیزی (Cartesian) تعریف کو حلیم کرتے ہوئے اسیوزا ضدا کو ایک موجود بالذات اور خود مخار جوہر قرار ویتا ہے جو اسینے دجود کے لیے کی اور طبعہ کا بابند یا کی اور طبعہ اور

واوی کلوق جوہر کی کارچوی تغریق کو شلیم فیس کر تا ہے۔ اس لیے کہ سے تغريق عويت يرولاله كرتى ہے جيكہ جوہرك تعريف منطق طور يراحديد کی متعاضی ہے۔ اگر جوہر ایک موجود بالذات اور خود مخار وجود ہے تو مجر اس طرح کا کوئی ایک عی جوہر معمور کیا جاسکتا ہے۔ اسپوزا کے نزدیک م جوہر ضدا ہے۔ لہذا جم اور ذہن کو ٹانوی یا محلوق جواہر قرار دیتا اس کی نظر می ورست فیس ہے۔ اس سے جوہر کی لامتابیت کا تصور باطل قرار یاتا ہے۔ جوہر مطلق کا تصور جوہر محکوم میں بدل کے رہ جاتا ہے اور جوہر ک حققی تحریف کا بطلان لازم آتا ہے۔ خدا کو ایک مطلق جوہر یا واحد حقیقت تلیم کرتے ہوئے اس وزا دوسری تمام اشاکو یا تو اس کی مفات سے یا پھر اس کے عیون سے تعیر کرتا ہے۔ مفات سے اس کی مراد وہ لامتانی کیات ہیں جن سے جوہر کی مادیت مرکب ہوتی ہے۔ خدا کی مفات لانتابی میں لیمن انسان ان می صرف شعور (Thought) اور امتداد (Extension) کی مقات کا اوراک کر سکتا ہے۔ دوسرے الفاظ می خدا اسے آپ کو لامحدود مفات على آفكارا كرتا ي جن عي استعاد (اده) اور اوین اشعور) عی وه دو مغات بین جو ہم جیسے محدود نفوس کو مدرک بویاتی ہیں۔ هيون سے اس كى مراو جوہر كى نت نئ شان ہے۔ يعنى جن رويوں میں جوہر موجود ہوتا ہے یا جن واسطوں سے جوہر اٹی ذات کے علاوہ مدرك موتا هـــ چنانحه تمام محدود اجهام و اذبان، وقوعات و مظامر دراصل اس جوہر کے مختف هيون بيں۔ اس كى نظر ميں مكان اور زبال فير حقيق ہیں، اس معنی میں کہ وہ اپنی کوئی حقیقت نہیں رکھتے ہیں۔ ان می ہر لحد تدلی و رق اور مو موق ربت بے جبد حقیقت غیر عفیر ارتفا کی مخوائش سے ماری اور برسکون و جام ہے۔ اسپوزا کے فلفہ البیات می وحدت الوجود كا عضر غالب ہے۔ اس كو عشق الى كے نشہ عى سرشار فلى كردانا میا ہے، اس لیے کہ وہ ہر شے میں فدا کے مظیر کو مشمر تعلیم کرتا ہے۔ وہ خدا سے معلی مبت کے عقیدہ کا مال ہے۔ مر اس کا خدا فیر فضی ہے۔ اس کے حضور میں میادات و مناجات بالکل ممل اور سے معن ہیں۔ اس کے فردیک انسانی ارواح اینا کوئی جداگانہ وجود نہیں رکھتی اس بلکہ یہ بھی خدا کی جی عیون ہیں۔ یہاں کوئی آزادی ارادہ نیس ہے۔ تمام انسانی توائے ادادی خداک طرف سے پہلے سے معین ہوتی ہیں۔ وہ انسانی روح ک فضی لاقانیت کا 8 کل فیل ہے اور ند عالم آخرت على جرا و سزا ک تسور عمد بیتن رکمتا ہے۔ وہ اصل عمد نیک برائے نیک کے نظریہ کا حال ہے۔ امور واقعات کا عمور دنیا کے اندر کارفرہا مِلّی ازوم کے باعث عمل

میں آتا ہے۔ جرعت اس کے قفام کرکا بنیادی تقور ہے۔

زبان اور جم کے باہی رشت کی توجید کے لیے اسپوزا نے الاکارٹ کی تعاملیت کو مسرو کرتے ہوئے حوازے کا نظریہ چش کیا ہے جس کو عام طور پر انفی طبی متوازیت الاکارٹ کا نظریہ چش کیا ہے جس کو عام طور پر انفی طبی متوازیت الاکارٹ کی دو سے ذبین اور جم دو متفاد مظاہر فیس جی بلکہ ایک بی جا جا ہے۔ جس کی دو سے ذبی اور نسی بلکہ ایک بی جوہر کے دو مطلقا آزاد پہلو یا شیون ہیں۔ لہذا ندی طبی اور نسی سللہ بائے عمل کو بادی وطبی همی اور ندی طبی و بادی افعال کو ذبی و نشی اعمال میں تبدیل کیا جا سکتا ہے۔ جس طرح شور اور احداد کی صفات ایک دوسرے سے سر بوط ہوئے یا ایک دوسرے پراڑانداز ہوئے افخیر جوہر کے اندر بیک وقت اور ساتھ ساتھ واقع ہوتی براڑانداز ہوئے افخیر جوہر کے اندر بیک وقت اور ساتھ ساتھ واقع ہوتی درسرے جا کی نقط پر ایک درسرے کی حوازی جل رہے ہیں۔ اس کا کات می جا ان جی اور جہاں جم ہے وہی ذہن در سے ایک اور ای لیے ان عمل سکم و منبط تائم ہے۔ البندا مظاہر کا کات بادی جی جی اور دوحانی بھی اور ای لیے ان عمل کم و منبط تائم ہے۔

منطقی طور پر اسپوواکا نظرید متواذیت و یکارٹ کے نظرید تعالی کی طرح فیر تمل بخش ہے۔ اس لیے کہ ذہن و جم کو ایک بی جو بر کے دو اہم اضافی پہلو یا صفات قرار دینے کے باوجود مویت جوں کی توں برقرار و قائم رہتی ہے۔ جو بر اور اس کی صفات کے مائین ایک بنیادی فرق ببر کیف نظر آتا ہے۔ و یکارٹ نے اساطیری حیوانی ارواح کو روشاس کرکے ذہن و جم کے درمیان مطابقت و مفاہت کی کوشش کی ہے۔ ای طرح اسپووزا نے مجی ایک اساطیری جو برکی مدوسے ان دولوں میں ہم آبکلی قائم کی ہے۔ لہذا دو پہلو نظرید منلک کا محمل کا عمل طابقت ہوتا ہے۔

استخارہ: کمی نتیجہ پر کانچ کے لیے اللہ تعالی کی دو بانگذاد اگر کمی فض کو مسلمہ ند ہی امول و معائد اور حفظ اسلای ادکام کے علاوہ کمی مام معاشر تی امر میں تذبیب ہیدا ہو تو وہ اس کے بارے میں خدائے فرو جل سے می فیصلہ تک فائچ کی دعا کرے۔ اسے فرف مام میں استخارہ کہتے ہیں۔ لیمن فیصلہ تک فوق میں مدائے می خداری اور سنی المحد میں خداری اور سنی ایمن باجہ میں فداسے خیر و بہیدری کا طلب کار ہوئا۔ می بخاری اور سنی ایمن باجہ میں فرکور حد فیل سے استخارہ کی سند لمتی ہے۔ جن میں حضور اگر میں فیک کے فیطر کرنے میں کوئی

مشکل پیش آئے تو دو رکھتیں بڑھے اور اس کے بعد یہ دعا ماتھے۔

"اے اللہ عمی تھے ہے تیرے علم کی بنا پر خیر کا طالب ہوں اور تیری فقرت چیری قدرت چاہتا ہوں۔ تھے می کو قدرت ہیں۔ تو می علم رکھتا ہے، عمی ناواقت ہوں اور کو قدرت نہیں۔ تو می علم رکھتا ہے، عمی ناواقت ہوں اور توق غیب کی باتوں کو خوب جاتا ہے۔ اے اللہ تھے علم ہے کہ یہ امر میرے لیے میرے لیے میرے دین، میری معاش اور عاقبت کے لیے بجر ہے تو اے میرا مقدر کر اور اگر یہ امر میرے دین، میری معاش اور میری عاقبت کے لیے باعث شر ہے تو اے جمع ہے دور رکھ اور جمعے اس سے دور رکھ اور میرے لیے فیر مقدر کر۔ جمعے بھی ہو تھے اس سے دائسی رکھ۔"

یہ استخارہ کی شرق صورت ہے جس میں دو رکعت نماز کے بعد اللہ سے طلب غیر کی دعا مائل جا اس کے علاوہ مرور ایام کے ساتھ استخارہ میں جو بعض باتیں مثل محید جاتا یا نماز استخارہ کے بعد خواب میں القائے خداوندی کا احتفاد رکھنا وغیرہ، قرآن مجید سے فال لینا، شیح کے دانوں سے فال لینا، غیز رمل اور نجوم کو بھی شائل کرایا گیا ہے محمر ان کی مثر عمیں۔

اشخارہ پر تقریباً تمام مسلمان یقین رکھتے ہیں۔ اسلام سے پہلے بھی استخارہ کا رواج تھا۔

استقراق: ارسطونی منطق بی تیاس کے متعلق جو تواعد تر جب دیے گئے ہیں ان بی استفراق کو مدود کے متعلق ایک اہم تصور سجما گیا۔ کی بھی مد کا اس معنی بی استعال کہ اس کے متعلق جوابات کبی جاتی ہے وہ اس کے مجموعی مصداق اور وسعت (ان پر نوشتہ لما حظہ کیجے) پر لاگو ہو یا پر کسی مد کو اگر عمل معنی بی استعال کیا جارہا ہو تو اس کو اس مد کا استفراق یا ستمال کیج ہیں اور اگر اس کے بر عمل ہو تو یہ اس مد کا فیراستفراق استعال کیج ہیں اور اگر اس کے بر عمل ہو تو یہ اس مد کا فیراستفراق استعال ہوگا۔ روایتی تضایا بی کلی تضایا (ایجابی و سلی) ااور علی مدود محول کا کی مدود محول کا احتفراق ہوتا ہے۔

استقراء: یہ جروی تعنایا (جن کی صدات ہم مشاہدہ سے معنوم کرتے ہیں) کا محض مجوعہ ہے۔ ینز آخرالذکر کے لیے یہ کہا جاتا ہے کہ پوک محدود مثانوں کے مطابدہ کی بنا پر ایک گئی یا محدق تعدیق کا اعادہ کیا جاتا

ب اس لیے تمام استقرائی استدلال بھیں حیتی فیمیں بلکہ محض اغلب تعدیدہ تام سے تعدیدہ پر بنی ہے کہ تمام بھوت محتیدہ پر بنی ہے کہ تمام بھوت منطق طور پر بیٹنی و لازی ہونے چاہئیں۔ محر مطابداتی واقعات کے لیے منطق حیتی ( صوری) کی توقع کرنا استدلال و گئر کے محونا موں پہلوکو نظر انداز کرنا ہے۔ استقرائی استدلال کو بچو لوگوں نے محض طریق سٹیت قرار دیا ہے جبکہ دومروں نے اسے محون اور تشکیش کی منہان تسلیم کیا ہے۔ استقرائی منطق کی اصطلاح درامس محراہ کن ہے کیونکہ سنطق کے جدید تصور کی روشی میں اسے منطق کہنا ملط ہوگا۔ یہ درامس سائنی منہاج کی بحث ہے جس میں تجرباتی ومشابداتی علوم سے متعلق منتق طریقے مسائل شامل ہوتا ہو جس میں تجرباتی ومشابداتی علوم سے متعلق منتق طریقے و مسائل شامل ہوتا ہو جس میں تجرباتی ومشابداتی علوم سے متعلق منتق مطریقے و مسائل شامل ہوتے ہیں۔ اسے استقراء یا سائنی منہاجات کہنا بہتر ہے۔

استقرائی استدال عموا ان دو بنیادی اصولوں پر بنی ہوتا ہے: علیت اور کیسانیت فطرت۔ علیت کو تسلیم کیے بغیر تجربی و دافعاتی علوم کے متعلق کوئی مجی استبلط ممکن نہیں کیونکہ علیت و معلول کے ربط کی مدد ہے بی ہم واقعات کو ایک دوسرے سے نسلک کر سکتے ہیں۔ اس طرح کیسانیت نظرت کوتلیم کیے بغیرسائنی تعیم سے متعلق کی مجی علم کا صول ممکن نہیں۔

استوپا (Stupa): یہ ایک طرح کا ٹیلہ ہوتا ہے جس میں مرنے کے بعد داشوں کو جلا کر ان کی راکھ رکی جاتی ہے۔ یہ اسل میں برجی رسم ہے۔ بہاتیا بھ کے انتقال کے فررا بعد کئی استوپا بنائے گئے تھے۔ آٹھ میں ان کے جدخاک کی راکھ رکی حمی تھی اور ایک میں وہ برتن جس میں شروع میں یہ راکھ بہت کی حمی۔ جب بحک بدھ ند بب میں مہاتیا بدھ کے جسے نہیں سے تھے اور ان کی پوچا شروع نہیں ہوئی تھی اس وقت بحک ان عمل ہے۔ ان بی پاتیات رکھ جاتے تھے اور ان کی پوچا موق تھی۔ چہ ککہ ان استوپا میں یہ باتیات رکھ جاتے تھے اس لیے ان کو ان انتقا تھی۔ چہ ککہ ان استوپا میں یہ باتیات رکھ جاتے تھے اس لیے ان کو ان انتقا تھی۔ چہ ککہ ان استوپا میں یہ باتیات

شروع عی سے استوپا نیم کروی دھل کے بنائے جاتے تھے۔ ایک دائروی یا گول سطح پر نیم کروی دھل یا گئید تما عمارت کھڑی کا جاتی تھی۔ بعد جس ان جس اور بہت ساری چزیں جوڑ وی محکیل لیکن بنیادی دھل کی رہی۔ اشوک کے زمانے جس سارے استوپا توڑ کر پھر سے بنائے گئے۔ اس وقت یہ اینٹ کے بنائے گئے۔ بعد عمل پھر کے بنائے جانے گئے۔ اس کی بہترین مثال سائی کا مشہور استوپا ہے۔ اخوک کے زمانے جس سے اس کی بہترین مثال سائی کا مشہور استوپا ہے۔ اخوک کے زمانے جس سے اسٹوٹ کے ذمانے جس سے اسٹوٹ کے ذمانے جس سے اسٹوٹ کے تھا۔ بعد عمل اس کے اطراف جس پھر کی جہد دے کر مجم

می دو گنا کردیا مید اب به تقریباً نیم کردی گنید بے جے او پر سے سپاٹ
کردیا میا ہے۔ گنید کے اوپ ایک مر ان شکل کا پویلین ہے جس کے اوپ
گول چھتر لگا ہے۔ اس پوری عمارت کو ایک بوے شکلے ہے گیر لیا گیا ہے
جس کے جاروں طرف بوے بوے بوٹ چانک ہند ہیں۔ اس پوری عمارت ک
کام منا موا ہے۔ اس مم کے احتوا امرادتی، جیا پینے، بی پرولو، محمناسالہ اور
ناگ ارجنا کوظ و فیرہ میں لیے جس۔

اسٹر اس، جوہان بزرگ Older, 1804-1849) موسیق مرب (Waltz) دیا کی داخز (Waltz) موسیق مرب کرنے داخو (Waltz) مف اول میں آتا ہے۔ ابتدائی زندگی میں سے خود واکن بجاتا تھا۔ 1826 میں جوزف لائز کے آر کشرا کی جارت کرنے گا اور کئی دیا والمو چیش کے۔

اس کی جیارے کار کی جیل الو کے جارے کار کی جیت ہے اس کی شہرت سارے ہوروپ میں مجیل گئے۔ وہ موسیقاروں کی دنیا میں آسریائی فیولین کے نام سے مشہور ہوگیا۔ 1834 میں وہ مہیلی آسریائی فیولیا ریجسٹ کا بینڈ باشر مقرر ہوا اور ایک سال بعد وہ شابی محل کے درباری رقص کا ڈائریکٹر بنا دیا محیا۔ 1833 میں وہ ہوروپ کے سنر پر لگلا اور انگستان بھی میا اور وہاں اپنی موسیقی کا مظاہرہ کیا۔ اسرانس نے دیا والمو کے علاوہ دوسرے اور کئی رقص، گلیب ہولکا وغیرہ کی موسیقی سرحب کی۔ 1849 میں اس کا انقلال ہوا۔

اسٹر اس، جوہان خورد Younger, 1825-1899) یہ جوہان اسٹر اس بررگ کا بیٹا تھا۔
( Younger, 1825-1899) یہ جوہان اسٹر اس بررگ کا بیٹا تھا۔
والد کی طرح یہ جی والمنز (Waltz) موسیق کا مرتب نفر نگار تھا بلکہ یہ
اس ہے کہیں آگے تھا۔ یہ بادشاہ والنو کے لقب ہے جاتا چالہ والنو
کی موسیق کے طاوہ اس نے جھوئے آچا بھی تھے۔ ایتدائی جم بی اس
کے والد کی یہ خواہش تھی کہ وہ موسیق کا پیشہ احتیار نہ کرے۔ چائی اس
نے ایک بینک بی کرک کرئی لیکن ساتھ تی ساتھ والد ہے جھیپ کر
وائٹن بھائا مجی کیے نگا اور 1844 بی ویا کے ایک ریخوراں بی وقعی ایک ویک بیٹ کا بدایت کار بن گیا۔ 1849 بی جب اس کے والد کا انتقال

آر مشرا کے ساتھ طا دیا اور اسے لے کر ہوروپ کے سٹر پر کال پڑا اور روس و انگستان وغیرہ بھی ممیلہ ہر جگہ اسے غیر معمول حقولیت حاصل ہوئی۔ 1870 میں اس نے ایٹے آر مشرا کی جامت کاری اپنے بھائی کے ہرد کردی اور 1872 میں امریکا کا سٹر کیا اور نحیارک اور ہوسٹن میں ہماریک کاری کے جوہر دکھلائے۔

اسر الس نے خود ہی موسیقی کے کی شہ پارے تعنیف کے۔ ان میں سے میٹیا ڈینوب سب سے زیادہ مشہور ہے اور مغربی موسیقی کے دلدادگان کو اب ہی اٹی طرف کھینچتا ہے۔ اس نے رقص کے تقریباً 500 نفح تیار کے۔ ان میں 150 والو ہیں۔ اس نے کی چھوٹے آرایا لفاتی ڈراے ہی تھے جو آن تک اوروپ کے اسٹیج پر مقبول ہیں۔

اسحاق، حضرت: الله ك بركزيده في، مسلانون، عيمائيولاد يبوريون كي بخير حضرت الراهيم ك دوسرت فرزند جو حضرت ماره كي بعن سے بيدا ہوئے حضرت اما عمل سے جمر عمل كى برس جھوٹے سے۔ بیرون الخلیل عمل بیدا ہوئے۔ آپ كى پيدائش كى بشارت حضرت ماره كو ويرانہ مالى عمل فى شى۔ يبوريون كا ايك قبيلہ آپ كى على نسل سے تفاد عبد نامہ قديم كى دو سے حضرت ابراہيم نے الله تفائى كے تخم پر صفرت اسمان كو قربانى كے ليے بیش كيا تھا جبكہ مسلمانوں كے مقيد كے مطابق كے مطابق كے مقيد

جب حدرت اسحاق کی عمر جالیس برس بوئی تو آپ کی شادی رفتا نای خاتون سے بوئی جو حدرت لوط کی بٹی تھیں۔ ان کے بعل سے میسو اور لیتھوب پیدا ہوئے۔ اس زبانے عمل ملک عمل قط پڑالہ حدرت اسحاق کصان (قلطین) عمل اقامت پذیر ہوکر کھی پاڑی کرنے گے۔ اپنی آخر عمر عمل آپ نے ابنی ایک بحی تغیر کرایا تعا۔ آپ کے دواؤں کے خلیل آپ کے نام سے ایک بیکل بحی تغیر کرایا تعا۔ نبوت آپ کا دفقال برون عمل ہوا نبوت آپ کا دفقال برون عمل ہوا جہاں آپ حدرت ابراہم اور حدرت سارہ کے پہلو عمل د أن بوئے۔ بید عنوں مراد ملفیلیہ کے فار عمل ہیں جس عمل الخلیل کے نام سے ایک سجد تغیر کی گئی ہے۔

اسلامی فن تقیر- آخری دور: اسلام کے مردی کے آخری دور می تین بوی سلفتیں مادی رہی: (اسلات حال جر تری، شرق وسلی،

ایان عمی اور انتان مغیری اورپ یک پیلی بوئی حقی، (ii) فاعان مغوی ایران عمی اور (iii) مغل سلطنت بندوستان عمی و طافی فن تغیر کی ایتدا سولهوی صدی بیسوی ہوتی ہے۔ اس فن تغیر عمی دو زیردست اثرات نمان بیس ایک سلطنت عثانی ہے بہلے سلجوق اور دوسرے حکر انوں ک زمانے عمی جو مجریں، مدرہ اور مقبرے وغیرہ تغیر بوتے دہ ان کا اثر، جو کائی وجیدہ تما اور دوسرے باز لطبق اثر ترک سلطنت کا مرکز صدیوں کی باز نطبتی سلطنت کا مرکز رہا اور ان کے چھوڑے ہوئے تعیری شاہ پارے ترکوں کے باتھ آئے۔ انھوں نے بعض برے کر جاکموں شان بیاسونیہ کو مجد عمی تبدیل کردیا۔ اس کے علاوہ ترکی فن تغیر پر بورو لی فن تغیر عاص طور پر انگی کا مجمی مجرا اثر پڑا ہے۔ بورسا کی کی مجدیں اس اسائل عمی نی ہیں۔

اس دورکی شاندار عارتوں علی فاقی کلیے (1470-1463)، مجد بایزید (1491)، مجد سلیمانیہ، شیراد کلیہ، سلیمانیہ کلیہ اور 1470)، مجد المدن المعداد (1491) مجد سلیمانیہ شیراد کلیہ اور 1575 کے در میان تقییر ہوئی۔ شیراد کلیہ اور سلیمانیہ کلیہ اور ادرث کی شاہکار مجد سلیمیہ اپنے مہد کے سب سے بوے باہر تقییر سان کی منروری چیز عمارت عمی داخل نبیل ہونے دیتا تھا۔ ترک کے تمام باہرین تقییر کو پہلے فوتی الجمیشری کی تعلیم دی جائی تھی۔ ہو عارت عمی ایک مرکزی گئید ہوتا تھا اور عمارت کے بیتے سے اس کے اطراف عمی تقییر کو پہلے فوتی افراف عمی تقییر کے جائے اور عمارت کے بیتے سے اس کے اطراف عمی تقییر کے جائے اور عمارت کے بیتے سے اس کے اطراف عمی تقییر کے جائے اور عمارت کی دوسری عمارتوں ان کے اطراف میں تقییر کی جہائے یا میدان ہوتے تاکہ دو شہر کی دوسری عمارتوں عمی مجہان شیر بھی کافی متبول عمل تقد

ایران کے منوی دورکی زیادہ تر یادگار عمارتی استہان عمی ہیں جہال شاہ عہاس منوی نے پورا ایک نیا شہر تقیر کیا تھا۔ اس عمی 162 مجدی، 48 مدرے، 1802 کاروباری عمارتی اور 283 سمام تھے۔ ان عمی ے اکثر عمارتی یاتی تھیں رہیں اور جو پکی ہیں وہ اسلای فن تقیر کے اعلیٰ مولوں عمل سے ہیں۔

اصفہان کے مرکز میں میدان شاہ ایک کھلا میدان (510 میٹر لمہا اور 165 میٹر چوڑا) ہے، اس کے اطراف میں یہ سب عارتی تھی۔ قریب می مجد شاہ ہے۔ دوسری طرف بازارکی طرف راستہ جاتا ہے۔

ایک طرف مجر می اللیف الله ہے۔ ای میدان کی ایک طرف باقات اور علوں کا سلد تعد اب میدان کی ایک طرف باقات اور علوں کا سلد تعد اب مرف کل چہل ستون باقی رہ کمیا ہے۔ اس میدان کی اطراف میں مجدیں ،شائ کل، بازار اور دوسری عمارتی موجود تھیں۔ عبد مغوی کی اور بھی ب شہر عمارتی ہیں لیکن اس بایہ کی کوئی فیل اس دور کے تھیر میں گئیدوں کو مطلع رنگ کے چھوٹے چھوٹے ٹاکوں سے تیوری دور کی طرح سجایا میا ہے۔

مظید دور: و یکھیے ہندوستانی فن تغیر۔

مغربی مکوں کے اسلای مکوں پر افتدار قائم ہونے سے پہلے ہی اور وہ نون کا اثر شرقی مکوں پر بڑنے لگا تعلد حیانی ترکوں کی حکومت ایک طرف عرب مکوں اور شمالی افریقہ عمی قائم حتی تو دوسری ملرف یوروپ عمر بنانچ عمی باتان عمی بیمیل ہوئی تنی اور اس لیے یوروپی اثر کا آنا لازی تعلد چنانچ یوروپی ماہرین تغییر اور جدید مغربی محتیک کو ملانے کی کو شش کی۔ اس کی بہترین مثال دمشق کی سوق الحمیدید اور جاتر ریلوے اشیشن ہیں۔ جب اگریزوں، فرافیسیوں وغیرہ نے کہ کی بھی محتیم کے بعد ان مکوں کے حص بخرے کرکے بائٹ لیے تو ایک طرف قوم پر تی کو خت تد یم فون کی تجدید کا جذبہ پیدا ہوا اور دوسری کر میں خوا اور مراقش وغیرہ عمی مارتی بین ہوا اور مارت والے اور مراقش وغیرہ عمی مارتی بین ۔

اسلامی فن تغیر - ایندائی دور: مبد اسائی میں کہلی مارت بر تغیر ہوئی دہ مجربوری تغی جو مدید میں بنائی گئی تھی۔ اس کی عہد مجور کے بیت برائر بی تغیر ہوئی دہ مجربوری تغی جو مدید میں بنائی گئی تھی۔ اس کی جیت محل ان مسلمان ند مرف نماز پڑھتے ہلکہ یہ تمام غذای، بیای، حاتی اور تعلیم مرکز بھی تعلد اس کے بعد اسلام جب مدید سے کل کر برون مرکز بھی تعلد اس کے بعد اسلام جب مدید سے کل کر کئیں۔ مجر نبوی میں اسلام کی فوحات اور ترق کے ساتھ ترمیم و توسیح کی کئیں۔ مجر نبوی میں اسلام کی فوحات اور ترق کے ساتھ ترمیم و توسیح کی کئیں۔ مجر نبوی میں اسلام کی فوحات اور ترق کے ساتھ ترمیم و توسیح کی شیل احتیاد کرتی ہے۔ ابتدائی دور کی دوسری مجربی ظاہر ہے کہ اب بائی نبیس رہیں۔ البتہ اسلامی فوحات کے اولین دور میں بھرہ کو فید، فسطاط وفیرہ میں جو مجربی تعیر ہوئی تھیں ان کی تفسیل کاپوں میں اب کا۔ مختوظ ہے۔

ابتدائی دور کی مجدی دو طرح کی بوتی تھیں۔ ایک تو جن طلاقوں کو مسلمان فح کرتے وہاں بہت میں سادہ حم کی مجدی تقیر کرلی چاتھی۔ یا گھر پرائی محارتوں کو مجدوں میں تبدیل کرلیا جاتا۔ مثل جب مسلمان دمفق پنچ تو وہاں اصمی ایک عظیم عمارت می، اس کے ایک جے میں کچھ یغیروں کے مواد تے، معولی می ترمیم کے ساتھ اسے مجد میں تبدیل کرلیا گیا اور یہ اب مجد عن امید کی ترمیم کے ساتھ اسے مجد میں تبدیل کرلیا گیا اور یہ اب مجد عز امید کہا تی ہے۔

اسلای فوحات کے پہلے پہاس سال کے اندر مجدوں نے مرکزی میلیت مامل کرلی۔ خلیفہ ولیداول (705-705) کے دور عمل مدید عمل محبر بنوی اور یود خلم عمل محبر افعانی کی از سرفو تقییر بوئی محر دمشق کی محبر بنو امید بنو امید عمل زیادہ تربیم کی ضرورت نہیں پڑی۔ ان تیوں کی خصوصیات یہ تھیں کہ یہ بہت بڑی اور عالی شان عمار تی تھیں۔ ان سب عمل قبلہ رق ویواد عمل محراب بنائے گئے تھے۔ پہلی مرتبہ معجد بنو امید عمل رومن مجد کے طرز کے مینار بنائے گئے اور اذان کے لیے استعمال کیے گئے اور اذان کے لیے استعمال کیے گئے آزائش شک مرمر، پٹکی کاری اور چوب کاری کی مدو نے کی گئی ہے۔ خاص طور پر معجد بنو امید کی چئی کاری در کھنے سے تعلق رکھتی ہے۔ ان تیوں معجدوں کی مور پر معجد بنو امید کی چئی کاری در کھنے سے تعلق رکھتی ہے۔ ان تیوں معجدوں عمل محبور میں بورا تناسب رکھا گیا ہے۔

715 میسوی سے لے کر دسویں صدی میسوی تک اسلای دنیا میں بختی سمجدی بنی ہیں خواہ وہ نیشاپور (ایران) کی یا میر اف (شانی ایران) کی ہیں بختی سمجدی بنی ہیں خواہ وہ نیشاپور (ایران) کی یا میر اف (شانی ایران) کی ہو یا توثس کی جامع قیروان، یا استعال کیا جمل ہے۔ یہ اسٹائل اپنی شان اور عروق پر مراق میں پہنچا جس کا اندازہ میارہ کی عظیم محار توں کے کھندر سے موتا ہے اور اس کی ایک اور مثال این طولوں کی سمجد (تھیر شدہ (879) ہے جو تاہرہ میں موجود ہے۔ اس کے معنی ہے ہر کر فہیں ہیں کہ ہر ممجد زیستونی عی تقیر ہوتی تھی۔ کی اور ایران کے بعض شہروں اور سرقد و بخارہ وفیرہ میں اس دور میں دوسری حتم کی سمجدی بھی ماتی ہیں۔

اسلام کے ابتدائی دور کی عمارتوں میں مجدوں کے علاوہ دوسری عمارتی ہی تعجیر ان عمل ان میں سے ایک بیت المقدس کا گنبد ہے جو بشت پہلو ہے۔ یہ نہاہت بلند سطح پر منایا میا ہے۔ اس کی سجادث فیر معمول ہے اور یہ طلوح اسلام کی محمول عادم ہے۔

دوسری عارت جو اسلام سے مخصوص ب وہ رہاط ہے۔ افوی

صدی تک اسلای سلفت کائی وسیع ہو چک تھی اور ووروراز سر صدول کے تعظ کا کام مرابطوں کے سرور کیا جاتا تھا اور وہ عارضی یا مستقل طور پر ایک خاص عمارتوں میں رہیع سے جو رباط کی جائی تھیں۔ یہ رباطیں وسطی ایشیاء اناطولیہ اور شائی افریقہ میں بنائی گئی تھیں۔ اب یہ زیادہ باتی فیس دہ سکیں ہیں۔ البتہ تولس میں کچھ محفوظ ہیں۔ یہ مرابح شکل کی شارتمی ہیں جن کو قصیلوں سے تھیرا گیا ہے۔ اس میں داخلہ کا ایک تھاتک ہے اور اندر لوگوں کے رہے کے دو مزلد عمارت میں کئی کرے ہیں۔

ایک اور نہ ہی تم کی عمارت جو دسویں صدی ہے پہلے ہی بنا شروع ہوگی تقی وہ بررگوں، بادشاہوں اور مشہور لوگوں کے مقبرے ہیں۔ اسلام کے ابتدائی دور بھی مرح بین کی ایک یادگار قائم کرنے کے لوگ فاف تے لیکن آہت آہت یہ فالف کے برگئے۔ اس لیے کہ ایک طرف لوگ مالموں، بررگوں اور خدا رسیدہ لوگوں کی یادگار قائم کرنا چاہتے تھے۔ کو اس بحث مورتوں بھی دہ فرو اپنی بھی کوئی یادگار چوڈ جانا چاہتے تھے۔ کو اس زمانے بھی بہت زیادہ مقبرے تھیر فیل ہوئے۔ البتہ کربا، نجف اور تعمرانوں کے مقبر وی بارواج شروع ہو پکا تقد بخارا بھی سامائی فائدان کے مقبر اس دور کی چو تھی مسلم عمارت کی تم مدرسہ ہے۔ یوں تو درس گائیں، تمام مجدوں بھی بھی ہوتی تھیں کین نہ تھی کے لیے خاص ایک مدرسے بھی ہوئے۔ ایک مقبر کے بادر قور سے ایکان بھی مان کے ایک مدرسے بھی ہوتے تھے۔ اس حم کے مدرسے نویں مدی سے پہلے خاص ایکان بھی کانی پائے جاتے تھے۔ لیکن کمیں بھی ان مدرسوں کی عمارتی بہلے ایکان میں دیوں، مرف کابوں بھی ان کا تذکرہ ملت ہے۔

اسلامی فن تغیر - دور وسطی و جدید: اسلام کا ددر وسلی 1000 ادر دسلی 1000 در بے جب اسلای سلانت کی مرکزیت دم ہو بھی حمی اور اسلای دنیا بے شار مجوثی بدی ریاستوں میں بٹ بھی حمی۔ اس زبانے میں ترکوں اور متکولوں کے صلے ہوئے اور ان کے ماتھ اسلامی دنیا میں اور چیزوں کے طاوہ فن تغیر میں نے بنیالات واطل ہوئے نیز بریر کرد اور دوسری فیر حرب قومی اب بیای اور تہذیبی دیگی میں زیادہ موثر حصہ اوا کرنے کی تھیں۔

فاطی دور: ناطبین کا فائدان مرب تنا اور شدت کے ساتھ طیعہ مقائد کا عرو قلد شروع میں 909 میں افور نے تولس اور مطب میں اپنی

حکومت قائم کی۔ 969 تک معر بھی ان کے بھنے بھی ہی ہی اور انھوں نے شہر قاہرہ کی بنیاد رکھی۔ شام، فلسطین جلد ہی ان کے اثر بھی آگئے۔ 1171 بھی اس خاندان کی حکرائی فتم ہوگئی۔

فاطی مید کی یادگار تغیر جامع الازبر (970) اور جامع الکیم (1002/03) ہیں۔ یہ روائی زیرستونی (Hypostyle) عارتی ہیں جو محوری تعوں کے ساتھ منائی گئی ہیں۔ قدیم سجدوں سے ان میں اتنا فرق ہے کہ ان کے کوئوں پر میار ہیں اور ساسنے کا حصہ نبایت شاندار ہے۔

قاطرہ کے اطراف کی فصیل اور اس کے بھانک قاطمی حکر انوں کی یادگار ہیں گئین اس دور کی اہم چیز یہ ہے کہ اس وقت فرش حال لوگوں نے اپنے محلوں میں چھوٹی چھوٹی اور خوبصورت سجدیں بنائی شروئ کردی تھیں۔ اس کے علاوہ اس حمید میں مقبروں کی تقییر پر بوی توجہ کی گئے۔ یہ مقبرے ساوہ مرفع سطح پر بہنے ہیں جن پر گئید بھی ہیں۔ ممارتوں کی آرائش زیادہ تر رواجی ہیں۔

ملحق دور: دسوس صدی میسوی کے آخر میں ترکوں کے مخلف قبلے شرق وسطی سے مغرب کی طرف بوسے کے اور قاہرہ کک پہنے محے۔ ان میں سب سے طاقور سلحق تھے۔ انموں نے ایران، اناطولیہ، شام وغیرہ میں اینا افتدار پھیلایا۔ ان کے زمانے میں برائے شہروں میں برائی سجدوں کی مرمت ہوئی۔ دوسری طرف ایران، اناطولیہ اور ہندوستان کے شال مثرتی جے میں بوی بوی نی مورس تعیر ہوئیں۔ اصفہان کی مشہور حامع معدان عی کی تعیر کی ہوئی ہے۔ ان کے عبد کی سب سے اہم خصوصیت ب مناروں کی تقمیر۔ ہر جگہ اور خاص طور پر ایران میں بلند و بالا بینار تعمیر ہونے گھے۔ مقیرے تعداد اور جم میں برجے لگے۔ ساتھ می برے بانے یر ایران، سمرفتد اور دوسرے مقامات یر مدرسوں کی عار تی تعمیر ہونے لين، جو اب تك زيادہ تر في مكانات عن جواكرتے تے۔ مدرسوں ك علاوه خانقاموں اور رباط کی عمار تی بھی بوی تعداد میں تقیر ہو کی۔ ان رکوں کے دور میں جگہ جگہ قلع بھی تقیر کے محد ایک فعیل کے اندر حكرال كا محل، وفاتر اور شمر ير كثرول قائم كرنے كے مراكز ہوتے تھے۔ اس منم كا ايك بهت بوا تلعد قابره عن تقير كيا عميا قما جو اب مجى موجود ہداس کے اعد کل، مجر، حام غرض سب بی چزیں موجود ہیں۔

علی دور می تجارت کے فروغ کے لیے بوے پانے پر کلوواں سرائے تھیر کیے گئے۔ تیر ہویں مدی می اناطوائے می ایک بہت

قائلیوں نے تونس کو تہں نہیں کر دما تھا۔

بوی کارواں سرائے تقیر کی تھی۔ کمی قدوں نے جو سے شہر آباد کیے ان میں ایک ادا طولیہ بھی تعلد یہاں ہر طرف سے اوگ آکر آباد ہوئے تھے۔ چان چیاں نہ مرف قدیم عرب فن تقیر بلکہ مقائی باز نظیف، جارجائی اور آرویئی اثرات نمایاں ہیں اور عارتوں کی سجادے و آرائش ہے بھی ان کا اثر ہے۔ اس دور علی مدرے، اجتال کتب فانے وفیرہ بھی بنائے گئے۔ علاقہ بائے مخرب کے فن تقیر افریقہ، اجتین وفیرہ : میار ہوی محدی جیسوی کے کا دور مغرب کے طلاقوں کے لیے بردا افرائقری کا دور تھا۔ مراتش اور اجین علی بردخاندان ایک دورسے کی محودی کا تھے۔ ابتین اور بر الل علی میدائی مسلل مطانوں کو بے دخل کرتے جا رہے تھے۔ ابتین اور پر الل عمل میدائی مدالے مطالب مطانوں کو بے دخل کرتے جا رہے تھے اور ناھی دور عی بدو

اس زبائے عمی الحرود (1147-1056) اور الموصد (1130-1130)

علومتوں کے دور عمی دو حم کے نمایاں طرز تغییر سامنے آئے۔ مراقش
عمی بھاری بحرکم سمجیر تغییر ہوئیں مثل سمجہ حسن رباط عمی اور قطبیہ
مراقش عمی۔ یہ او فجی زیستونی ہیں۔ اس کے علاوہ ایک اور عمارت فوقی
افراض کے لیے تغییر ہوئی تحمی جس عمی تحل ک شکل کی نجی کمانیں تحمیل
اور اس کے اطراف عمی فصیل حمی۔ شہروں عمی داغلے کے بوے بوے
پہاٹک بھی بنائے گئے تھے۔ مثل مراقش کا رباط دروازہ الجزائر کی چوئی
چھوٹی سلطوں نے بھی محل تغییر کروائے تھے لین یہ قاطمی طرز کے تھے۔
اس کے علاوہ کئی مقبرے اور سمجدیں تغییر ہوئی جو امجائی ساوہ طرز کی
حمی۔ یورے شابی افریقہ عمی سادگی کا زور تعلد

افریقہ کے برکس الین عمی فرناطہ عمی پہاڑیوں کے اور الحرا چے کل تھیر ہوئے تھے۔ چودیوی صدی جیوی عمی ہوسف اول اور محر پھر نے ان پہاڑیوں پر اپنے درجنے کے لیے کل تھیر کروائے۔ ان عمی بہت می عاد تمیں کر کل ہیں۔ چند باتی رہ گئی ہیں۔ کل تک تنہنے کے لیے بوی بوی مانوں عمی سے کرونا پڑتا ہے جو فق کی پوگار کے طور پر بنائی جاتی تھیں۔ اس کے بعد وسیع محن عمل سے گزر کر سفیروں کے بال عمی کرویا تھا۔ اس کے بعد وسیع محن عمل ہے گزر کر سفیروں کے بال عمی کرویا تھا۔ اس کے بعد ویرونی محن آتا ہے۔ اس محن سے فع ہوئے گئ کرے ہیں۔ ان کروں عمل انجائی فواسورے کام کیا ہوا ہے۔ من عمل بہت بوا فوارہ ہے، کروں کے اندر مجمی فوارے گئے ہیں۔ عاد توں کے اس

محوصے عمی کی قدر باندی پر کما کل ہے جس کے اطراف عمی باغ، فارے، ہولین اور محط کے لیے برآمے ہے ہیں۔

الحراکی اجیت اس کے بے نظیر حن اور زاکت کی وجہ سے خیل بلکہ یہ اس مجد کی ان چند محارق میں سے ہے جو باتی رہ می ہیں۔
ان محارق کے باہر کے صے باکل سادہ ہیں اور خیال مجی نہیں ہوتا کہ
اغر انتا حن چہا ہے۔ خالبا اس زانے کے خلیفہ اپنی زندگی کو عام لوگوں
سے پوشیدہ رکھنا چاجے تھے۔ خوبصورت محارتی ہے شار فوارے، ان می بہتا اور اباتا پانی کویا جنے کی کیفیت پیدا کردیتے ہیں۔ محارق کی ساری آرائش کی سے کی گئی ہے۔ اس محارت کو دکھ کر باہرین تغییر بعض او قات جران رہ جاتے ہیں کہ است پتے اور نازک ستون کیے انتا بوجہ اٹھائے ہیں کہ است پتے اور نازک ستون کیے انتا بوجہ اٹھائے موبسورت ہے۔ پیم کورائش سراسر سشرتی ہے۔ یہ بجہ انتائی خوبصورت ہے۔ یہ بھر اور دیواروں پر عربی خط می تھیں کسی موئی ہیں جو نہم سوری ہیں بلکہ اے اور حسین ما دیتی ہیں جیسا کہ جو نہ مون اس می حب ہوگی اور اسین کا پر را بیا کی حالے میں اسلامی سلطنت خم ہوگی اور اسین کا پر را بیت کا بی را بیا کہ جیسا کہ حسائی حرائوں کے تینے میں آئیا اور یہاں سے اسلامی روئیات خم موسکی موالی سے اسلامی روئیات خم جو گئیں۔ آگرچہ مور طرز تھیر و فن دیا کو برابر متاثر کرتے رہے۔

مملوک کا دور: مملوک اصل می ترک اور تفقائی نظام ہے جو تیر ہوی صدی عیسوی میں شام اور معر کے حکر انوں نے کرائے کے بیایوں کے طور پر بحرتی کیے تھے۔ جب بید حکوشی کرور ہونے لگیں تو ان فوجوں کے اخروں کی طاقت برجے کی اور آخر میں انھوں نے اقتدار سنبال لیا۔ ان کی حکوشی عام طور پر خاتدائی جیس ہوتی تھیں۔ 1260 میں جب متکول شال ہے برجے ہوئے ہوئے مملوک شال ہے برجے ہوئے تو مملوک کی بادشاہوں نے ان کا راستہ روک دیا۔ معر، فلطین اور شام پر مملوک کی بادشاہوں نے ان کا راستہ روک دیا۔ معر، فلطین اور شام پر مملوک کی محرمت 1517 کے رہیں۔

ملوک سلاطین نے اپنے دور عمل تمن (3) ہزار سے زیادہ یادہ کاری عمارتیں تھیر کیں جن عمل اکثر آج تک موجود ہیں۔ انموں نے بات ملامیجری، مدرسے، الوان اور مقبرے تعیر کیے۔ طرز تقیر دہی پاتا تھا۔ باب یار اول ناصر اور بیخ موتید کی مجدی، تاہرہ عمل موجود ہیں۔ سلطان حسن کا مدرسہ (1362-1365) اسلای دنیا کا سب سے تعمل مدرسہ بعوں نے بعض جدتی بھی دکھائی مثل تاہرہ کی قلدن مجد بعض جدتی بھی دکھائی مثل تاہرہ کی قلدن مجد دوان مجد انھوں نے بعض جدتی بھی دکھائی مثل تاہرہ کی قلدن مجد دواند

بھی ہے۔ تاہرہ کے مطاوہ وسطی اور طب بیں بھی اس دور کی کی عمار تیں موجود ہیں۔

ایرانی و تیموری فن تغیر: تاریخی طور پر به دیکها جائے تو تیر ہویں صدی ایران کے لیے بیر دنی حلوں، جگوں اور جاہ کاریوں کا دور تھا۔ گائی بیٹا پر در رے دفیرہ جو چہ سو سال سے اسلامی تہذیب کے مراکز تھے، مگول حملہ آوروں کے باتھوں جاہ د تاراج ہو چکے تھے۔ 1295 جیسوی میں حالات میں بچھ سکون آیا جب محمود خازان مگول کا جاتھیں بنا اور اس کے بعد الخانی سلامت نے تھم و منبلا کو بحال کیا۔ افخانوں کے دور میں کی مجری اور مقبرے تغیر ہوئے اور اس دور کے مناموں اور معدادوں نے کائی نفاست کے ساتھ کی ایوان بھی تغییر کے۔

الی دور کا شابکار سلطانیہ میں اولیوں کا مقبرہ ہے۔ اس میں دوبری سیریاں ہیں۔ آٹھ (8) مجوشے مینارے ہیں۔ گئبہ پر شیار مگل کے مچوشے مینارے ہیں۔ گئبہ پر شیار کے مجوشے ٹاکل کے ہوئے ہیں۔ ہر لحاظ ہے میہ عادت نہایت شاندار ہے۔ اس کے علاوہ اتموں نے اسلامان اور یزد وفیرہ میں مجی مجھوٹی مجھوٹی مجھری تھیر کیں۔

تیور اور اس کے خاندان کے حکرانوں نے سرقد، برات، مشہد، فرکرد، طیب آباد، باکو، تمریز اور جوبی ایران میں مہیری اور دوسری ب شار محار تی نے نہیں بلکہ صوبائی کورزوں نے بھی کی محار تی مقیر کردائیں۔ ان کا مقصد اٹی یادگاریں مجوزہ تھا۔ سرقد میں شاہ زعران میں مقبروں کا ایک پورا سلسلہ ہے۔ تیوری شیرادوں نے اسیت بزرگوں اور خود اسینے لیے بھی مقبر کردا رکھے تھے۔ سرقد میں تیور کا مقبرہ کومر اور حرات خانہ بہت مشہور ہیں۔ خاند بہت مشہور ہیں۔

خاندان جیوری کے مہد کی اہم عمار توں حق مجر بی بی خانم جو تیور ک بعدی نے تھیر کروائی تھی اور حضید کی گوہر شاہ اور برات کا مدرسہ وفیرہ میں محوری تناسب کا خاص خیال رکھا گیا ہے۔ اس کے طاوہ گنبدوں کی تھیر کے انداز میں بھی تهر کی گئی ہے۔ یہ زیادہ بلند میں اور بعض عمار توں میں دو اوقے گند مناسے کے جی۔

اساعیل، حعرت: سلانوں، میسائیوں اور یہودیوں کے وقیر اور محرت اجرہ کے مطرت اجرہ کے بیان سے بدا ہوئے کے اس ایکن روایات کے مطابق ان کی پیدائل کے بیان کے پیدائل کے

وقت حضرت ابرائما کی عمر چھیای برس تھی۔ حضرت باجرہ سے حضرت اسامل کی وادوت حضرت ابرائما کی عمر کا بہت ناگوار تھی اسلم کی وادوت حضرت ابرائم کی بہل بیوں حضرت سارہ کو بہت ناگوار تھی اس لیے مجدو ہو کر حضرت ابرائیم حضرت اسامیل اور حضرت باجرہ کو مطابق اس ریکتان میں دور دور تک کمیں پائی نہیں تھا۔ بال اور بیخے دولوں بیاس سے بریثان تھے۔ حضرت باجرہ پائی کی خاش میں صفا و مروہ نامی دو بہاڑیوں کے درمیان دوڑ رہی تھیں۔ حضرت اسامیل زمین پر لینے ہوئے ہے اور باتھ بی مار دے تھے۔ بیاکی ان کی انگل یا پائی کے کئے سے معبور بے۔

اسلای روایات کے مطابق حضرت ابراہم نے خواب میں ویکھا کہ اللہ تعالی ان کے بیغے کی قربانی بانگ رہا ہے۔ تصدیق کے بعد کر یہ خواب اللہ بی کی طرف سے ہے، حضرت ابراہیم نے حضرت اسامیل کو اس کے بارے میں بتایا اور حضرت اسامیل نے رضائے خداو ندی کے لیے اپنا مر حسیم فم کردیا جس وجہ ہے ان کا لقب ذیح اللہ چا۔ حضرت ابراہیم نے ان کو لٹاکر ان کے کیلے پر چمری چیمری خیرف شروع کی کین اللہ نے افھیں بچا لیا اور جنت سے ایک ونیہ بچیج کر اس کی قربانی کو تبول کیا۔ اس واقعہ کی یاد میں عیداللہ کئی کے موقع پر سویٹی کی قربانی وی جاتی ہے۔ یبودی یاد میں عیداللہ کئی کے موقع پر سویٹی کی قربانی وی جاتی ہے۔ یبودی روایات میں حضرت اسامیل کی جگہ حضرت اسحاق کا نام دیا گیا۔ ہے۔

آب زحرم حضرت اساعیل اور حضرت ہاجرہ کی ملیت تشلیم کیا اس لیے اوھرے گزرد و توش کے بدلے عمل اس لیے اوھرے گزرد و توش کے بدلے عمل ان سے پائی حاصل کرتے تھے۔ ایسا بی ایک قبیلہ بوجرہم تماج و بین آباد ہوگیا۔ مضور معری اوب اور تاریخ کے مطابق ای قبیلہ بوجرہم کی ایک لؤک کے ساتھ حضرت اساعیل کا پہلا مقدموا تما اور اس کے بعد حضرت اساعیل کم محرمہ عمل وہاں سکونت پذیر ہوگئے تھے جہاں بعد عمل کھیے کہ کو میں کی حضرت ایراہیم کی جمائے د حضرت اساعیل کی حدر سے بی حضرت اساعیل کی حدر سے بی قبیر کی تمیء حضرت ایراہیم کی جمائے کہ دوسری اساعیل کی حدادی کی جس سے ان کے بارہ بیٹے پیدا ہوئے۔ یہ اوالا اور ان کی کسیس پورے عرب عمل کھیل اور دستقریہ کہلائے۔ ای لیے عرب قوم کی حدامید حضرت اساعیل کہلاتے ہیں۔ رسول مقبول مقبیل کے اور اس کھیل کے جدامید حضرت اساعیل کہلاتے ہیں۔ رسول مقبول مقبیل کھیل کے وار اس

تعلق سے دین محری، دین ایراہیم بھی کہلاتا ہے۔ حضرت اساعیل نے بی کعب کی تعمیر کے بعد کمد محر میں آپ کعب کی تعمیر کی قریب آپ کا وفات ہوئی وار آپ ایل والدو کے پاس حلیم عمل مدفون ہوئے۔

اساعیلیہ: شیوں کا ایک فرقہ ہے جو سات ماموں کو ماتا ہے۔ یہ فرقہ سمیعہ بھی کہلاتا ہے۔ اساعیلیہ کہلانے کی وجہ یہ ہے کہ الم جعفر صاوق نے اسے بوے فرز تد اساعیل کی جگہ دوس سے فرز تد امام موی کاعم کو اینا جافین مقرر کیا تھا۔ اس وجہ سے ان کے معتقدین دو گرویوں میں بث محد ایک سابق المد جو اثنا عشری مجی کہلاتا ہے اور دوسر اگروب اسامیل یا سیعہ کبلایا۔ فرقہ امامیہ کی بید شاخ مختف اسلامی مکوں میں مجمل موئی ہے۔ ہندوستان میں بھی کارت سے اسامیل فرقہ کے لوگ آباد ہیں۔ آئد کے بارے میں یہ الم جعفر صادق تک اٹنا عشریہ سے شنق ہیں۔ اس كے بعد دونوں من اختلاف رائے بيدا موجاتاہے۔ امام اساعيل جونك والد کی زندگی میں عی فوت ہو گئے تے اس لیے ان کے بیٹے محد بن اسامل کو ان کی جگہ ساتواں ایام حلیم کیا حمیا۔ مختف عموں میں اس فرقہ کے نام مخلف رے۔ قاصطہ دروزیہ، فاطمیہ اور باطنیہ ای فرقہ کے نام ہی۔ ایران می اس فرقد کے لوگ اسامیل یا آغاخانی کہلاتے ہیں اور ہندوستان میں الممين خوي اور بوبرے كہا جاتا ہے۔ امام جعفر صادق كى وفات كے مجھ مرمہ بعد محر بن اساعیل عائب ہومے تھے لین یہ الم تعلیم کے ماتے رے اور محیا یہ مستور آئمہ میں سے اولین امام تھے۔ امامیہ کے نزدیک امام مستور مجی ہو سکا ہے اور اس کی اطاعت لازی ہوتی ہے۔ محد بن اساعل كے مستور مومانے كے بعد ان كے مع جعفر صادق كر ان كے فرز عر محمد مبيب كوامام قرار دياحميا

تاریخ کے ہر دور می اسامیل فرقہ کے متابد مخلف نظر آتے ہیں۔ شاید اس کی دچہ یہ ہوکہ اس فرقہ کے بیرودن نے اپنے سای مفادات کے پیش نظر متابد میں تبدیلی روا رکی ہو۔ ویسے اس فرقہ کے متابد کی بنیاد اس متعید کی بنیاد اس متعید کی بنیاد اس متعید کی بنیاد اس متعید کے دوبرہ آئیں گے ب مبدی مدمو ہوں گے۔ اساعیلیہ کے بالحنی متابد کو دو حصوں میں تعیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلا حصد مرف الماموں کا حق ہے اور جو تھمی قرآن اور صور مبادت کے مجرب اندرونی مطالمت کے اکمشاف سے حقاق ہے۔ دوسرا وہ حصہ جس میں علوم و قلفہ کے حقاق مکتف کے جی ہیں۔ بجیشت مجد می معاوم و قلفہ کے حقاق مکتف کے جی۔ بجیشت محبوق اسامیلی عقابد فرب اور قلفہ کا مرکب ہیں اور جن کا مجمنا مرف

ام کاکام ہے۔ یماں رومانی زعری پر زور دیا جاتا ہے اور امامت باپ سے بيخ كو خطل موتى رہتى ہے۔

اسمیت (Nominalism): قلف کا ایک نظرید اس عمل کلیات (Universals) اور جرویات (Particulars) کے باہمی تعلق ہے جث کی باقل ہے۔ اس کا میا م عمد وسطی عمل پڑا جبکہ اس کا مقابلہ واقعیت (Realism) ہے کیا جانے لگا۔ ہم جب کی موجود (Object) کا مطالعہ بطور شخ کے کرتے ہیں، خٹل ہم کمی عبز یا کری کا مشاہدہ کرتے ہیں تو ہمارے ذہمی عمل بہتے ہے اس کا تصور (Notion) ہوتا چاہے۔ گھر اس سے والی پیدا ہوتا ہے کیا اس تصور کا کوئی اینا آزاد وجود ہے۔ نظریہ اسمیت کے مطابق اس کا کوئی الگ وجود نہیں ہوتا۔ اس نظریہ نے موجودہ دور عمل متولیت حاصل کرئی ہے۔ یہ نظمیہ مادیت اور قلفہ تجربیت کے بہت کے بہت

اشاعرہ: ایک کتب فکر سے اشعریہ بھی کہا جاتا ہے۔ یہ فرقہ المام الالحن اشعری (التونی 224ء مطابق 693ء) سے منسوب ہے۔ ابوالحن علی بن اسامیل مشہور عالم دین تھے جنسی اہل سنت کے علم الکام کا بانی تصور کیا جاتا ہے۔ ہمرے بھی پیدا ہوئے۔ آپ ابد موئی اشعری کی نویں پشت بھی سے تھے۔ امام اشعری کی نشود نما معزلہ کے شخ العمر ابد علی جبانی کے وامن فعنل و کمال بھی ہوئی تھی۔ اس طرح المحیں فطری طور پر ایوان امتزال کا ایک اہم سنون بنا چاہے تفاعر ان کا ربحان رفتہ رفتہ مد خین و فتہا کی جانب بوھتا کیا اور بالآخر وہ معزلہ کے افکار سے دور ہوگے۔ بہال کی خت زدید کی اور اسیخ ممزل کے حقائم کی خت زدید کی اور اسیخ مسلک و شکح کو محدثین کا طرز قراد دیا۔ نیز اسیخ کی خت تردید کی اور اسیخ مسلک و شکح کو محدثین کا طرز قراد دیا۔ نیز اسیخ کی خت تردید کی اور اسیخ مسلک و شکح کو محدثین کا طرز قراد دیا۔ نیز اسیخ مرزل مقائم کی ایور ساملہ بھی ہے روایت ہے کہا کہ خواب بھی انجمیں تا مخضرت صلع کی زیادت نصیب ہوئی جہاں کہ خواب بھی انجمیں تا محضرت صلع کی زیادت نصیب ہوئی جہاں کا مخترت صلع نے امھیں تا مواکد میں جات کی بیروی کریں۔

الم ابوالحن اشعری نے اپنے مقائد و افکار کی کیلئے کے لیے چونٹ کابیں تو ہے کی محیل جکہ قاض ابوالمعالی کے مطابق انموں نے کئی سوکتا بیل کابیں کمی حمیل بہر مال بوی کابوں بی ہم کک مرف مقالت الاسلامیان می ہم کک میکی ہے جو تین صوں پر مشتل ہے۔ پہلے حصہ می اسلامی فرقوں اور الل سنت والجماعت کے عقیدوں پر روفنی والل محل

ہے۔ دوسرے سے کا موضوع علم الكلام كو ديتى مسائل إلى اور تيرك حصد على اسا و صفات بارى اور قرآن كے حق على عظف فرقوں كے اقوال يوں۔ مختر تسايف على الابان بن اصول الديان أو اللمع اور ارسالد استمان الخوص فى علم الكلام اہم يوں۔ الشعرى كے نزديك اللہ تعالى كى صفات حظ علم، بعر، كلام وغيره الى و ابدى بي اور المحيى كے ذريد وه عالم، بعير اور حكلم ہے۔ اس ليے قرآن غير تلوق ہے۔ نيز اللہ كا ويدار المحى ضرور ہوگا كر اس كی حقیقت اور كيفيت سے ہم ناواتف ہيں۔ اللم ابوالحن المحتى منظم ی دوست بارى كے قائل اور نقد ير بر ايمان ركھے تھے۔ المعم يك ملى مسك كے ماى تھے كر ان كے مقدين عموا شافى ويستان اشعرى منبل مسك كے ماى تھے كر ان كے مقدين عموا شافى ويستان كے يورو رہے۔ الم العمرى كى وفات كے بعد الم ابو بكر الباطاني وہ پہلا كے يورو رہے۔ الم العمرى كى وفات كے بعد الم ابو بكر الباطاني وہ پہلا على حق من في المحتى ہے۔ والے المعربي فرقہ كو منفيط على اور الشعربي فرقہ كو منفيط على اور الشعربي فرقہ كو منفيط على اور الشعربي فرقہ كو منفيط على دى۔

حکومت وقت کی پشت پنائ ماصل کر کے معزلہ نے محد شن و فتها ہے بجر اپنے محالا کہ کا اقرار کرانے کے لیے ان پر زور و تشدد کا جو بازار کرم کیا اس کے سب ہے ان کے ظاف بغض و مداوت کی آگ بخرک انھی اور جب انام ابوالحن اشعری کے تبعین (جو اشام و کے ہم سک کو فروغ دینے کے لیے مشیوان بی ازے او امیں غیر معمولی تجول عام حاصل ہوا۔ اس لیے کہ وہ جبور است کے دلوں کی دعر کن اور جذبات درون کے ترجمان شھے۔ مسلک اشامرہ کے تضوص افکار و محالا کا طامہ (جیاکہ انام اشعری کی تعینات ہے۔ مسلک اشامرہ کے تضوص افکار و محالا کا ظامہ (جیاکہ انام اشعری کی تعینات ہے۔ مسجول ہوتا ہے) حسب ذیل ہے:

- 1) سلما و اخیار سے آیت (فائل) کا صدور مکن ہے۔ میت ک طرف سے صدقہ کرنا اور اس کے حق میں دعا کرنا نہ صرف جائز بکد لاح بخش ہے۔
- (2) مقائد سائل می امادیث کو جمت و بهان بنایا جاسکتا به اور اس سلسله می امادیث متواتره اور اخیار و آماد سب برابر میں۔
- (3) جن آیات سے فدا کے طوقات سے مطاب ہونے کا وہم پیدا بوتا ہے نام اشعری ان کی جوئی کرتے ہیں۔ مثل وہ کتے ہیں کہ فداکا چرہ بھی ہے اور باتھ بھی محر وہ طوق قیل ہے۔
- (4) الم المحرى في بعرادت اور باد باد اس امر كاذكر كيا ب كد ان ك معائد حالم حالم عالم المك بين

خ حقیقت یہ ہے کہ اشامرہ کے فلسفیانہ نظریات نفی و اثبات بی مباللہ کرنے والوں کے بین بین ہیں۔ انھوں نے پاری کوشش کی ہے کہ وہ ان کا سلک ہر حم کے اغراق و فلو سے پاک اور استدلال و احدال کا حال ہو۔ الباطائی (التونی 400ھ)، کے بعد اشامرہ کو امام ابو حالہ فرائی (التونی 505ھ)، ملامہ ہیر ضاوی (التونی 701ھ) اور سید شریف جر جائی (التونی 816ھ) کے زریعہ بہت فروخ حاصل ہوا۔ یہ تمام آئہ اعلام جو اشعری سلک کے ویرو تھے عقلی و نقی دونوں علوم میں یگائے روزگار شار موسے تھے۔

اشتہارات: اشتہارات، اخبارات، اخباروں کی گاڑی کے پیے کی حیثیت رکھے
ہیں۔ اخبارات کی آمدنی کا بوا ذرید اشتہارات ہی ہوتے ہیں۔ یہ اختبارات
مدالتی نوٹسوں، معنوعات اور اعلانات کی حکل میں دیے جاتے ہیں۔ لفظ
اشتہار کے معنی یہ بیان کیے گئے ہیں: "توگوں تک اطلاع پہنچانے والا
کاروباری اطلان جو پہنے دے کر اخبارات میں شائع کرایا جائے"۔ اب
اشتہارات کا بوا حصہ ریڈیو اور ٹیلی ویون کو عاصل ہوتا ہے۔ اخبارات کو
بالخصوص چھوٹے اخبارات کو اشتہارات سے ہونے والی آمدنی کا انحمار
مرکاری اور نیم مرکاری ذرائع پر ہے۔ اشتہاروں سے ہونے والی مجوئی
آمدنی کا 75 فیصد سے زیادہ حصہ مرکاری اشتہاروں پر مشتل ہے۔ چھوٹے
اخباروں کی تو لگ بھگ ماری اشتہاری آمدنی مرکاری اور نیم مرکاری

ایتدا می اشتبار کی چز، خدبات یا عدائی، مرکاری اطانات کو کیتے تھے جو زبانی ہوا کرتے تھے۔ فارپی کی عام جگہ پر کفرے ہو کر فارے بو کر فارے بیا کرتے تھے۔ یہ اطانات تھ، نثر یا گیتوں کی فال میں بھی ہوا کرتے تھے تاکہ سامعین پر زیادہ اثر کریے۔ ودکانوں پر اطان چیاں کرنا، دیوادوں پر تکسنا، لاؤل انٹیکر استعال کر کے اطان کرنا، میلوں شحیلوں میں ڈکڈگی بجا کر یا ناج گا کر کی جبار یا ناج گا کر کی

مچوٹے موئے اشتہار کی ترتی، جے ہم مچے ہوے اشتہار کی ایندائی فئل میں جانے ہیں، 1450 میں گئن برگ (Gutten Berg) کے ابتدائی فئل میں کائیں (Type) کی ایجاد کے بعد ہوئی۔

تاریخی طور پر امریکا میں پہلا اشتہار 1652 میں شائع ہوا تما،

جب كافى فروشت كے ليے بيش كى محى متى۔ اس كے بعد 1657 بى چاكليث اور 1658 بى چائے كے اشتہارات شائع ہوئے تھے۔ 1661 بى لندن كرك نير 12 نے بہلا اشتہارى ضمير شائع كيا تعلد

بنجاس فرینکلن (Benjamin Franklin) پہلا مخض تھا جس نے اشتہار کو اخبار کے اداریہ کے سامنے میگد دے کر اسے ایمیت دی تھی۔ ہر اخبار کے اشتہارات کے فرخ الگ الگ ہوتے ہیں۔ بوے اخبارات تو ان فرخوں کو بخق کے ساتھ ٹافذ کرتے ہیں محر چھوٹے اخبارات ان بر مخق ہے عمل نہیں کرتے۔

ا کی برطانیہ میں رینل اینڈ سنس (Reynel & Sons) کی پکلی اشتہاری ایجنبی قائم کی مختی تھی۔ امریکا میں جارج ہیں. رویل (George P. Rowell) کو اشتہاری ایجنبی کا جنم واتا تسلیم کیا جاتا ہے جس نے اشتہاری جگ (Advertisement Space) کی فروخت کی ایجنبی قائم کی تھی۔

انیوں صدی کے صفی انتقاب سے اشتہار'کو سب سے اہم توکید بی اگرید شروع میں اس کی ترقی کانی ست رفار ربی۔ ای دور میں دو ایس سے میل بھی ہیں جفوں نے مشتہرین میں مقابلہ پیدا کر کے اشتہار کو سجیدہ اور اہم کاروبار بنایا۔ 1914 کی کیلی جگ حقیم کے دوران منتی میدان میں قوت پیداوار ہومی اور جگ کے بعد (منتی جگ کی وجہ منتی میدان میں قوت پیداوار ہومی اور جگ کے بعد (منتی جگ کی وجہ کے استمال اور دوسری حم کے معنوعات کی پیداوار کائی بمال ہوئی۔ وہ لیجنیاں جو اب کی اشتہاری مجمد کی فروخت کا کام کیا کرتی تھی افوں نے اس ار اور کائی کی زبان میں بات کرنا شروع کر دی اور ان افہاروں کو ترجی ویے گیس جن کے قدر کن کی تعداد زیادہ تھی۔ ساتھ می ساتھ افوں نے اشتہار پر آئے فرق کا مصنوعات کی فروخت سے موازت کی شروع کردیا۔ اس طرح کہی بار خریداروں کو اشتہاری کاروبار میں ایست می اور ان کی پند کو ایمیت دی جائے گئے۔ منعت کاروں نے ایمیت کی اور ان کی پند کو ایمیت دی جائے گئے۔ منعت کاروں نے ایمیت کی اور دیا

شروع کیا۔ فریداد کی توجہ معنوعات کی جاب مبذول کرنے کے لیے طرح طرح کی صور تھی ٹائل جانے گئیں۔ اس کا ایک تیجہ (Motivational Research) کی فکل میں برآمہ ہوا۔

کی بھی طبی فرق کے نہ ہوتے ہوئے بھی اشتہار کا متعمد دو معنوعات میں تغریق کرنا ہوگیا۔ صابن صرف صابن نیس رہ گیا بلک اس کے ساتھ اور بھی کئی خصوصیات مثل حن، تازگ بخش، نوفیز جلد اور دنیا کی مشہور خواتین کے ذریعہ استعال کی جانے دالی فیس کریم بڑی ہوئی تھیں۔ ہوتے ہوتے ہوتے سے زیادہ اہم ہوگئے۔ مجھ صحول میں لیبل مصوعات کی بنیادی افادیت میں اضافی اشتہاری وقعت بن گئے۔

ہندوستان میں دو اہم واقعات رونما ہوئے جو اشتہار کی ترتی کا باہث بیغہ سناد کی ترقی کا دجہ سے 1931 میں گاندھی کی کی حدم تعاون تحریک کی وجہ سے لوگوں نے سودستی چیزوں کو اجمیت دیلی شردع کی۔ بیا بہلا سوقع تھا جب معنوعات کے خیر مکلی معنوعات کو خیر مکلی معنوعات کے مقابلہ میں آنے کا سوقع طا اور لوگ ہندوستانی معنوعات کو خیر مکلی کے بارے میں باخمر ہوئے۔ دوسری جگ عظیم کے خاتمہ پر جمارت چھوڑو تحریک کے ساتھ ہندوستانی صنعت کاروں کو اپنی معنوعات کو ذاتی معنوعات کو داتی معنوعات کو داتی کی کے کو متعن کاروں نے اشتہار کے ذریعہ اپنی معنوعات کو دریعہ اپنی

مدوستانی اشتماری ایجنیوں نے کافی ست رقدی سے رق ک

سوسائل کی کئی ذکی کمیشاں بھی ہیں۔ اس سوسائٹ کے وربعہ ہر سال ا بك يريس بنذ بك مجى شائع كى حاتى عدب على ركن اخارات كى مليت، کلیدی مهدیداروں، سرکولیشن وغیرہ کے تعلق سے تفصیل اطلاعات فراہم ک جاتی ہیں اور حلیم شدہ اشتہاری ایجنیوں کے تعلق ہے بھی تمام ضروری اطلاعات دی جاتی ہیں۔ اس جند ک میں آئی این ایس کے عبد بداروں، ایکو کمیٹو کمیٹ علاقائی کمیٹوں اور س کمیٹوں کے عبد يدارون، اشبارى ايجنيول كو تعليم كرنے كے تواعد و ضوابط، بندوستاني اخباری محقیموں، فیر مکی اخباری تحقیموں، بین الاقوای اخباری اداروں، موست بند سے حلیم شدہ نامہ نگاروں، بریس انفار میشن بورو، انفار میشن اضروں، جرنلزم کے شعبول اور ترجی اداروں، غیر مکی اشتہاری ایجنسیوں کی اعجمنوں، نیوز برن (اخباری کاغذ) در آمد کرنے کی بالیسی، نیوز برنث کنرول آرور کے شیرول اول می درج اخباری کاغذ تیار کرنے والے کارخانوں، چمیائی کی مثینوں و آلات اور اس کے تیار کرنے یا فروفت كرف والون، اخبارى كاغذ تيار كرف يا فرابم كرف وال مكى اور غير مكى تاجروں وفیرہ کے بارے میں کمل معلومات درج کی جاتی ہیں۔ اس ہنڈ کی میں 1939-43 سے کر رواں سال تک کے صدور کی فیرست می وی جاتی ہے۔ 1997 کی آئی این ایس بریس بنڈ یک کے مطالع ہے یے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے پہلے صدر (جب اس کا نام انڈین ایڈ ایشرن نوز پیر سوسائل بین آئی ای این ایس تا)، اگریزی اخیار اعتصمین کے مشر آرتم مور (Arthur Moore) تے اور 997-997 میں مدر مسر آر ايم. كاما (بائ سلوار ) تھے۔ اب تك اوروك تين اخبارات كو سوسائن كى مدارت کا افزاز فی چاہے۔ سب سے پہلے اردو ابنار عمع کے ایک الک اور مدر جناب ہونس وہلوی (70-1969 میں) سوسائن کے صدر بنے تھے۔ اس کے بعد اردو اخبار برتاب (دفی) کے ایک مالک اور مربر جناب کے زیدر (1372-73 می) سوسائل کے صدر اور پھر روزنامہ تی کے وشوید مو گیا (1994-95 عم) موسائل کے صدر ہے۔ کم ایریل 1974 کو سوسائٹی کے کل ممبروں کی تعداد 723 تھی۔ ان میں 25 بنگلور ریجن کے، 141 ممئی ریجن کے، 36 بھوبال ریجن کے، 113 کولکت ریجن کے، 36 چٹری گڑھ ریکن کے، 107 دیلی ریکن کے، 25 مجرات ریکن کے، 24 حدر آباد ریجن کے، 76 کھنٹوریجن کے، 20 مگیرر اور ہے نے ریجن کے، 30 راجستمان ریکن کے اور 31 تراع عدم ریکن کے اخبار تھے۔

ہے۔ 1960 کے بعد تی کھے بڑی اور ٹی ایکنیاں قائم ہو کی۔ ان می سے اکثر لکھنیاں الکی دوسری ایجنیوں سے لگل خمیں جہاں ان کے باغوں کو فرینگ فی مخی۔ ہندوستانی ایجنیوں کے سریراہوں میں اکثرے ان لوگوں کی ہے جہاں کام کے جہاں کام کرنے کا اضمیں موقع طا۔

ہدوستان کے تمام شروں اور قسبات کک بی اشتماری ایجنیاں ہیں۔ سب سے زیادہ ایجنیاں مبئی میں ہیں۔ ان کی مح قداد کا کوئی متد ریکارڈ نیس ہے لین خلیم شدہ ایجنسیوں کا ریکارڈ موجود ہے جس کے مطابق آئی این ایس سے تعلیم شدہ ایجنسیوں کی تعداد مقابلہ برصنے کی وجہ سے ایجنسیوں کو اٹی ایمیت جنانے پر مجور مونا بڑا اور س ابت كرنا يداكم اشتهار بازى كى وجد ب ان جزول كى مالك بوحتى ب اس کے لیے نی متعلقہ سر کرمیاں شروع کرنی بوس۔ باضی عمد کوئی مجی ایمنی بھاری تعداد میں اشتہارات کے لیے مید اخباروں سے ستے داموں می خرید کر کانی نفع کما سکتی تھی۔ اس روایت کو توڑنے اور اخداروں کے اشتہاری نرخ اور کمیشن کا معیار قائم کر کے تمام جرائد کے پہلشروں کی ايك الجمن 1939 على الذين ايدُ ايطرن نعز بيرس سوماكل (آئي اي اين الی) کے نام سے قائم کی می۔ اب اس کا نام بدل کر انڈین غوز پھے س سوسائل (آئی این ایس INS) رکھ ویا ممیا ہے۔ یہ سوسائل ورامل اخباری مالکان کی سوسائی ہے۔ و یج بورڈ، اخباری کاغذ، اشتہارات وغیرہ سے متعلق تمام امور میں یہ سوسائٹ سرکاری، شم سرکاری اور فی سکٹر کے اداروں ے تال میل تائم کے رہتی ہے اور اخارات کے مالکان کے مفادات کا ہر پلوے تحفظ کرنے کے لیے مرکزم عمل رہتی ہے۔ جو اشتہاری ایجنیاں آئی این الیس کی ممبر بن حاتی ہیں ان کو پیکلی ادائیگل کے بغیر سوسائل کے ممبر اخباروں میں اشتمارات شائع کرانے کا حق مل جاتا ہے۔ لیکن مقررہ مت می اگر کوئی اشتماری ایمنی کمی اخدر کو واجب الادا رقم کی ادائیگی نیں کرتی تو سوسائی کے ممبر اخیارات میں اس کے اشتباروں کی اشاعت اشتہار کی قیت کی پیکل اوائیگ کے بغیر بند کر دی جاتی ہے اور اس کا كيش مى 15 فيعد ے كم كر كے 10 فيعد كر ديا جاتا ہے۔ آئى اين الي کا مرکزی وفتر نی ویل میں رفع احمد قدوائی مارگ بر ہے۔ اس کا ایک میسٹ ہوس مجی اس عدرت میں سے جہاں دیل سے باہر کے ممبر اخباروں کے مالکان کو رمای زرخ پر عادمتی قیام کی سولیات وستیاب ہیں۔ اس

كيزول اور كاسطائيد اشتهارون يركوئي كيفن نيس ملك ركن اخبارات يراه راست کی مشتم کو کیفن کیل دے کے حمر فیر تنلیم شدہ ایجنبیوں دفیرہ کو 10 فیصد تک کمیشن دے سکتے ہیں۔ معتم افداری عظیمیں: ہدوستان کی معتم افیاری عظیموں کے نام و یے حب ذیل ہیں: الذين غوز عيم سوسائل، آئي اين اليس بلذيك، رفع مارك، ئى دلى 110 001 آل اللها غوز يهي المياز كانزلس ، روم نبر 36، نارتم الأحميلس، آر. ك. آثر م لمرك، نئ دفي - 110001 آل اللها غوز يهي ايميلائز نيدريش، 29 فتكر ماركيث، في و في \_ 110001 آل اللها اسال ايند ميديم نوز يير فيدريش، 26 الف كناك بليس، ئى دىلى ـ 110001 الميرز كلد أف اطيا ، دفى بريس بلنك، جمنديدالان اسيد، رانى جمانى مارك، ئى دىلى ـ 110055 الله ين فيدُريش آف اسال ايندُ ميديم نوز جيرز، 53/19 اولدُ راجندر محر، ئى دىلى - 110060 المرين فيدريين آف وركك جرالسس، فليت نبر 29، نوسنرل ماركيت، ئى دىلى - 110001 الثرين الشنى ثيوث آف ماس كميوني كيشن، ذى ١٦، اين ذى اليس اي، يارك 11، ئى دفل - 110049 الثرين ليتكو يحز يوز يهيرس اليوى ايشن، جنم بعوى بعون، ممبئ - 400 001 الثرين رورل مريس ايسوى ايش، 1 مورماتيخ، ني ديل- 110002 نيعم يو يمن آف جرشش، 187 آلث رام روؤ، لكمنو 226001 يريس كلذ آف اغياه كلذ بال، سوب نبر 6 ، وي ميجنك، مبني 200 000 ريس انسى نيوك آف اللهاء سير ماؤس اليسي، باره تحميا روا، ئى دىلى 110001 اسوهل نزؤ بلي كيشنز ايسوى ايش، شوراب بالاس، 235 دادا بمائي نورو في رود، الله الله تحديكل بلي كيشز اليوى الثن، 12 ، معرت جيرس برنام اسريت، ممينک 400 001

الله ب جر المسلس بونين، 29 فتكر مادكيث، فتى دعل- 110001

31-03-98 كو الفقام سال ير سوساكل ك 723 ركن اخبارات میں اردو اخباروں کی تعاد مرف 23 تھی۔ آئی این ایس کے رکن اخبارات كى مجوى تعداد اشاعت 464653722 تقي- ان ركن اخبارول عمل روزناموں کی تعداد 399ء ماہناموں کی تعداد 153 ، ہفتہ واروں کی تعداد 110، پندره روزه اخبارول کی تعداد 51 اور دیگر زمرول کی تعداد 10 تھی۔ ان میں 312 میرے، 316 اوسط اور 195 بوے اخبارات تھے۔ میرے اخارات وه كبلات بن بن كي تعداد اشاعت 25000 تك بو، اوسط وه اخبارات کہلاتے ہیں جن کی تعداد اشاعت 25001 سے 75 بزار تک ہو اور بوے وہ اخبار کہلاتے ہیں جن کی تعداد اشاعت 75001 اور اس سے زیادہ ہو۔ 40-1934 می آئی این ایس کے زرید تسلیم شدہ اشتہاری ایجنسیوں كى تعداد مرف 14 متى ـ اس تعداد من سال ما ساف موا اور اب ان کی تعداد 718 ہے۔ 1939-40 میں آئی این ایس کے رکن اخبارات کی تعداد 14 محمى جس مي سال به سال اضافه موا اور اب ان كي تعداد 723 بـ سوسائل کے اشتماری اظافیات ؛ افرین بوز پیر سوسائل نے اپنے ارکان کے لیے اشتہاری اظاتیات اور میڈیکل معیارات مے کر دیے ہیں۔ ان کی تعداد وس ہے۔ اس نے اشتماری ایجنسیوں کی خدمات کے مجی معادات مقرر کے بن جن کی تعداد جدے۔ سوسائٹ کے ذریعہ اشتماری ایجنسیوں کو رکنیت دینے کے بھی قواعد و ضوائط ملے کیے محتے ہیں۔ ان کی رو سے تعلیم شدہ ایجنیوں کے دو زمرے ہوتے ہیں۔ ایک مارش (Provisional) ركنيت كا اور دوسر الحمل (Full) ركنيت كا- ايك سال عمل رکن افبارات کو 25 لاکھ رویے تک کے اشتہارات دینے والی ایجنسیوں کو عارضی اور 50 لاکھ روپے یا زیادہ رقم کے اشتمارات دینے والی ایجنیوں کو ممل رکنیت وی جاتی ہے۔ رکنیت ماصل کرنے کے لیے کم ے کم 2 لاکھ روپے کا موڑ سرمایہ ورخواست وہندہ ایجنی کے پاس ہونا واے۔ نی اشتباری ایمنی کو رکنیت ماصل کرنے کے لیے تین سال کے ليه 35 بزار رويه نقد يا بيك كارنى كى فكل مي، حسد دارانه مكيت كى ایجنسیوں، کمٹیڈ کمپنیوں یا اشتہاری کواریٹی سوسائٹیوں کو 70,000 رویے نقد یا بینک گارنی سوسائل کو والی موتی ہے اور سالانہ بیلنس شیت بھی سوسائل می جع کرانی بوتی ہے۔ اشتہاری ایجنبیوں کو 60 دن کا کریات (قرض) مل سے عمل رکن اشتہاری الجنبی کو اس کے دربعہ دیے مے اشتہاروں بر 15 فیصد کیفن اور مارضی رکن اشتہاری ایجنی کو 10 فیصد کیفن ما ہے۔

ایجنیوں نے اپنے پیشر کی ہاقاصر گی اور نمائندگی کے لیے 1945 میں افدور ٹائزنگ ایجنیز ایسوی ایٹن آف اللیا (اے. اے. اے. آف اللیا) قائم کی۔ 1952 میں مشترین نے اپنے مقاصد و فوائد کی نمائندگ کے لیے اللین سوسائن آف افدور ٹائزرس کی فیاد رکھ۔

آڈٹ بورو آف سرکولیٹن (ABC) جو 1948 میں قائم کی گئی ایک اور تنظیم ہے جو جرائد کی تعداد اور سرکولیٹن کی تنظیم ہے جو جرائد کی تعداد اور سرکولیٹن کی تنظیم میں شتہرین، جرائد اور ایجنیاں تیوں شائل ہوتے ہیں۔ یہ تیوں اپنے کاروبار سے متعلق کاموں بارکیٹ ریسری اور ایمورٹائزنگ ریسری کی ترقی کے لیے مشرکہ طور پر کام کرتے ہیں۔ 1970 میں ریسری کی ترقی کے لیے مشرکہ طور پر کام کرتے ہیں۔ 1970 میں اے۔ اے۔ ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک کی تعداد ایک ایک ترقی کے اور ایک ترقی میں موالات کے گئے تھے اور ایل قدر میں موالات کے گئے تھے اور ایل قدر رستی اور جامع سروے کیا گیا تھا۔

آج اشتباری کاروبار کا مطلب لوگوں تک مرف اطلاع پینیانا نیم ہے بلکہ اب اس میں بارکیٹ ریرج، کنزیو مردیرج، پروڈکٹ ریرج، ایدور انزنگ ریرج اور آپ یش ریرج بھی شائل ہیں۔ ان متعلقہ مرکز میوں کی وجہ سے معنومات کو بہتر بنانے اور ان کے بارے میں فریداروں کی رائے جانے میں عدد لمتی ہے۔

بال کر ارائے ڈی (جو پال لیزر فیلڈ کا طالب علم تھا) نے ہمل کی ہے۔ وور الرائے ڈی (جو پال لیزر فیلڈ کا طالب علم تھا) نے ہمل کے دور محومت میں جرمنی ہے اسریکا اجرت کی تھی اور پھر امریکا میں وہ محومت میں جرمنی ہے امریکا اجرت کی تھی اور پھر امریکا میں اس نے اپنی رس محکون امریکا میں آتا کی گے۔ 1946 میں امریکا کے اشتہاری افراجات محصوبی المریکا کے اشتہاری افراجات کورو روپ تھے جید 1950 میں یہ افراجات چارگانا ہوں کر 2720 کرو وروپ ہو گئے ہے۔ ہمدوستان میں اشتہاری افراجات تقریباً تمین ارب کرو روپ ہو گئے تھے۔ ہمدوستان میں اشتہاری افراجات تقریباً تمین ارب روپ ہیں۔ اس ریسری میں افراجت و موزونیت ناچین کے لیے تحقیقات کی جاری ہیں۔ اس ریسری میں افراجت کی دوج سے فریدادوں سے حاصل کی محمولیت کی صحت پر خلک کیا جاسکتا ہے۔ اس کی مخت پر خلک کیا جاسکتا ہے۔ میں مدو فیس کی ہے بکہ آکمو میں کی مطالب کی محت پر خلک کیا جاسکتا ہے۔ میں مدو فیس کی ہے بکہ آکمو میں کی محت پر خلک کیا جاسکتا ہے۔ میں مدو فیس کی ہے بکہ آکمو میں کی محت پر خلک کیا جاسکتا ہے۔

آج اشتہاری کاروبار پر ایک نیا دبلا خریداروں کی جانب سے ڈالا جارہا ہے۔ فریداروں کی المجمن اشتہاروں میں کیے گئے دموے کا مصنوعات کی خوبیوں سے موازنہ کرتی ہے۔ اگر دموئی مشتبہ پایا جاتا ہے تو مشتمر کو جوت پیش کرنے پڑتے ہیں یا گھر اپنے دموے کو بدلنا پڑتا ہے۔

امریکا می NADER کی وجہ سے اس تحریک کو کائی زور طا ہے۔ Federal Trade Commmission کی مدد سے بے شار اشتہاری دھووں کو بدلا گیا ہے کیونکہ ان کے دعوے ان کی مصنوعات پر پورے نہیں اتریج تھے۔

ہندوستان میں بھی اس کا رجمان شروع ہو چکا ہے اور روز بروز بڑ کیر رہا ہے۔ یہ رجمان آزاداند اشتہاری پالیمیوں اور مصوعات کی خوبوں کی جائج کے لیے صحت مندو منید ابت ہوگا۔

افتفانگ یوگ: مبرقی پنجی نے جس تربیت کو مر جب کیا ہے اس کو یوگ کہا جا اس کو کو گر کہا جا اس کو فقر کی قدر فی ہیں گئی ہوئی حصوصیات کو بیان کر سکتے ہیں۔ ابتدائی فی ہیں لیکن اس کی موٹی موٹی خصوصیات کو بیان کر سکتے ہیں۔ ابتدائی مفتل ہے۔ جن کو یم اور نیم کہا جاتا ہے۔ یم زیادہ تر سلی ہیں جس میں سے تفلیمات شامل ہیں: (1) ابنا، یعنی کی کو ضرر نہ پنجانا، (2) ستیہ، یعنی جموب نہ یولئا، (3) استیہ، یعنی کی چیز کو نہ چاتا یا کی کی جا کداد کا ناجائز استمال نہ کرنا، (4) برجمہ چریے، یعنی جرد یا شادی نہ کرنا، (4) برجمہ چریے، یعنی تجرد یا شادی نہ کرنے کا عمد ادر (5) ایک کی دمن دولت کو قبول نہ کرنا۔

نیم می ایجانی نیکوں کی سمی شال ہیں۔ مثل (1)شوج یعن پاکیزگ، (2) سنوش مین قاصت، (3) پ یعنی قمل، (4)سواد صیائے یعن مطالعہ، (5) ایشو پر تدھان یعنی ایشور کی بھی۔ ان کو یوگ کے دس ادکام کہا جاتا ہے اور ان کا عام ربحان ترک دنیا کے متعلق ہے۔ پہلے گروہ میں انبا بہت زیادہ ایمیت رکھتی ہے اور ای کو یم کا آغاز اور انجام بھی کہا جاتا ہے۔ باتی کی چار نیکیاں نہ صرف اس میں اپنی بنیاد رکھتی ہیں بلکہ اس کو کمل ہونے میں مدد کرتی ہیں تاکہ بالآخر اس کی مشق بالحاظ مکان و زمال اور عوالت اچھی طرح کی جاسکے۔

اس ریاضت کے بعد ہوگ کی تربیت کا آغاز ہوتا ہے۔ اس حم کی تربیت معدومتان میں بوی قدامت سے چلی آری ہے اور آستک اور

التك دولوں ملتوں كے علم ميں تقيد النشدوں اور بدھ مت كے مائد ووسرے نظریوں میں بھی اس کا مقام فملان ہے۔ مہاجمارت میں بھی کی جگہ اس کے حوالے چیں کے گئے ہیں جو اس کی بوی مقبولت کو ظاہر كرتے ہيں۔ چھلى نے جس يوگ كى مقين كى ب اس ير ببت كھ مقلبت كا رگ چھلا کیا ہے اور اگرچہ وہ کھے فاص فرق الفرت اولاں کو ماصل كرنے كا ذكر كرتا ہے ليكن ان كو تحقق ذات كى راہ يس ركاو يس مجم كر سرسری طور پر ذکر کرکے عال دیتا ہے۔ افغانگ ہوگ کی تربیت کو دو مولوں عل تعلیم كر كے يور مل حم عل أن ، 'رانام' اور 'ر تاباء' ین علی الرتیب طرز نشست، منبط دم اور حاسوں سے ان کے محسومات ک علاصد کی کو ختب کیا میا ہے۔ اس کا مقعد جسمانی پہلو سے من کو قابو يس كرنا ب اور دوسرى فتم يس 'وحارنا'، 'دهيان' اور الدهى' داخل بي جو مراتبہ کی مخلف صور تمی ہیں اور اس بر راست قابد بانے کا مقعد پیل نظر رہتا ہے۔ تمام تربیت میں بنیادی اصول یہ ہے کہ عرصہ دراز کی عاوت ے انسان کی قوت عملی تجرفی ذات کے تحفظ کے لیے موافق ہو تکل ب اور اب اس کو دوبارہ اس طرح مطابق کرنے کی ضرورت ہے کہ اس کے اعداس سے بالکل برعس 'برش' کواس کی مج مالت میں برقرار رہے کا مقعد عامل ہوجائے۔

زوکلپ ہاوھی۔ یوگ کے کمال تک کینے کی مزاوں میں سے
آثری منزل ہے جو براہ راست نجات کی طرف رہبری کرتی ہے۔ اس ک
دو صور تی ہیں جن کو 'ماوی کلپ ہاوھی' اور 'زوکلپ ہادھی' کہا جاتا
ہے۔ ٹانی الذکر منزل مقدود ہے اور اول الذکر اس کے وسیلہ کے طور پ
کام میں لائی جاتی ہے۔ دولوں عیں کیاں بلند ترین دھیان کی قوت ک
مزورت ہے۔ پہلی حالت ایس ہے جس میں اگرچہ وہ تمام چیزوں کو قوج
سے خارج کرکے کائے کی ایک خاص دھیان میں منہک ہوجاتا ہے۔ یہاں
میں کو رش ہورہ ہیں خیاں ہوتا کہ اس کو درش ہورہ ہیں کین
جاتا ہے۔ اندرونی کی شی کے تمام مرشفے یہاں جرے اکمر جاتے ہیں اور
برمی اسے ستواگن کے تمام مرشفے یہاں جرے اکمر جاتے ہیں اور
برمی اسے ستواگن کے مضر کے ماتھ اپنی اضلیت عمل چک اٹھی ہے۔
جاتا ہے۔ اندرونی کی شی اس کا شور بھی ختم ہوجاتا ہے اس لیے اس کو مؤتی
نروکلپ ہاوھی عمل اس کا شور بھی ختم ہوجاتا ہے اس لیے اس کو مؤتی
الشوری' کہا جاتا ہے۔ برمی اس وقت اپنا کام کرنا ختم کرد ہی ہے اور اس

نہ صرف کرور کیفیتیں مغلوب ہوجاتی ہیں جو رجو کن اور تمومن کے غلبہ ے بدا ہوتی ہی بلکہ ستواکن کے غلب سے بدا ہونے والی کیفیتیں مجی موتوف ہوجاتی ہیں۔ جب نروکلی سادعی کی تعلق مالت میں بدعی اس طرح ہمہ تن ایش بر متوجہ موجاتی ہے تو برش کو اکیا اور الگ چھوڑ کر وہ فود مجی بیشہ کے لیے عائب بوجال ہے۔ اگر ہم اپنی عام وائن مالت کا مقابلہ ایک تالاب میں بانی کی موجوں سے اشخے والی سطے سے کری جس کے کنارہ پر ایک ورفت کا عکس مرافش صورت میں و کھائی ویتا ہے تو ساوی کلی سادهی کی مالت یں ای درفت کا عس ایا دکھائی دے کا جیے کہ تالاب کی برسکون علم آب بر اٹی میم مالت میں قائم اور جما ہوا ہے اور زوکلب ساوحی اس مالت کو ظاہر کرتی ہے جبال تالاب سوکھ جانے ے باعث مطلق کوئی عس بی نیس برتا۔ بلکہ اکیا در نت جیا کا دیا کھڑا ہوا ہے۔ چانچہ زندگی کی بھی تمن سطیں ہیں جن می فرق معلوم کیا جاسكا ہے۔ کہل سط وہ ہے جس میں عمل اور حركت اور فظت اور كافت پیدا کرنے والے رجو کن اور حمومن نقم و منبط پیدا کرنے والے لازی ج ہوتے ہیں۔ دوسری سلم جس میں اطافت اور نور پیدا کرنے والا ستواکن نمایاں ہوتا ہے اور تیسری سطح وہ ہے جو ستوامن کے بھی ماورا ہوتا ہے۔ کم درجہ کی عادمی تو نفساتی طور پر قابل فہم سے لیکن نروکلب عادمی چو کل پہلے سے بی من کے امتاع کو فرض کر لیتی ہے اس لیے وہ میں طبی نفی حیات سے ماورا لے جاتی ہے اور ہم اس حالت میں خالص تصوف کی ونیا میں مطے جاتے ہی اور دوای آند حاصل کر لیتے ہیں۔

مباداجاؤں نے بھی اس سلسلہ کو جاری رکھا تھا۔ اس سلسلہ کے آخری ہیرو ہے پور کے مہداجہ سوائی ہے عظمہ ہیں جن کے بکید کا تفسیل ذکر کرش کوی نے اپنی نظم 'ایٹور والاس' ہی کیا ہے۔

امحاب كيف: كف ك معى ملى عن مارك بير- امحاف كبف يين قار والي الحيس اسحاب كيف والرقيم بهي كيا جاتا ب يعني قار اور كتي والے لوگ۔ قرآن مکیم کی سورہ کبف میں مختر طور پر اسحاب کبف کا قصہ للكور ب جويد ب: چند لوجوان تے جو اللہ ير ايمان لے آتے تھے۔ خدا نے اقمیں بدایت و استفامت کی دولت عطا فرمائی تھی۔ ان کے برعس ان ک قوم شرک میں جا تھی اور الل اعان یر طرح طرح کے مظالم قوا کرتی تھی۔ ان نوجوانوں نے یہ طے کیا کہ اسنے ایمان کی سلامتی کی خاطر لوگوں اور ان کے معبودوں سے کنارہ کش ہوکر اللہ کی رحت پر مجروب کرتے موتے وہ ایک فار میں بناہ گزیں ہوجائیں۔ جب وہ فار میں بناہ گزیں ہو گئے تو الله تعالى نے ان ير نيند طاري كروى اور وہ اس حالت ميں رہے كه كوكى دیکھنے والا مکان کرتا کہ وہ حالت بیداری میں ہیں۔ ایک مت کے بعد اللہ تعالى نے جب افھيں بيدار كيا تو افھيں يہ محسوس مواكد ايك دن ياس سے بھی کم سوئے ہیں۔ افھی اس طویل نیند کا اندازہ اس وقت ہوسکا جب انموں نے این ایک ساتھی کو وہ سکے جو ان کے پاس تھے اور جو اب برانے ہو کے تع وے کر شم میں اشیائے خورونی لانے کے لیے بیجا۔ اس طرح شم والوں کو ان کی خبر ہو میں۔ اتنا طول زبانہ مزر جانے کے بعد شم والوں میں ایمان کا غلبہ ہوچکا تھا۔ ای یاحث انھوں نے امحاب کبف کے مرنے کے بعد اس فار کے قریب ایک میادت کا تغیر کردی۔

اسحاب کیف کی مسح تعداد اور فار میں ان کے سونے کی مدت کے متعلق علا و مغرین مخلف الخیال ہیں۔ وراصل قرآن میں اسحاب کیف کی تعداد اور تغیین مدت نہیں ہے بلکہ قصد کی ایمیت پر زور ہے۔ کا بیک ہے کہ اللہ بی بہتر جاتا ہے کہ وہ کتے تنے اور فار میں ان کے قیام کی مدت بھی اللہ بی کو معلوم ہے چو کلہ آسانوں اور زمینوں کے سب پوشیدہ حال ای کو معلوم ہے۔

تاریخی شواہر سے معلوم ہوتا ہے کہ اسحاب کبف کا قصد حیسائیوں میں بھی بہت مشہور تھا۔ حضرت ابن عباس کی اس روایت سے کہ قریش نے یہود مدید کے مشورے پر حضور اکرم سکتے ہے اسحاب کیف، ووالتر میں اور حقیقت روح کے بارے میں امتاؤ استضار کیا تھا۔ ای

موقع پر بی سورہ اللهف نازل ہو اُن محید قیاس ہوتا ہے کہ یہودی اس قصد سے پیلے سے واقف تھے۔

اس قسد کی تعیر مخلف علما نے مخلف کی ہے۔ بعض کے نزدیک الرقیم اس بھی کا نام ہے جہاں یہ واقعہ چیش آیا تھا اور بعض کے نزدیک الرقیم سے مراو وہ کتیہ ہے جو غار پر اصحاب کبف کی یادگار کے طور پر لگیا ممیا تھا۔ قرآن کریم میں کتیہ (الرقیم) کا لفظ اشافہ ہے جو مسجی روایات میں کم کور فیس ہے۔

اصناف كا الجرا: جديد سنطن من يه ايك ايامورى التخراق ظام الا مي به جس كى حكيل منف (اوشد الماطف يجيد) كى دد ي كام في بول (اوشد الماطف يجيد) كى دد ي كام في بول (اوشد الماطف يجيد) نے قبلى تعنايا كى روائق لقم بندى كو اصناف كى دو ي بين بو منطق سنيس بين ان كى تشر تك ريافيات يا خصوصاً الجرا مي مستعمل مرب و جمع جيد تفاعلات كى روشى مى كى اس لي امناف كا الجرا ابولى الجرا كى نام يه بحى معروف باس التخراقي نظام كو مختلف صور تولى اور مساواتوں كى دو ي سمجما جا سكن بو مندرجد ذيل فموند ايك صورت ب جس مين چند علامتوں كو اساس بناكر (جوكى ي معرف ايك مورت ب جس مين چند علامتوں كو اساس بناكر (جوكى ي معرف ايك عورت ب جس مين چند علامتوں كو اساس بناكر (جوكى ي معرف ايك ب عاد يول ايك ب

اصول بائے (قوانین) فکر: روائی منطق کا ایک بنیادی نظریہ قا کہ تمام منطق اصول و ضوابط تین بنیادی اصول بائے قر (جنس منطق ک پیشر کتابوں میں قوانین فکر کے نام سے موسوم کیا گیا ہے) پر بنی ہیں جو فکر و استدال کی ہر مثال میں خاہر یا مضر ہوتے ہیں۔ انھیں عام طور سے تالون کہا گیا ہے اور لفظ قالون کا استمال یہاں اس معنی میں کیا گیا ہے جس میں ہم قالون فطرت کا ذکر کرتے ہیں۔ یعنی شیح فکر بھیشہ ان کے مطابق ہوتی ہے یا ہوں کہا جائے کہ فکر بھیشہ ان اصولوں کی بیردی کرتی ہو بھی ہوتا ہے بھر طیکہ فکر میح اور لفم و نشق کا پابند ہو۔ استدال چونکہ منظم و مربط فکر کی ایک حال ہم اے اس کے لیے ان قوانین کا پابند ہونا اوری میں اصول میں تا میں اصول میں تا الدور عائی۔ یہ اصول ہیں تا اصول عینیت، اصول تا قفی اور اصول خارج الدور اعتمار الدور اعتمار الدور اعتمار الدور اعتمار الدور اعتمار اعتمار اعتمار الدور اعتمار اعتم

(1) اصول عینیت کو روایق منطق میں اس مثل میں پیش کیا گیا ہے۔ تضیہ آل اپنا صمن ہے۔ یا اگر آل صادق ہے آو آل صادق ہے۔ اس کی امیت منطقی اور قلسفیانہ بحث میں ایک معیانی اصول کی طرح مجمی گئ 58

a U b = b U a ب د ما المراكبين يس ع ك ب (5)

(6) اگره اور طائراکین بین م کے وب a nb = b u a

(7) اگره ۱۰ فادر واراکین بین ۵ کے ب (c) = (a∪(b∩y) = (a∪b)∩(a∪y)

> (8) اگره، طاور واداکس بین ی کے تب a∩(b∪y) = (a∩b)∪(a∩y)

(9) اگر 0 اور مخصوص اضاف ہیں جو اصول متعارف 3 اور 4 کی شرائط y پری کرتی ہیں توہ میں شائل ہر y کے ساتھ y میں y ہے کہ کے کے کہ کے کے کہ کے کے کہ کے کے کہ کے کے کہ کے کے کہ کے کے کہ کے کے

(10) ع ك اعدر كوئي ه اور 6 اس طرح شال بين كه a + b

رفع تالى: استنباط كى وه معج شكل جس يمى ايك شرطيه تفنيه (مقدمه أكبر) اور اس كے موثر كے نقيض (مقدمه اكبر) اور اس كے موثر كے نقيض اوتا ہے شاؤ وه أكر آتا ہے لو على جاتا ہوں على خير جاتا ہوں للذا وه فيرس آتا ہے۔ علامتى طور ير اسے اس لكھتے جن :

P ⊃ q وواكر آنا ہے تو عمل جانا ہوں P ~ عمل خيس جانا ہوں P ~ وہ خيس آنا ہے

اطالوی فن تقیر: اطالیہ بی بیسائیت کے ابتدائی دور کے کرجا کمر زیادہ تر بی لیکا طرز کے ہیں۔ درمیائی بال (Nave) اور بنتی راستوں (Aisle) کے درمیان اور مج ستون ہوتے ہیں جن پر کمائیں ہوتی ہیں یا سرستوں اور محوالی طاق ہوتے ہیں اور بعض وقت ان سے ملے دو مجافظ کرے ہوتے ہیں۔ اس تم کے کرجا کمروں بی دوم کے قریب سف بیٹا کا کرجا کمر (425-430) ہور سف یاتو سف باتو سف باتو

روم کے بعد میسائیوں کا سب سے بوا مرکز رویند (Ravina) میں قبلہ یہاں بھی کر چاکھروں کی بوی تعداد بی لیکا طرز کی ہے۔ اس کے علاوہ سینٹ وٹال کا کر چاکھر (547) بازنطینی طرز کا ہے اور گاٹا چاسیڈیا کا مقبرہ بے ان طرز کا (دیکھیے بازنطینی و بے نائی فن تجیر)۔ تھیوؤورک کا مقبرہ ہے۔ کی جث میں اگر کی مدیا تسور کو ایک متی میں سمجا کیا تو ہے لادی ہے کہ اس بحث کے دوران اس کو ای ستی میں استعمال کیا جائے مگر صوری منطق میں اس کا مفہوم کی مد کا ساوی بالذات ہوتا ہے۔

(2) اصول تا تف درامل اصول عدم تا تف ہے جس کے مطابق کوئی جی صد یا تصور اگر ایک معنی جی مستمل ہو یا کی ایک شے ک فائدی کرے تو اس بیاق و مہاتی جی وہ حد یا تصور اس کے تعیش کی طرف اشارہ نہیں کر سکا یا اس کے تعیش میں مستمل نہیں ہو سکا۔ روائی سنطق جی اے بی کہا گیاہے۔ اگر و متراوف ہے ک بو سکا۔ روائی سنطق غیل اے بی کہا گیاہے۔ اگر و متراوف ہے طرح اس کے خطاق بھی بی سمجھ کیا معنوی طور پر کوئی بھی حد ان دو معنوں جی بی حد ان کے وقت مستمل نہیں ہو سکی جن جی جی حد ان جدید سنطق جی اس کی شکل ہوئی ہے کا ور معنوں جی وادر فیر م کا انسال ممکن نہیں۔

(3) اصول خارج اوسط روائي منطق كا وہ اصول ہے جے ہوں چي كيا كيا ميار تفيد ق يا كاذب ہے يا صادق۔ حمر بعض صور توں جي اس اس اصول كا اطلاق بچھ پابندہوں كے ساتھ ہى حكن ہے۔ يہ حكن ہے كہ اس كا اطلاق بچه يابندہوں كے ساتھ ہى حكن ہوئے كيا جاتا ہے وہ دو صور تمی تمام حكن صور توں كو لخابر نہ كرتى ہوں۔ مثل عام طور پ يہ تشيم كيا جائے كا كہ كوئى تفيد آيا صادق ہے يا كاذب حمر مستقبل كے متعلق تفايا نہ تو صادق ہوتے ہيں اور نہ كاذب حمکن ہونے كي حقل ايك تيمرى صورت ہے جو صادق وكاذب كے علاوہ ہے۔

## اصول بائے متعارفہ:

## Axioms

- (1) اگر عادر دا شال میں على ب كا اله شال ب على
- (2) اگرداد و شال بین على ب anb على به على
- (3) ع میں کوئی شے (ند) ہ اس طرح ہے کہ a = 0 ∪ a میاوی ہے ہ کا جو ، میں کی مجی a کا حزادف ہے۔
- (4) على كل ف 1 الى طرح ب ك ه = 1 مع و كا يوه على (4)

65

بہت مظیم ہے۔ وہ مو تھک بادشاہ تما اور اس کے مقبرہ کی عارت پھر کی ہے۔ کا اس کے مقبرہ کی عارت پھر کی ہے۔

میمائیت کے ابتدائی دورکی دو اور محار تی فاص طور پر قائل ذکر ہیں۔ ایک ہے بینٹ سلواتورے کا گر جا کمر جو اسائیو میں چو تھی معدی میسوی میں تھیر کیا گیا قلد اس کے سامنے کا حصد اور اندرونی سجادت و تقیر رومن عبد کے آخری دور کے طرز کی ہے لیکن اس کا قبہ شای یا مشرق قریب کے طرز کا ہے۔ دوسرا بینٹ لارزدکا کر جا کھر ہے جو میلان میں ہے۔ یہ پانچویں معدی میں اس میں بینٹ دالل کے کرجا کھر کی شان و میں کانی تبدیلیاں کی گئیں۔ اس میں بینٹ دالل کے کرجا کھر کی شان و شوکت ہے۔

ای زائے میں طورلس کا نن تعیر مخلف ہے۔ اگرچہ یہاں رومن طرز تعیر باقی ہے لین اس میں بوی زاکتیں پیداکی مئی تعیں۔

" اٹلی کے روشی (روابیت) اور باز نطیق فن میں کافی چزیں مشترک ہیں۔ 1063 میں ویش میں پوری طرح باز نطیق ابنائل پر ایک مقارت بینٹ بارک کا کر جا کھر تی تھی۔ جس میں پاچھ تیے۔ جنوبی اٹلی کے بعض کر چاکھروں میں بھی بال کے اور تے بنائے کے ہیں۔ مقلیہ کے بعض کر چاکھروں میں باز نطیق کے علاوہ عربیں اور نارمنس کا بھی اثر نمایاں ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ شیر ان تعیوں کے تملد میں رہا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ شیر ان تعیوں کے تملد میں رہا ہے۔ موسی میں ویش اور دوسرے مقالت پر باز نطیق طرز کے محل اور

دوسری فیر ند ہی عمار تی بھی بن ہیں۔ تیر ہوی اور چودہوی صدی

عیسوی میں جنیوا، ویس وغیرہ میں کئی بیلک عارتمی اور بال بنے ہیں۔ اس زمانے میں کو تھک طرز تعمیر بھی داخل ہوچکا تھا۔ اطالیہ کے بہت سارے شہروں میں کرجا کمراور دوسری عارتمی ای طرز میں بنے گلی تھیں۔

پدرہویں صدی سے نشاۃ ٹانیہ کا دور شروع ہوتا ہے جس کی ابتدا ظور لی سے ہوئی۔ و بنی، روم اور میاان وغیرہ یں یے طرز کائی بعد یس آیا۔ اس دور بی نہ سرف مجسہ سازی اور مسوری بی اٹلی نے لیوارڈو داوئی، انکیل المجیلو، رفائل بیسے عظیم فن کار پیدا کیے بلکہ فن تقییر اور شہری منصوب بندی میں مجمی اٹلی نے سارے یوروپ کی رہنمائی کی۔ سولیویں صدی میں روم میں وسیح چوک اور ان سے تھے والی سیدھی اور پوڑی شاہراہوں کی تقییر شروع ہو بھی تھی۔ برنینی کی منصوب بندی آئ

ستر ہویں اور افحارویں صدی عمل بروک فن تقیر کا دور کم ہونے لگا تقلہ انیسویں صدی کا دور اگل کے فن تقیر عمل کافی ابہت رکھتا ہے۔ ٹوکلائیک اور نوبو بائی طرز میں کئی عظیم عار تحل اس سال بنائی گئی ہیں۔ پیٹر بیافی کے مشہور عالم گرجا کمر، بینت فرانسوؤی پاوا عیاس میں تقیر بیادی کے مشہور عالم گرجا کمر، بینت فرانسوؤی پاوا عیاس میں تقیر کارلوظس تحییر وفیرہ ای دور میں ہے۔ انیسویں صدی کے آخر تک کارلوظس تحییر وفیرہ ای دور میں ہے۔ انیسویں صدی کے آخر تک

بیویں صدی کا دور فلک ہوس عارتوں سے شروع ہوا۔ آج اس می سے سے تج ب کے جارے ہیں۔

اطلس (Lapetus) اولا تا اطلس لے پی ٹس (Lapetus) اور کل بین (Clymene) کی اولاد تقل ہے بیائی دیوبالا کے ایک بیرو کا بھائی تقل ہے کائی ٹن تال بیائی ٹر (Clymene) تھا اور اولیہا والوں کے خلاف بٹک بی اس نے ٹائی ٹن والوں کی اگوائی کی تھی۔ جب بائی ٹن والوں کو گلست ہوگئی تو اطلس کو ہے سزا دی گئی کہ وہ آسمان کو تقامے کھڑا رہے۔ چنانچہ اس دیوبالائی روایت کے مطابق ہے آسمان آج تک اس کے کا ندھوں پر کا ہوا ہے۔ یہی ایک روایت ہے کہ رواتی ہیرو ہرکیولس (Herculus) نے اطلس کا ہے بو تھ ایک باد اپنے کندھوں پر اٹھا تھا کیونکہ اطلس نے اے بیس پ راکزی باذی سلمہ کا نام مجی اطلس ہے۔ جغرافیائی نقشوں کے مجموعے کو مجی اطلس سلمہ کا نام مجی اطلس ہے۔ جغرافیائی نقشوں کے مجموعے کو مجی اطلس

(Atlas) کیا جات ہے۔

اظهاريت فن (Expressionism of Art): اظهاريت فن جدید فن سے جس کے اسکول میں عطوط اور رنگ میں مبالغہ آرائی اور یار کے ذریعہ اسے مقصد کا اظہار کیا جاتا ہے۔ اس اسائل کی سادگی سے تاثر زیادہ ممرا ہوتا ہے۔ یہ اسکول اٹل اور فرائس کے باہر زیادہ معبول رہا۔ مشہور مصوروین کاک (Van Gagh) اس کا یانی تصور کیا جاتا ہے۔ اس ک تعویروں کی کیریں بہت مادہ اور رنگ بہت مجرے ہوتے ہیں۔ فرانس می اس اسٹاکل کا سب سے بوا فن کار تولوزا لائرک (Toulovsi Lautrec) تعاریه اساکل جرمنی میں بہت مقبول تعار تیکرو آرٹ کا بھی اس میں بہت اثر تھااور ای لیے ہٹلر اس کا خت مخالف تھا۔

اعلام - فنون لطيفه و تهذيب: أربم موجوده ايان ك نتخ می دریائے وجلہ کے شال میں خلیج فارس سے آمے اور مشرق میں عراق ک سرحد سے ملے شم شوشان (Shushan) کی طرف نظر والیں تو ہمیں وہ علاق لے گا جہاں کی زمانے می ایک قدیم شر سوسہ آباد تھا جو ولایت اعلام (Elam) کا مرکز تھا۔ اس علاقے میں (جو ایک طرف وادیوں سے اور دوسری طرف پہاڑوں سے محمرا ہوا تھا)، دنیا کے ایک ابتدائی ساج نے جم لیا تھا۔ عرصہ ہوا ایک فرانسیل ماہر آثار قدیمہ نے یہاں 20 ہزار سال یانے انسان کی بڑیاں دریافت کی تھیں اور اے 4500 قبل می کے ایک رتی افتہ ساج کے کھ باتات بھی ملے تھے۔

اس کمدائی سے یہ مجل ید جلا ہے کہ یہ لوگ جری دور سے لك تع مولي يال ك تع تع، غلى كاثت كرت تع اور تان ك اوزار اور بتھیار استعال کرتے تھے۔ سمجی عط رائج تھا۔ آئے اور زبورات بناتے تھے اور ایک طرف ہندوستان اور دوس ی طرف مصر تک ان کی عارت پیلی بول تھی۔ یہاں ایے برتن لے بس جن بر اقلیس ک شکلوں کے ڈیزائن سے بی اور کھ یر درختوں اور برعدوں کی تصویری مجی بن میں۔ ایک زمانے میں یہاں کے لوگوں نے میربا اور معر کو زمر کیا پھر خود بھی زر ہوئے۔

افادیت (Utilitarianism) : اظاتیات ین اس اصول کو بنیادی اہمیت حاصل ہے کہ زیادہ سے زیادہ لوگوں کے لیے زیادہ سے زیادہ

خوشی و مرت کا سامان پیدا کرنے کی کوشش کرنا جاہے۔ جریی بیٹھم کے نزدیک فوشی کو تاہے کا معادیہ ے کہ اس میں شدت کتی ہے، ائداری، یقین، قربت، شرآوری، خلوص کے عناصر کس مد تک موجود ہیں۔ جان اسٹوارٹ مل کے نزویک مرت کا انھمار نیکی اور پاکیزگی کے عناصر یر بھی ے۔ سب سے اعلیٰ بالہ کی خوشی وہ ہوتی ہے جس میں کیفی (Qualitative) اور محی (Quantitative) عناصر دولوں موجود ہوتے ہیں۔ ہربرث اپنس نے ارتقائی افادی اظاقیات کا ایک نظریہ پش کیا تھا جس میں اظاتی زعری کے اصولوں کا انحمار نامیاتی ارتقا پر ہوتا ہے۔ اس کے نزدیک اظاتیات کی بنماد، حظ اور خوشی کو بنانے کے لیے اس کا تعلق جسمانی اور نفساتی سحت اور قدرتی، ساجی ارتقا سے قائم کرنا ضروری ہے۔ بی ای. مور نے اپی تعنیف 'اظاقیات' می افادیت کی ایک نی شکل پیش کی ہے۔ اس می اس نے اس قدیم روائ خیال کو رد کیا ہے کہ نیکی اور خوشی دونوں ایک ہیں۔

افریقہ۔ اوب: افریق ادب کے قدیم نمونے کمی ہول عل میں بہت کم طبعے ہیں۔ سواحلی زبانوں اور عربی میں چند ند ہی کتابیں ایسی ضرور موجود ہی جو افریق مسلمان علانے لکھی تھیں۔ لیکن زمانی اوب کا ہے مثال خزانہ قصوں کہانیوں، ضرب الامثال، دیوبالاؤں، پہیلیوں وغیر و کی فكل مي ما الما ي

بورونی ممالک نے جب افراقت پر تبضہ کرایا اور افریق لوگ پوروئی زبانوں اور اوب سے واقف ہوئے تو وہ بھی اٹی مادری زبان اور اممریزی، فرانسین اور پر مکانی زبانوں میں لکھنے گئے۔ صحرائے اعظم کے شال کا علاقہ زیادہ تر عرفی تہذیب و تدن کے زیراثر رہا اور یبال عرفی زبان کے برے برے شامر، فلنی اور ادیب بیدا ہوئے۔

موجودہ دور میں جن مخصیتوں نے بین الاقوای شمرت حاصل کی ان میں سے کال کے صدر سینگور (Senghor) اور انگولا کے صدر نیز (Netto) خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔ ان کے کلام کا پوروپ کی کل زبانوں میں ترجمہ ہوا ہے۔

افریقہ۔ فنون لطیفہ: محرائے اعظم کے جنوب کے علاقوں میں فون لطیفہ نے کافی ترقی کی ہے۔ اس کی روایات سیروں سال برانی ہیں۔ ان می چرے (Masks) اور اجمام یا بت سازی (Figures) کا فن کافی رق یافتہ اور معبول ہے۔ یہ عام طور پر ندہی رسومات کے لیے بنائے جاتے

ہیں۔ یہ ککڑی کے بینے ہوئے ہیں اور پکائی ہوئی مٹی، باتھی دانت، دھات اور پروں وفیرہ سے ان کی آرائش کی جاتی ہے۔ اس فن نے مغربی اور وسطی افریقہ میں کافی ترتی کی ہے۔

مغرلی سوڈان اور مین وغیرہ کے علاقے میں جو بت بنائے جاتے ہیں وہ کانی تجریدی ہوتے ہیں۔ شکلیں کانی بحری ہوئی ہوتی ہیں جن کے وربعہ قدیمی معائد کو فاہر کیا جاتا ہے۔ ریاست بالی کی بت سازی کانی مشہور ہے۔ یہاں کے بت لانے، اسطوانی عل کے ہوتے ہیں۔ سر اکثر برن اور بارو سکھے کی عل کے ہوتے ہیں ۔ ثال مغربی عن می سانب اور اورموں کی شکلیں تراثی جاتی ہیں۔ استادہ شکلوں پر رکھ ومول تراشے جاتے ہیں اور طرح طرح کے چرے بھی بنائے جاتے ہی۔ رہاست لا كبيريا من نبايت خوش رعك اور بوے بوے چرے بنائے جاتے ہيں جو لوگ مختف تقریبات کے وقت لگاتے ہیں۔ آبوری کوسٹ کی ریاست میں طرح طرح کے بت بنائے جاتے ہی اور اینے مرے ہوئے بزرگوں کی یاد میں محرول میں رکھے جاتے ہیں۔ بعض بت دیوی و دیو تاؤں کے کام بھی دیتے ہیں۔ ان کے علاوہ طرح طرح کے چرے اور دوسری ریاستوں میں مجی بنائے جاتے ہیں۔ بعض چروں پر انسانی شکلیں ہوتی ہیں اور بعض پر ند ہی شکلیں۔ ممانا کے قدیم اشائق راجاؤں کے یہاں سونے کا سنوف (جو سك يا زرك طور ير رائح قما) تولئے كے ليے بات بنائے جاتے تھے جو مخلف شکلوں کے محبوثے مجموٹے بت ہوتے تھے۔

ریاست و حوی یم و حات کے نبایت نازک اور حسین بت منائے جاتے ہیں جن میں روز مروکی زندگی کی تصویر کئی ہوتی ہے۔ ایک زبائے میں یہ صرف متابی راجاؤں کے لیے ہوتے تھے۔

ان ریاستوں کے مقابلے میں تامجیریا کی فذکاری کافی مختلف ہے۔
خاص طور پر جنوبی علاقے کی۔ یہاں پر زیادہ تر سر کی چگرسازی کی جاتی
ہے۔ یہاں کے چش اور پکائی مٹی کے چگر پورے افریقہ میں اپنا جواب
مہیں رکھتے۔ ان کے فن میں بوی حقیقت پندی ہوتی ہے۔ تعمیلات پ
بوی توجہ دی جاتی ہے اور بعض او تات تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ واقعی کی
کا سر کاٹ کر رکھ دیا گیا ہے۔ بعض علاقوں مثلاً بنین وغیرہ میں سے خیال
مجی پایا جاتا ہے کہ پرانے راجہ باد شاہ ان چگروں کی فکل میں دوبارہ جم
لیتے میں اور اس لیے ان کے لیے بوا احرام برتا جاتا ہے۔ تامجیریا کے ایب،
الی بود، اکوا اور اجوا تی کل کے جہرے بھی بہت مشہور ہیں۔ یہ کشوی کے

ینائے جاتے ہیں اور مخلف تقریبات کے وقت استعال ہوتے ہیں۔ ایج قبائل کے لوگ اپنے ہیں۔ ایک قبائل کے لوگ اپنے میں۔ ایک آئیکسی، دانت وغیرہ اس طرح کے ہوتے ہیں کہ کائی ڈراوئے لگتے ہیں۔ کروں میں مکانوں کے کلایوں کے ستون پر بھی افتش کاری کی جاتی ہے۔ اس کے علاوہ چہرے وغیرہ بھی بنائے جاتے ہیں۔

ریاست مجون میں آلات موسیق، وطول حی کہ کھانے کے چھوں تک میں انسانی شکلیں بنائی جاتی ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ ان میں بررگوں کی رومیں ہوتی ہیں جو بلیات سے محفوظ رکھتی ہیں۔

قدیم کاگویم بادشاہوں کے مجمے کلای سے تراشے جاتے تھے۔
اس فن میں کائی حقیقت پہندی ہوتی ہے۔ اعضا کے تناس اور لباس اور
بادشاہ کے تائ و زیورات کی پوری عکای ہوتی ہے۔ ان مجسوں میں بادشاہ
اکٹر سیدھا کھڑا دکھایا جاتا ہے جس کے ہاتھ میں تھوار ہوتی ہے۔ یباں
کے بعض قبائل میں برتن، اسٹول وغیرہ مجمی بنائے جاتے ہیں جن کے
بایوں میں چکر تراشے ہوتے ہیں۔

الگلتان کے برٹش میوزیم اور امریکا کے عجاب گروں میں افریقی آرٹ کے کئی مونے موجود ہیں۔ چھلے سو سال سے بوروپ کے فن کار بھی افریقی آرٹ پر کائی توجہ دینے گئے ہیں۔ بوروپ کے مشہور فن کاروں مثل ولا منک (Vila Mink)، ڈیرین (Derian)، موڈگ لیائی (Modiglian) اور پکاسو وغیرہ کے آرٹ پر افریقی آرٹ کا کائی اثر پڑا ہے۔

افریقہ۔ موسیقی: افریقہ کا صحراے اعظم کے شال کا علاقہ پوکلہ صدیوں تک عربی تہذیب و تدن کے زیراثر رہائی لیے اس کی موسیقی پر عربی موسیقی کا مجرا اثر ہے۔

محرائے اعظم کے جنوبی علاقے میں اگرچہ مختلف علاقوں کی موسیق ایک دوسرے سے مختلف ہے لیکن ان میں چند ہاتیں مشترک بھی میں۔ یہ بیکسانیت تال اور لئے (Rhythm) میں پائی جاتی ہے۔ ان سب میں دو لئے یا زیادہ ایک ساتھ استعال ہوتی میں۔ گیتوں کی خیاد ہم آ بھی (Harmony) نے زیادہ فخہ کری (Melody) پر موتی ہے۔

افرائق موسیقی میں جو آلات استعال ہوتے ہیں ان میں مختلف الشام کے ڈھول، مجیرے، بیٹیاں، مختیاں، منھ سے بجانے والے اور کی متم کے تار کے الگ الگ باہے، گیت اور موسیقی کمتی ہے۔ مجیروں،

کسانوں وغیرہ کے الگ الگ کیت ہیں۔ کھیل صدیوں میں عرب اور بورونی موسیق کا از چا ہے جو مقائی موسیق میں کائی رہ بس می ہے۔ جو افریق غلام امریکا، جنوبی امریکا اور اطراف کے جزائر لے جائے گئے تھے وہ اپنے ساتھ اپی موسیق بھی لے گئے۔ اس کا اثر مغربی موسیق اور خاص طور پر جدید جاز (Jacz) موسیقی پر کائی چال

اقلاطون (.427 B.C. - 347 B.C.): ستراط كا شاكرد اور دنيا ے عقیم ترین مفکروں میں ہے ایک۔ افلاطون کا اصل نام ارسطو قلیس تھا۔ اس کے والد ارسطون استھنس کے آخری فربازواؤں کے خاندان سولون کے خاندان سے تھے۔ وہ 407 ق.م. سے 399 ق.م. مک ستراط ے ساتھ وابت رہا۔ اس نے فیافورث، براقلیفس اور ایلیائی افکار کا علم ماصل کیا اور پھر ستراط کے زیار این فکر کو ستراطی دُھانچہ میں دُھالنا شروع کیا۔ اس کی تحریری تقریباً 25 مکالموں پر مشتل میں جن کے تین ادوار میں۔ دور اول کے مکالموں عمل ایولوجی، کریو، فیڈو، کور جیاس، رونافورث، مینو، بو تفائیفیرس وغیره شال بیں۔ دور متوسط کے مکالموں می جبوریه (ربیلک)، میوزیم، نیڈرس، تھنگیلس وغیره مشہور ہیں۔ دور آخر می کریای، بارمیناکذیز، سوفیسش وغیره شامل بی .. دور اول می افلاطونی فلف کو ستر المی فکر ہے میز کرنا مشکل ہے۔ دور متوسط میں اس ک ایل انفرادیت اجرتی ہے محر ستراط کا اثر پھر بھی نمایاں ہے۔ دور آخر میں وہ نہ مرف سراطی فکر ہے آزاد نظر آتا ہے بلکہ اس کی عقید بھی ملتی ہے۔ تاہم آخری چند مکالمول کے علاوہ ستراط بی اہم ترین کروار ہے۔ 387 ق.م. می اس نے ایک کتب کی بنیاد ڈالی جس میں وہ اپنی زندگی کے بقيه 45 سال محك فلف اور رياضيات كي تعليم ديتا ربا- بد كتب أكادي كهلايا-

افناطونی ظف میں چار مفکروں کے اثرات بہت نمایاں ہیں۔
اپ استاد ستر الح کے علاوہ وہ فیع فورث، براللیطس اور پاربینا کیڈیز کے افکار
سے متاثر نظر آتا ہے۔ اس کا شاعرانہ طرز بیان اس کے مکالموں کو ایک
ایک طاوت اور رنگ آفری بخشا ہے کہ ان کا مطالعہ بہت دلیسپ ثابت
ہوتا ہے محر کہیں کہیں اس نے اے اپی قلفیانہ کروریوں پر پردہ والے
بوتا ہے محر کہیں کہیں اس نے اے اپی قلفیانہ کروریوں پر پردہ والے
کے لیے مجی استعمال کیا ہے۔

افلاطونی فلف تصوریت یا عینیت اور مظلمت کا علبردار ہے۔ عالم حس اور عالم مظل میں ایک تضاد ہے اور انوالذکر کو حقیق مانا کمیا جبکہ

اول الذكر كو اس كا يرتو كيا عمل تصورات عى حقيق بي اور تج باتى اشا مرف اس مد تک حقیق میں جس مد تک وہ ان اثبا کے تعور سے قرب یا تطابق رکھتی ہیں۔ حقیق علم محض ان تصورات کی آعجی ہے بن ہے۔ افلاطون وراصل کی تصورات کو بی حقیق بانا ہے جو منطق بیکوں کی طرح ابدی، لازی اور کلیہ ہوتے ہیں۔ اس لیے اس نظریہ کو نظریہ تصورات یا ديئت كتے ہيں۔ اس كے نظريہ من تصورات كے مدارج بين اور خلے درجہ ك تعورات الى محدود تر وسعت ك سبب دوسر وسيع تر تعورات من شال ہوتے ہیں۔ اس طرح وہ ایک عظیم ترین تصور کک پینچا ہے جے اس نے خریا خداکا تقور کہا۔ یہ تقور علیتی اور وجوبیاتی تقدم کا مال ے۔ وہ تصورات بابنات جنسیں افلاطون اصل حقیقت کہنا ہے اور جو ویکر انفرادي جزول كي علت اور اساس فيخ بي كمي مخصوص ذبين بي إانساني ذین می نیس رہے۔ ان کا اینا معروضی اور آزاد وجود ہے جو اتنا بی لازی ے جتنا یہ امر کہ دو اور دو مل کر جار ہوتے ہیں۔ یہ حقیقی، عمل اور لافانی اشیا ہیں۔ یہ خود زبان و مکان سے آزاد ہیں ممر زبان و مکان سے ان کا بالواسط ربط ضرور ہوتا ہے کونکد وہ اشیا جو ان سے تطابق رکھتے ہوئے عالم فائي مي ظهور يذر موتى جي زماني و مكاني موتي جي عالم حي مي جو چزیں شامل میں ان کی مختف اقسام میں اور ہر ایک فتم کی چزی ایک تعور کی شید ہوتی ہیں جو اصل شے سے اور اس طرح باہم ایک دوسر سے ے مشابہت رکمتی ہیں۔ ای وجہ سے وہ تمام تر اشا اس ایک نام سے یاری جاتی ہیں جو اس اصل تعور کا نام ہے جس میں وو سب شامل ہیں۔ ید تصور جاودال اور غیر مکون یذیر ہوتا ہے۔

اس کے نظریہ تصورات میں کشت و وحدت کا ایک تصادم نظر آتا ہے مگر آخر فی وحدت کا ایک تصادم نظر آتا ہے مگر آخر فی وحدت کا منطق اور وجودیاتی تقدم کشت کو وحدت کا رہیں منت بنا ویتا ہے۔ تھور ایک ایک حد بن جاتا ہے جس کی مدد سے تکرال اور فیر معین بادہ کی تہدید کی جاتی ہے۔ کشت میں منتبد کی جاتی ہیں۔ اشیا شامل ہیں جو ایک واحد تھور کی مدد سے امناف میں منتبد کی جاتی ہیں۔ افغالطوں کر نظر میں درج کے مطابق انسانی میں منتبد کی جاتی ہیں۔

افلاطون کے نظریہ روٹ کے مطابق انسانی روٹ ایک غیر ادی اور جاددانی شے ہے جو جم سے بالاتر ہے۔ روٹ کے نفسیاتی اعمال اور حرکتوں میں جم رکاو میں پیدا کرتا ہے۔ روٹ کی سہ جبتی تنتیم افلاطونی علمیات، نفسیات، اظافیات و سیاسیات کی ایک اہم بنیاد ہے۔ مطلی عضر افضل ترین ہے اور فعالی و نفسی عضویات پر تھم صادر کرتا ہے۔ عشل کا

70

ساج کا مای ہے جس کی بنیاد اس کے نظریہ روح میں ملتی ہے اور اس کا نظربہ تعلیم بھی ای ہے بی ہے۔ اس نے ساج کا تجزیہ ای طرح کیا جس طرح انسانی روح کا۔ ایک فرد اور ساج میں اتنی مطابقت ہے کہ فرد کو ساج کی ایک تعفیری شکل اور ساج کو فرد کی تحبیری شکل کیا حاسکتا ہے۔ پس اس نے روح کی سہ جہتی تقسیم کی روشنی میں ساج کو بھی تین طبقوں میں تقسیم كيا ب: (1) عاكم طبق ساج كا عقلي حصه كبا جاسكا ب، (2) فوجي طبقه جو اج كا فعالى عضر ب اور (3) محنت كش طبقه (كسان، مزدور، غام وغيره) جے مجوی طور پر ماج کا نشانی یا اکتبانی دھے قرار دیا جاسکا ہے۔ ذی عقل و ذی دانش انسان جس کی شبیه اکمل ایک فلسفی ہے وی ساج کا افضل ترین فرد ہونے کی حیثیت سے کار حکمرانی کا الل سے اور اس کا فلسفی فرمازوا یا بادشاہ کا تصور ایسے انسان کی برتری کا لازی نتید ہے۔ اس طرح بتدریج وہ نیچے کی طرف چلنا ہے جہاں ساہیوں کا مرتبہ حکراں سے کم محر محت اس لو کوں اور عجروں کے طقہ سے زیادہ سے۔ افلاطون کا نظریہ عدل بھی ای تقور یر من ہے۔ عدل ای صورت حال میں ظاہر ہوتا ہے جہاں ایک طقہ دومرے طبقہ کے فرائض و اٹمال میں رفنہ اندازی نہ کرے اور اینے اہے کاموں کو انجام ویا رہے۔ دوسرے لفظوں میں عدل کو اس نے ہر فرو کا حسب ورجہ کارکردگی کہا ہے۔ یہ ای طرح سے کہ اُٹر انسان کا مقل فعالی عضریا نشانی عضر کا زیر تھیں ہوجائے یا اس کے کام کرنے کھے یا روح نفسانی روح عقلی کے فرائض انجام دینے مکے تو نظام زندگی تہہ و بالا ہوجائے گا۔ اس اقلاطون نے استے ساجی اور ساس فلفہ میں طبقاتی نظام کو مختی سے اپنایا اور طبقات کی تفریق اور امنانی کمتری و برتری کو ایک اگرر نظریہ بتایا۔ حاکم طبقہ کے لیے اس نے ایک تم ک مخصوص اشراک طرز زندگی کو ضروری قرار دیا جس می تحکران ذاتی جائداد اور بوی اور بجون کی قیود سے آزاد رہے۔ اس نے حکرانوں کے لیے تجارت اور ذاتی جائیداد کو بھی ممنوع قرار دیا اور بیویوں کے بدلے صحت مند اور چیدہ عورتوں کا ا کے طبقہ بنانے کا تصور پیش کیا جن کے باس حکر ال طبقہ کے لوگ طا كري اور نه صرف افي جنى خوابشات كى محيل كرس بلك بهترين توليدي اصولوں کے تحت محت مند بیج پیدا کریں۔ ایے بیج مخصوص افراد کے يج نه كمالكي اور الممين آئده الى تعليم وتربيت وى جائ كه معتبل میں وہ وہنی و جسمانی طور پر بہترین شہری بنیں اور ایٹھے مکرال ہوں۔ پس ارسلک وجبوریه) می افلاطون ذی عقل اثر افیات کی حکومت کو بہترین قرار دیتا ہے اور جمہوری مکی چند سری اور جابرانہ یا مطلق العنان نظام بائے

دوررا حصد وہ فعالی عضر ہے جو عمل کا منع ہے اور خواعت کی بنیاد۔ تیمرا عضر فضائی یا اکسابی ہے جے احمدال کے ذریعہ مناسب حد کے ادر رکھا جاسکا ہے۔ آخری دو حصوں کو اقلاطون نے فیر عقلی حصد کیا۔ حصول علم کے اوا کی منازل میں حیات ہی رو بہ عمل ہوتی ہیں گر بتدر تج جب ہم حصول کی ساق ہی ساق ہی ہے اور اشخانے علم کا حصول ہوتا ہے تو ادراک کی سطح ہے اور اشخے ہیں اور سائنی اور ظافیانے علم کا حصول ہوتا ہے تو ادراک کی امیمت کم ہوجاتی ہے اور عشل کا رول اہم تر ہوجاتا ہے جس کا معنیا اس وجدان میں ملت ہے جو تصورات کی آئی کا باعث ہے۔ بحض کا معنی اس کے مطابق جم سے افلاطون روح کی ذاتی ابدے کا قائل ہے اور اس کے مطابق جم سے انسان ہی ہوتی ہوئے ہے جہاں اسے تصورات کا بادواسط علم ہوتا ہے مگر جم کے اندر نزول کے بعد حیات کے زیراثر یہ علم محبوس ہوکر رہ جاتا ہے جے بعد میں یاد کے ذریعہ بروے کا م ہوتا ہے مگر جم کے اندر نزول کے بعد حیات کار لایا جاتا ہے۔ اس محصل علم کا عمل گزشتہ یادوں کو جمح کرنے کا نام ہو اور روح باد واسطہ عقلی حقائی کو محصد پر تادر ہوتی ہے۔ اس ممل میں افلاطون نے استاد کے فرائش کو اہم بتایا ہے جو تصورات کے تعلق علم کو خاتم کیا۔ انسان عاب ہوتا ہے۔ اس محمل علم کا طابر کرنے میں معاون خابت ہوتا ہے۔

نظریہ تعلیم سے متعلق افلاطون کا یہ خیال تھا کہ تعلیم کا متعمد اس چزیا علم کو آگار کرتا یا جو طالب علم کو پہلے ہے ہی ہم طور پر معلوم ہے۔ اپنے مکالمہ 'ربیبلک' (جمبوریہ۔ Republic) عمی اس نے طور پر معلوم ہے۔ اپنے مکالمہ 'ربیبلک' (جمبوریہ۔ یا ہے اس کے مطابق ہونہار بچوں کو چن کر اضمیں پہلے ورزش اور کھیل کود کی سخت تعلیم دینا ہونی چاہے۔ جس کے بعد موسیق اور اوب کی تعلیم ہو۔ اس کے بعد کری جائج بعد ازاں گھر ایک سخت جائج کے بعد امور سلطنت عمی ان کی حملی تربیت ہوتا چاہیے۔ آخر میں جب ایک طالب علم چاہیں سال کا ہوجائے جب اے طفہ کی تعلیم دی جائے جس کی عمیل کے بعد اے حکومت کرنے کا حق بہتے ہا جہ سے ہوتا ہے۔ یہ نصاب تعلیم صرف ان لوگوں کے لیے تھا جز افلاطون کے مطابق سال کی جو اس کے طبقاتی سات کی در میانی سطح پر چھے اس ہے کم تر تعلیم کی ضرورت مجمی گئی جو شروع کی کی در میانی سطح پر چھے اس ہے کم تر تعلیم کی ضرورت مجمی گئی جو شروع کی ایک در میانی سطح پر چھے اس ہے کم تر تعلیم کی ضرورت مجمی گئی جو شروع کی افلاطون نے لیک در میانی سطح پر چھے اس ہے کم تر تعلیم کی ضرورت مجمی گئی جو شروع کی تعلیم کی ضرورت مجمی گئی جو شروع کی تعلیم کی ضرورت مجمی گئی جو شروع کی تعلیم کی ضرورت تعلیم کی

اسيخ ساساتي لكر (مكالم مجبورية) عن اظاطون ايك طبقاتي

حکومت کی ندمت کرتا ہے۔ اس سوال کا جواب طاش کرتا بردا مشکل ہے
کہ افلاطون نے اپنے اس مکالہ کا نام جمہوریہ کیوں رکھا جبکہ اس کے
سیای اور سابی فلف میں جمہوریت کے بنیادی اصولوں کی نئی ملتی ہے اور
جیسا ایک عصری نقاد کارل پاپر نے کہا ہے افلاطون دراصل دائشتد یا فلف
کی مطلق العنانی جاہتا تھا۔ اس کے نظام کو چندسری حکومت بھی نہیں کہا
جاسکتا کیونکہ اس نے ایک فرمازوا کی بات کی ہے جو فلفیوں میں افضل
ترین ہو۔

فنون لطیفہ اور جمالیات کے سلسلہ میں افلاطون کا روبیہ افادیت پندانہ ہے کیونکہ انحیں وو ساج کی فلاح کے لیے استعمال کرنا چاہتا ہے محمر وہ حس کی اشیا کی نقل تو نہیں بلکہ تصوری حقائق کی شبیہ نگاری کو اہم تر اور مناسب سمجھتا ہے۔ فکار کے لیے وہ عالم تصورات کے تحیٰ و تصور کو ضروری سمجھتا ہے۔ جذبات و احساسات میں بہہ جانے والے فکاروں کو اس نے بے وقوف کہا ہے۔

اخلاقیات میں ستراط کا تنتی کرتے ہوئے اس نے بھی علم کو خیر کہا اور فضائل محمودہ میں تحمت (دائش)، عدل، شجاعت اور اعتدال (مدافعت نفس) کو شائل کیا۔ فضائل کا یہ افلاطونی فلفہ دور متوسط کے بردویی فکر اور اسلامی فلفہ اخلاقیات میں کانی مقبول ہوا۔

اکاو می۔ فتون لطیفہ (Academy): اکادی کا لفظ افلاطون (پلیٹو) کی اکادی ہے آیا ہے۔ پندرہویں مدی جیسوی میں اٹی کے ایک انسان دوست گروہ روس اللہ السان دوست گروہ روس اللہ کے بھی نام افتیار کرلیا تھا۔ یہ کام افتیار کرلیا تھا۔ یہ اکادمیوں میں ہے ایک اٹی میں، دنیا کے مشہور مصور و فنکار لیونارڈو داوئی اکادمیوں میں ہے ایک اٹی میں، دنیا کے مشہور مصور و فنکار لیونارڈو داوئی افرواض و متاصد کے بارے میں بہت کم علم ہے۔ ای زمانے میں برطوثو کا اکادی کا تھی۔ اس اکادی کے مشہور مر پرست ماندان مدی بی ایک اکادی کا تھی۔ نا لیفیہ کا مشہور مر پرست ماندان مدیدی عبوی میں برطوثو کی اگادی کا محموں کے شعبہ کا انہاری تھا۔ اس کادی کی تھی۔ اس انہاری تھا۔ اس کادی کی مشہور عران کی تھی۔ سولیویں کی تعمید کا انہاری تھا۔ اس کی تعمید کی تعمید کی بیان توجوان فنکاروں کو مجسر مازی سیکھائی جاتی تھی۔ سولیویں مدی میسوی میں ان اکادریوں نے باقاعدہ شکل اختیار کرتی اور ان کے مدی میسوی میں ان اکادریوں نے باقاعدہ شکل اختیار کرتی اور ان کے مدی میسوی میں ان اکادریوں نے باقاعدہ شکل اختیار کرتی اور ان کے مدی میسوی میں ان اکادریوں نے باقاعدہ شکل اختیار کرتی اور ان کے افزوش و مقاصد مجمی متعین کیے مجے۔ اس حم کی اکادریاں فورش، روم افتیار کروں کو میسر کو کورش و مقاصد مجمی متعین کیے مجے۔ اس حم کی اکادریاں فورش، روم افتیار کروں کو میسر کی کادریوں فورش، روم

اور ویکین میں قائم ہو کی۔ فنون لطیفہ کی پہلی اکادی 1563 میں فلور نس میں قائم ہوئی۔ اس کے ایک صدر کرینڈ ڈیوک کو سو Grund Duke نے (Cosimo) اور اٹھائی سالہ یا ٹیکل الجیلو شے۔ اس وقت تک یا ٹیکل الجیلو نے فن کی دنیا میں انجائی اہم متام حاصل کرایا تھا۔ اس اکادی کا متعدد فون کی تعلیم دیتا اور ساتھ ہی فنکاروں کو اعزاز عطا کرنا تھا۔ اس متم کی اکاومیاں امراک مرپر سی میں اٹلی کے گئی علاقوں میں قائم ہو کیں اور تقریباً تمام برے معود مجمد ساز اور فنکار ان کے مجمر ہے:۔

کارؤنل رشلو (Richelieu) نے 1634 میں فرانسیں اکادی تائم کی جس کا مقصد زبان کا مطالعہ اور اس کی حفاظت و ترتی تھا۔ فرانس میں محصوری اور مجسہ سازی کی اکادی تائم ہوئی۔ یہ اطالوی اکادمیوں کے وُحکت پر قائم کی گئی تھی۔ 1661 میں اے کولبرٹ کے تحت سرکاری سرپر تن حاصل ہوگئی اور اس نے کائی اہمیت حاصل کی۔ یباں فون کی تعلیم دی جاتی اور فن کاروں کی تربیت کی جاتی تھی۔ کولبرٹ نے 1666 میں ایک اکادی روم میں بھی قائم کی جباں اعلیٰ تعلیم کے لیے ذکار بیرس سے سیے جاتے۔ جیسے جیسے زبانے گزر تاکیا اس اکادی کی شہرت اور اجمیت بو حقی اس نور مجمی علی اور اخباروی مدی می فرانس بوحق گئے۔ اس نمونے پر ستر ہویں صدی اور اخباروی صدی میں فرانس میں اور بھی عشف حم کی اکادمیاں تائم کی گئیں جو فرانس کی علی، ادبی اور اخبار بھی عشف حم کی اکادمیاں تائم کی گئیں جو فرانس کی علی، ادبی اور اخبار بھی نزندگی کا اہم جز بن گئیں۔

لندن کی راکل اکادی 1768 میں قائم ہوئی۔ شروع میں اس کے چالیس ہا قاعدہ ممبر اور میں معاون ممبر تھے۔ جن کی تعداد بعد میں برحا دی گئی۔ شروع میں سے ایک خود مختار ادارہ تھا جس پر سکومت کا ہا قاعدہ کشرول نہ تھا۔ مگر و قنا فو قنا وہ اس کی مد ضرور کرتی رہی۔ اس کے ماتحت نون کا ایک اسکول قائم کیا گیا اور فزکاروں کی تحقیقات کی نمائش کا ہر سال انتظام کیا جائے لگا۔ آہتہ آہتہ اس کے عطا کے ہوئے اعزازات نے بوری امیت حاصل کرلی۔

پہلی امر کی اکادی 1805 میں فلاؤطلیا میں قائم کی گئی۔ ان اکادمیوں نے انسیویں صدی تک پوروپ کے فنون کی ترقی میں بوا حصہ لیا۔ لیکن انسیویں صدی کے بعد یہ قدامت پندی کا مرکز بن شکی اور بر شم کے نئے فیالات کی مخالفت کرنے گئیں جس کی وجہ سے ہر طرف سے ان کی بھی مخالفت بوجے گئی۔ اکادی کے معنی قدامت پرتی، بوریت اور کی بھی مخالفت بوجے گئی۔ اکادی کے معنی قدامت پرتی، بوریت اور تعصب کے لیے جانے گئے۔ ان اکاومیوں اور عام فنکاروں کے درمیان

فلج برابر بوحتی ربی اور فنکاروں اور حوام میں طرح طرح کی قلط فہیاں پھیلتی سکیں اور دونوں طرف سے رویہ سخت ہوتا گیا۔ لیکن اب اس کا احساس ہو رہا ہے کہ اس تفرقے سے فنون کو سخت نقصان کیٹی رہا ہے۔

اکالی: باضی، حال اور مستقبل تمام زبانوں سے بلند تر ایشور جو پیدائش اور موت کے قیود سے آزاد اور مجدائد بین خیال، قیاس، گمان اور وہم سے برتر ہے۔ ای کو اکال کہا حمیا ہے اور ایسے پر میشور کے دھیان میں بھشد مین رہنے والے کو اکال کہا حمیا ہے۔ سکو دھرم میں اس کی خاص عظمت ہے۔ اس دھرم کی بنیاد رکھے والے گرو ناکل نے آپ کا ان ای فال پوش کی عبادت کو بیش کی انزادی، نو گ عبادت کو بیش کی انزادی، نو گ وادل سے مجت رکھنا اور دوستاند بر تاؤکر تا جا ہے اس لیے کہ ہم میں ای وادل سے مجت رکھنا اور دوستاند بر تاؤکرتا جا ہے اس لیے کہ ہم میں ای وادل پرش کی کھوت ہیں۔

گرو گووند علم نے 30 مارچ 1699 کو خالصہ پنتہ کی بنیاد والی۔ اس پنتھ کے بیرو اکالی بی تعے۔ مہارات رنجیت علم کے زمانہ میں اکالیوں کی نوج نے عظیم ترقی کی متمی۔ ان بی کے سمبارے رنجیت علم نے ملتان، تشمیر، آئک، جمشید، افغانستان وغیرہ تک اپنی حکومت کو پھیلا دیا تعا۔

اگریزوں نے بھی اکالیوں کی شجاعت سے خانف ہوکر ان کو دبانے کی کوشش کی۔ چنانچ انگریزی حکومت میں جب گورودواروں کا انتظام برکردار مہلتوں کے باتھ میں ہمیا اور ان کو بٹانے کے لیے چند نوجوان نیک کردار سکسوں نے قدم اشایا تو انگریزوں نے ان برکردار مہلتوں کو مدو دی اور لانے پر ایمارا۔ لیکن اکالی سکسوں نے بہ ٹار قربایاں دے کر فتح ماصل کی۔ اس مہم میں مہاتما گاندھی نے اکالیوں کی ہر طرح مدد کی اور ہندہ ستانی کا گھریں نے بھی اکالی تحریک کو آگے برھایا۔

اگروال: ویسے قوم کا ایک بردا فرقہ ہے۔ اس فرقے کے لوگ بہت زیادہ تعداد میں جنوب مشرقی جنواب، شالی راجستھان اور مغری اتر پردیش کے علاقوں میں موجود ہیں۔ تھارت اور منعت بخش کاروبار یا دوسری معروفیات کے باعث اگروال ذات کے لوگ ہندوستان کے اور بھی حصوں میں آباد ہیں لیکن اس کی تاریخی محقق ہے ہے چھا ہے کہ یہ لوگ ایک براد سال پہلے بنواب، راجستھان اور مطرفی اتر پردیش سے باہر جاکر دوسرے متعالت میں جمیلتے کے ہیں۔ قدیم روایات سے ایما معلوم ہوتا ہے

کہ اگروالوں کے جدامجد اگرسین تھے۔ ان کے اٹھارہ بیٹے تھے اور ان سے اٹھارہ کوروں کا آغاز ہوا۔ اگرسین کا پایہ تخت اگروہا تھا۔ آغار قدیمہ کے لوگوں نے وہاں کھدائی کرائی تو اس میں کچھ پرانے تا نے کے سکے دستیاب ہوئے جن پر برے الکھا تھا 'اگود کے اگاج جن پدس'۔ ای سے معلوم ہوتا ہے کہ اگرودک دارالسلطنت تھا اور اس کے چاروں طرف ایک جن پد حکومت متحد سندوستائی تاریخ میں اگروال ذات کے متعلق معلومات تیر ہویں صدی سے لمتی ہیں۔ اگر ودک سے باہر راجستھان میں جاکر نینے والوں کو ماروازی اور مدھیہ پردیش میں بینے والے دئی اگروال کہائے ہیں۔

اگست کو مت (August Comte, 1798-1857):

کومت فرانس کے شہر بانت بیکر میں پیدا ہوا قالہ اس کے والدین بے مد

نہ بی واقع ہوئے تھے لیکن کومت شروع سے آزاد خیال اور خدا کے وجود

کا سرے سے مکر قالہ چنانچہ والدین کے ساتھ اس کے تعلقات بیشہ

کشیدہ رہے۔ وہ جدید سائنی علوم و فنون اور سان کی تعیر نو میں حمری

ولچیں رکھنا تھا۔ 1817 میں وہ اپنے سرپرست بینٹ سائن کا معتبد مقرر

ہولہ فرانس کے منعتی اور اقتصادی انتقاب میں دونوں کا ساتھ رہا۔ لیکن

بعد میں دونوں نے تعلقات منتظام کر لیے۔ کومت ریاضیات کا عالم تھا لیکن

کی بیند میں دونوں نے تعلقات منتظام کر لیے۔ کومت ریاضیات کا عالم تھا لیکن

کو بیندورش میں معلم مقرر نہ ہوسکا۔ لبذا وہ اپنی کفالت ریاضی کی فی طور

پر تعلیم و تدریس کے ذریعہ کرتا تھا۔ وہ ذاتی طور پر خطبات کا سلسلہ بھی

منعقد کرتا تھا جن سے خاص و مام استفادہ کیا کرتے تھے۔

منعقد کرتا تھا جن سے خاص و مام استفادہ کیا کرتے تھے۔

وسط انیسویں صدی کے ان مغربی مقرین میں کومت کو ب حد نمایاں مقام حاصل ہے جنوں نے ایک طرف کومت کے اثر کے تحت اور دوسری طرف جیز ر فاری کے ساتھ ترتی پذیر سائنس اور صنعت و جرفت سے متاثر ہو کر خالص عقلی ما بعد الطبیعیات کی کلائیک مغربی روایت کو مسترد کر دیا۔ اپنے کم عمر معاصر مادکس کی طرح کومت بھی ممرانیات کی صورت میں ایک نئی علمیات یا نظریہ علم کو جنم وینے میں معاون ثابت ہوا ہے۔ کومت اور مادکس دونوں نے روائی ند بہ اور مابعد الطبیعیات کی تردید کرتے ہوئے سائنسی علم کی تائید و ممایت کی ہے لین دونوں کا ساتی فاخد اور سائن نظریہ مختلف ہے۔

کومت نے اپنے علمیاتی نظریہ کو اثباتیت (Positivism) سے تعیر کیا ہے۔ اس کے نزدیک علم کا مافذ خارجی و نیا کے حقائق کا عقیق تجربہ ہے۔ چنانچہ تمام علم مظاہر کے لتلسل اور ہم موجودیت کے اظہار و

میان پر مشمل موتا ہے۔ اس نے علم کی چمد بنیادی اقدام بتائی ہیں : (3) طبيعيات (2) فلكيات (۱) ریاضات (6) عرانات (4) علم كيميا (5) حياتيات

اس کے خال کے مطابق ان میں سے کوئی مجی ایک دوسرے میں حوال پزر نہیں ہے۔ اس کا یہ خال اس تصور سے بالکل متعاد و جدا ہے جو تمام سائنس کی وحدت کا ترجمان ہے۔

حرید برآں، کومت اس خیال کا حال ہے کہ ہر انسانی علم تمن ادوار سے گزرا سے : (1) ندہی دور : اس میں روحانی اور اساطیری عناصر عالب رہے ہیں۔ (2) مابعد الطبیعیاتی دور: اس میں انسان کی قوت ارادی اور اس کی تج بدی قوتمی کار فرماری ہیں۔ (3) سائنی دور : اس میں تج بے اور مثابدے کی مدد سے نتائج مرتب کے مح بیں۔ اس طرح کی کومت کی اثاتیت دراصل تج بیت کی ایک مماثل صورت ہے۔ سائنی علم کی پہلی اتمازی خصومیت اس کی تطعیت یا واضحیت ب. (جو اس مراحت سے مثابت رکھتی ہے جس پر مشہور فرائسی مقر ڈیکارٹ نے زور دیا ہے) اور دوسری اس کی اثباتیتی تصدیق پذیری ہے جو مشاہرہ اور تجربے کے ذربعہ عمل میں آتی ہے۔ اساطیری بین دیو بالائی قصے (خواہ ندہی ہوں یا غير ندي) اور مابعد الطبيعياتي نظربات كي صدانت ما عدم صدانت كي توثيق کی طور پر ممکن نیس ہے۔ ابذا وہ ان کو، ان کی صداقت یا عدم صداقت ے مرف نظر کرتے ہوئے، اثباتی علم کے زمرہ میں شار فیس کرا ہے۔ کومت، ہیر کیف، کانٹ اور ابتدائی بیبوس مدی کے منطقی اثاثوں کے برنکس منہاجیاتی علم اور منطقی التخراج کی ماہیت کے مسلد کا کوئی عل پیش کے ہے قام تھا۔

كومت كے قول كے مطابق ذہنى ارتفا كے ساتھ عمرانى و مادى رق کا عملی سر بھی منزل یہ منزل جاری رہا ہے۔ ندہی دور میں جمل زندگی قالب رہی ہے۔ سائنی یا اثباتی دور میں صنعتی نظام کی تھرانی عمل میں آئی ہے۔ ساج میں لام و ضیا کے قیام کے لیے بنادی اصولوں میں توازن و احتدال کی راہ اختیار کرنا هر وری ہے۔ مزید برآس ان سے واقعیت ر کمنا اور ان کو عمل میں اداع مجی اوری ہے۔ اس سلسلہ میں جدید سائنس کی تعلیم بے مد اہم ہے۔ یہ ساج کے سابی و ترنی ظام کا تجزیہ کرنے اور تہذیب و معاشرت كے بدلتے ہوئے معياروں كو يركنے كاشعور فراہم كرتى ہے۔

ا من يريك : قديم زبانه بن بندوستان اور دوسرے كى مكوں بن

عورتوں اور ملازموں کی بے منابی کی جانج کے لیے بھی کے ذرائعہ امتحان كرنے كا طريقة رائح تقل اى كو 'اكنى يريكفا' كبا جاتا ہے۔ اس استحان كا بنیادی اصول یہ ہے کہ اگر کمی چزیا فردکو آعل میں ڈالے جانے کے بعد بھی کوئی نتصان ند بینے تو وہ در حقیقت بے مناہ ہے۔ قدیم ہندوستان کی طرح بوروب میں مجی جوروں کی نے منائی کی جانج آگ کے ذریعہ کی جاتی تھی۔ اگر مزی زبان میں اس کو "آرڈ یکل " کتے ہی اور سنکرت میں 'دبد '۔

البيروني (1048-983): ايك عقيم عالم و محقل يورا نام بربان الحق ابوالريمان محمد احمد البيروني ہے۔ 983 كو خوارزم، وسطى ايشيا كے ياب تخت كاث من بدا موئے۔ (سويت حكومت نے اب اس كا نام البيروني كا شررك داے)۔ انھوں نے افی زندگ كے سلے چيس سال خوارزم ك شای خاندان کی خدمت می مزارے۔ اس کے بعد یہ علاقہ خانہ جگیوں اور افرا تغری کا شکار ہو گیا۔ البیرونی کو دربدر بحکنا بڑا۔ بڑی کس میری کی حالت میں زند کی مزارنی یوی۔ مجمی ایک شمرادہ کے زیرسایہ جانا یوج اور مجھی دوسرے کے لیکن اس کے بادجود انھوں نے اپی علمی سر رمیاں جاری رحمی اور علم دیت پر رسالے لکھے۔

1021 کی وسطی ایشا کا یہ سارا علاقہ سلطان محمود غزنوی کے تبضه می المي تما اور البيروني دوسرے اركان شاعى اور عالم دوستوں كے ساتھ فزنہ طلے محد اس کے بعد اٹی زندگی کے تقریباً تیرہ سال انھوں نے ہندوستان میں مزارے۔ اس اثنا میں انھوں نے سنسکرت سیمی۔ ہندو ندب، فلفه، رسم و رواج اور تهذيب و تدن كا حمرا مطالعه كما اور ايك مشہور عالم كتاب متناب البند ، تحرير كى جس من بندو ند بب اور بندوستان ك رسم ورواج وغيرو ك بارك عن وليب تفييات اور تاثرات بيان -U1 2 2

1030 میں محود غزنوی کا انقال ہو عمیا اور ان کا بٹا مسعود تخت ير بيشار البيروني نے اپي ايك معركة الآرا تصنيف 'القانون مسعودي ني الهية و الحوم' اس کے نام معنون کی۔ اس میں ریاضی و ایئت، علم احکام الحوم اور جغرافیہ وفیرہ پر بحث کی مٹی ہے۔

ہندوستان آنے اور یہاں رہنے کے بعد البیرونی کو ہندوستانی علوم سے بے حد ولیس عدا ہوگئے۔ ان کی بعد کی تصانف میں ان کا بار بار ذکر ملتا ہے۔ اس کے علاوہ انھوں نے وراہامیرا (Varahamihira) کی دو

تسانیف 'برہت سمہا اور الکموجائکم' اور برہم گہتا کی اسید سدھانت اور کتاب ہا تھی کہ بہت سدھانت اور کتاب ہا تھی کرجہ کیا۔ وہ بھوت گیتا کے بھی مداح تھے اور اس کے تتبع میں افھوں نے کیلا کی تسنیف ساتھیا کا ترجہ عربی میں کیا۔ مرف یکی فیس بلکہ افھوں نے بعض کتابیں مربی اور دوسری زبانوں سے سلکوت میں بھی ترجمہ کیں۔ ان میں سے بطلیوس کی کتابی انجمعی اور تحریر اقلیدس اور خود ان کی ایک استعمت اسلم لاب کتابی ذکر ہیں۔ کرن خلک کی ایک اور کتاب جو جو تھ کے بارے میں ہو افھوں نے مربی میں دوسری میں جہ میں اور سمجھیا ہے۔

البرونی کا شار دنیا کے مقیم عالموں اور محققوں میں ہوتا ہے۔
روش خیال، اوبی جرائت، بیباک تقید اور علم کی جبتی میں بہت کم لوگ ان
کا مقابلہ کر کتے ہیں۔ باوجود یک ان کی مادری زبان فاری تھی لیکن وہ حمر بی
کے بوے عالم تھے اور سلسکرت پر بھی کافی عبور حاصل کرلیا تھا۔ وہ بیک
وقت ساح، ریاضی دان، ماہر فلکیات، جغرافید دان، مورخ، ماہر معدنیات،
طبقات الارض و خواص الادویہ اور ماہر آخاریات بھی تھے۔ اپنے ہم عمروں
خاص طور پر ابوعلی ابن بینا ہے اکثر سائل پر ان کے مباحثے ہوتے رہے
خاص طور پر ابوعلی ابن بینا ہے اکثر سائل پر ان کے مباحثے ہوتے رہے
تھے۔ البیرونی کی تصنیفات کی تعداد تقریباً 175 تھی۔ ان میں بہت سی
تصانیف موجود ہیں۔ ان کی وفات خزنہ میں 1048 کو ہوئی۔

المهيي الموري مدى كالموري مدى كالموري مدى كالموري مدى كالموري مدى كالموري كال

اليكثرانك ميدياك رسائي (ريديو اور فيلي ويزن) : مندوستان عي ريديو اور فيلي ويزن كو اب ايم درايع الماغ كا درجه عاصل

ہوگیا ہے۔ ان ورائع کو تعلیم، تفریخ، صحت ناسہ، زراحت، صنعت،

تہارت، سیاست، عکومت اور معلومات عامہ کے لیے طرح طرح ہے

استعال کیا جاتا ہے۔ جر غلزم اور بہلکیشنز کا ایک اہم حصہ رقم ہو اور ٹملی

ویزان پر مضمل ہے جن کے دائرہ عمل میں روز پروز اضافہ ہورہا ہے اور

آپریشن ریسری کروپ (ORG) مارکیٹک اینڈ ریسری کروپ (MARG)

اور میڈیا ریسری ہوزرس کروپ کے سروے 1998 (جوائل 1997 اور جن

1998 کے دوران) کے مطابق رفیع اور نیلی ویزن کی شہری اور دیمی

دونوں عاقوں میں رسائی دوسرے ذرائع الجاغ ہے کمیس زیادہ ہے۔ اس

سروے ہے انکمشاف ہوا ہے کہ شہری عاقوں میں ہے 75.4 فیصد لوگ نیلی

فیصد لوگ رفیع جیں، 58.1 فیصد لوگ افہارات و جرائد پر سے جی اور 21.1

فیصد لوگ رفیع سے جی جید دیکی عالقوں میں یہ شرح بائم جی سے شرح بائم جسے فیصد، ویل ہے۔

نی دی 44.5 نیمد، اخبارات و رسائل 33.3 نیمد اور ریدی 44.5 نیمد اور ریدی 44.5 نیمد میروب 2695 شیروب اور گاؤل یم کیا گیا اور اس سے بین بخیر بحق اختر ہوا کہ ڈی ڈی بیٹس نیف ورک کے پروٹرام دیکی اور شہری علاقوں میں 39.6 نیمد لوگ دیکھتے ہیں۔ ڈی ڈی میٹرو 9 فیمد، زی ٹی وی 6.9 فیمد، اساز پلس 33.6 فیمد اور ڈی ڈی دی (مراشی) اور ای ٹی وی (ایناؤه) 31.1 فیمد لوگ دیکھتے ہیں۔ زی اختیا رای ایل ٹی وی اور جمنی ٹی وی کے رسائی 3 فیمد آبادی تک ہے۔ ریدیو شنے والوں میں 20 فیمد کا تحقیق 21 سے 19 سال کی عمر کے نوفیزوں سے باولوں میں 20 فیمد کا تحقیق 35 سال 21 سے 19 سال کی عمر کے نوفیزوں سے ہے اور میں کی نیمد مورد اور 16 فیمد مور تی ہیں۔ سردے سے بھی معنوعات کی معنوعات کی۔

نام کی منظوری: کمی بھی اخباریا موقت جریدہ کی اشاعت کے لیے سب
سے پہلے اخباریا جریدہ کے جم کی منظوری رجنرار آف نیوز پیچ زفار اغیا،
وزارت اطلاعات و نشریات، حکومت ہند، ننی دیل سے حاصل کرنی ہوتی
ہے۔ یہ اجازت پرلیس اینڈ رجنریشن آف بکس ایکٹ بحریہ 1867 کے
تحت لینا ضروری ہے۔ اس ایکٹ بھی شعدد ترمیمات ہو چکی ہیں۔

نام کی منظوری کے لیے درخواست ڈسٹرکٹ مجسٹریٹ ، چیف

میرود پوئین مجسؤید ربولس کشنو کی معرفت میبی جاتی ہے۔ ورخواست میں ایک سے زیادہ نام تجویز کی جا سکتے ہیں تاکہ رجسزار آف نیوز چیز کے وفتر میں گئے ہوئے کمپیوٹر کی مدد سے یہ معلوم کیا جاسکے کہ اس نام سے اخیار فیمیں لگا یا اس نام کی منظوری کی دوسرے ورخواست دہندہ کو فیمی وی گئی ہے، اخبار کا نام منظور کر کے بھیجا جا سکتے۔ نام کی منظوری طفے کے بعد درخواست دہندہ ڈکاریشن داخل کرتا ہے۔

و کلریش : وکریش وسر ک مجسور ک بیف میروپی لین مجسور ید ر پیس کشریاس ک وربید مقرر کے مجے کمی ماکم کی عدالت بی وافل کیا جاتا ہے۔ وکریش وافل کرنے کے بعد بی اخبار شائع کیا جا سکتا ہے۔ آر این آئی قمبر : وکریش وافل کرنے کے بعد نکالا جانے والا پہلا شمرہ وجشور آف نعز میرز فار اغیا (RNI) کو بھجا جاتا ہے تاکہ اخبار کا باقاعدہ وجشور میں ہو جائے اور وجشور فی فیر ل جائے۔ یہ وجشور فی فیر وی اے وی فی سے اشتہارات حاصل کرنے، محکد وال سے رحشور فی نمبر شرحوں پر اخبار پوسٹ کرنے اور ویلوے سے دعایی شرح پر اخبار کے بندل ایجنوں کو ارسال کرنے کے لیے ضروری ہے۔

المام: الفظى معنى رہنما، ہادى، پيش رور بيخ آئر۔ متكليين كے زديك وه مخص جو دين كو قائم ركھنے بي رسول اللہ ملك كا قائب ہواى ليے لفظ الم عام طور پر ان مختميتوں كے ليے استعال كيا جاتا ہے جو نماذكى قيادت يا المامت كرتے ہيں۔ نماذك وقت موجود المخاص بي سب ہے بزرگ، پبيزگار اور قابل آدى كو المام بنا ليا جاتا ہے۔ المام لفظ وسيح مطبوم كا طائل ہے۔ عام طور ہے المام سے مراد وہ مختص ہے جس كى جروى كى جائے۔ اس كا فظ متى اور حق پرست قائدين المام كمالنے كے مشتی ہيں۔ مجبر بي نماز پرهانے والے كو بھى الم كما جاتا ہے۔ كى مسلمان الم كا لفظ طلف كے برا والے كو بھى الم كما جاتا ہے۔ كى مسلمان الم كا لفظ طلف كے برا والے كو بھى الم كما جاتا ہے۔ كى مسلمان الم كا لفظ المتعال كرتے ہيں۔ يہ دولوں القاب بم مسمئی ہیں۔ بعض مربر آوردہ فد ہي مختصيتوں، صوفوں اور عالموں كے ليے بھى بي لفظ استعال كرتے ہيں۔ يہ دولوں القاب بم مسمئی ہیں۔ بعض ہوتا ہوتا ہے۔ حضرت غزالى و فيرہ كے ناموں كے ليے بھى بي لفظ استعال كرتے ہا ہوتا ہے۔ حضرت غزالى و فيرہ كے ناموں كے ليے بھى بيد لفظ استعال كے ساتھ الم كا لقب جزا ہوا ہے۔

شید فرقد میں امام کے تصور کو خاص ایمیت حاصل ہے۔ وہ بنیادی عقائد کا ایک لازی جزو ہے۔ اگرچہ شیموں کے مخلف فرقوں میں اس کے بارے میں کانی اختلافات میں محر ایک سللہ پر سب مثنق ہیں اور

وہ یہ کہ مرف حضرت علی اور ان کی اولاد (حضرت فاطمہ کے بطن ہے)
بی اس منصب کی حقدار ربی ہے۔ کمیا المام کے لیے حضرت حسن یا حضرت
حسین کی اولاد سے ہونا ضروری ہے۔ اسے بالغ اور جسائی و ذہنی طور پر
محت مند ہونا چاہیے۔ اسے دین و فقد کا کمبرا علم ہونا چاہیے اور اس میں
محت مند ہونا چاہیے۔ اسے دین و فقد کا کمبرا علم ہونا چاہیے اور اس میں
محرانی کی صلاحیت ہوئی چاہیے۔

اٹنا عری فرقہ اور اسامیلیوں کے یہاں امامت، ربانی ادارہ بے

ہاکہ آخفرت صلع جو ہدایت لے کر آئے تے اے لوگوں تک پہنچانے کا
کام جاری رہ سکے اور انسانیت کو رہنمائی میسر آئی رہے۔ ان کے نزدیک
دیا بھی امام سے خال فہیں رہی محر حقیقی اور سچا امام ایک وقت میں ایک
ہی ہو سکتا ہے۔ ایک لمام اپنی اولاد ہی میں ہے کی کو بھی امام مامزد کر سکتا
ہے۔ وہ نہ مرف پوری کھت اسلام ہے کا تقرال ہو سکتا ہے بلکہ اس کا نہ بی
رہنما بھی۔ عام مسلمالوں کے مقیدے کے مطابق ایک امام غائب ہے جو
قیامت کے نزدیک تھبور پذیر ہوں کے اور وہ امام مبدی ہوں گے۔ الل
توقیع کا یعین ہے کہ عائب امام ہر صدی میں پیدا ہوتا ہے۔ آئہ کی انسان
سے برتر کچھ (رومانی) فصوصیات ہوتی ہیں جو افھیں بنی نوع انسان کی عام
سطے ہائد کردیتی ہیں اور وہ اپنے قول وفعل کے ذریعہ مومنوں کی
سطے ہائد کردیتی ہیں اور وہ اپنے قول وفعل کے ذریعہ مومنوں کی

254 مطابق 808 حسن محكري كو المام نامود كيار الإجهفر كى وفات بر شيوس يم كافى اختلافات بيدا ہو گيد بعض كا خيال تفاكد الوالحين على العسكرى كے انقال كے بعد الا جعفر بى المام جيں اور وہ زندہ جيں۔ القائم المهدى جيں اور فويت ميں جي۔ بعض نے الاجعفر كى المت كو تشايم كرتے ہوئى، حسن العسكرى رئ الماد كو يمار بر گئے اور سات دن بعد فوت ہوگے اور الول 2600 مطابق 873 كو يمار بر گئے اور سات دن بعد فوت ہوگے اور المهند وقت نے المهند علی المداد كے المهند جيء المهند بين المداد كے المهند بين كے المها بينج تھے۔

میارہویں امام کی وفات پر ان کی اولاد اور جائشین کے سلا پر کائی اختلافات پیدا ہو گئے۔ بعض نے دعویٰ کیا ہے کہ انحوں نے محمہ نام کی ایک اولاد نرید چھوڑی تھی۔ دوسروں نے اس کا انکار کیا۔ بعض کا کہنا تھا کہ امام حسن العسکری القائم ہے، پھر واپس آئیں گے۔ بعض نے ان کے لاولد فوت ہونے کو ان کی امامت کے خلاف ایک دلیل بنایا اور ان کے بعد شیعد فرقہ بعنم کی طرف پلئے۔ امام حسن العسکری کے افتال کے بعد شیعد فرقہ تقریم باچودہ اور فرقوں ہی بت میا۔ مسعودی نے بین فرقوں کا ذکر کیا ہے۔ بید بارہ فرقوں کا ذکر کیا ہے۔ بید بارہ فرقوں کا ذکر کیا ہے۔

المام غرالى (1111-1058) : المام غرالى كا بورا نام الوحامد بن عمر فرالى جد آپ كى ولاوت فراسان كى ايك شير طوس شى بولك آپ كى والد ايك فقير منش صالح بزرگ تھے۔ سوت كانا كرتے اوراس كى آمدنى بر كرز او قات كرتے۔

فزائی نے طوس میں احمد بن محمد الراز کائی سے فقد پڑھی۔ اس کے بعد جرچان کے اور امام ابولھر اسامیل سے علوم کی تحصیل کی اور اپنے استاد کی تقلیمات کو جمع بھی کیا۔ یہاں سے اپنے وطن طوس کو لوئے اور یہاں تھیں سال قیام کیا اور اس عرصہ میں جرجان میں جو تقلیمات جمع کی تحمیل ان کا اعادہ کرتے رہے۔ اس کے بعد موید سخیل علم کے لیے میشاپور کا قصد کیا جہاں امام الحر مین ابوالعائی مررسہ نظامیہ میں علوم فقد، منطق اور امول کی تعلیم دیا کرتے تھے۔ امام نے تھوڑے ہی عرصہ میں استاد کی زمی علیم میرا سے جم جماعت طلبا میں متاز حیثیت مامل کرئی۔ امام الحر مین کی وفات ہے جم جماعت طلبا میں متاز حیثیت مامل کرئی۔

کے بعد نیٹاپورے کل کر عمکر میں (جونیٹاپورے تریب ایک محلہ ہے)
نظام الملک (جو ملطان ملک شاہ سلون کا وزیر تھا) سے لیے۔ چو کد آپ کی
شہرت علی مجیل چکا تھا نظام الملک نے آپ کو باتھوں باتھ لیا اور آپ ک
بری عزت و تحریم کی۔ نظام الملک فرد ایک جبید عالم اور اہل علم کا قدردان
تھا۔ اس کے دربار میں علا و فضلا کی ایک جماعت رہتی تھی۔ بحث و مناظرہ
کی متعدد مجلیس ہو تی اور ان میں فتح کا ہم ابیشہ الم بی کے مر رہا۔ اس
سے الم کا نام بہت چکا۔ اس کے بعد 444ء میں آپ کو مدرسہ نظامیہ
بغداد کی صدارت تفویش کی مخی۔ اس زبانہ میں آپ کو مدرسہ نظامیہ
شفف رہا۔ فلف کی تھانیف کا غائز نظر سے مطالعہ کیا اور علوم فلف اور
منطق سے کانی واقفیت عاصل کرنے کے بعد ایک آب 'مقاصد الفلاء نے'
کمی جس میں فلاسفہ کی تھانیف کا غائز نظر سے مطالعہ کیا اور علوم فلف اور
بعد ان کے رد میں کاب 'جافۃ افغاسفہ' تسنیف کی۔ امام کو فلاسفہ کے کئی
بعد ان کے رد میں کتاب 'جافۃ افغاسفہ' تسنیف کی۔ امام کو فلاسفہ کے کئی
سے متعلق ان کے نظریوں کو وہ قطعا صلیم نیس کرتے۔

الم كى زندگى ميں ايك عظيم انتلاب بمى رونما بواد انحوں نے علق فرقوں ينى فاہرى و باطنى، فاسف و ستكامين، صوني، سعيد اور زندين سب بى فرقوں سے تباولد خيالات كياد اس كا اثر يہ بواكد ان كى زندگى كا اگر يہ بواكد ان كى زندگى كا ايك دومرا دور شروع ہوا جس كو الم نے اس طرح بيان كيا ہے۔ "تحليد كا رابط ثوث كيا اور ان عقائد كى جو بجين سے ختے آئے تھے ان كى و تحت بالكل جاتى ربى۔ ميں نے يہ ديكوا كد نسارى، يبود اور مسلماؤں كى بنج سب بى اس متم كے عقائد و خيالات ركھتے ہيں۔ " بجن وجہ تھى جس سے الم كو تشكيك بيدا ہوئى اور يہ اى وقت دور ہوئى بب آپ بر حقيقت مك

فزال کو حقیقت کی حاش علی اور ایک ایسے علم کی کمون علی بر بر حتم کے شبہات ہے بے نیاز کردے۔ اضمیں کی حلم سے تفقی نہیں بوئی۔ بالآفر تمام علوم کی حقیق کے بعد وہ اس نتیج پر پہنچ کہ علم حمیات ہی علم علین ہے اور کہا کہ اس طرح بابوس ہونے کے بعد ہماری مشکاات کے حل کی اگر صورت ہو علی ہے تو وہ صرف صیات اور بدیہات کے فرمید، اس کے لیے بے ضروری ہے کہ پہلے ہم اس کے احکام کو منتبط کرلیں خاکہ اس کا پوری طرح اطمینان ہوجائے کہ محسوسات پر اعماد ای نوعیت کا تو نہیں جو امور تھلیدی میں اس سے قبل تھا۔ اس طرح آپ کو جاعت ہے جس کو عوبہ (Dualist) کیا جاتا ہے۔

زیادہ تغییل کے ساتھ الم نے البین سے بحث کی ہے جن کے تمن و موے ذہی تعلیمات کے خلاف معلوم ہوتے ہیں :

- (1) وہ جسمانی حشر، جسمانی عذاب و ثواب کا انکار کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک صرف رومانی عذاب ہوگا۔
  - (2) خدا کو جزئیات کا نیس کلیات کا عالم مانتے ہیں۔
    - (3) عالم ازلی و ابدی ہے۔

"جہانة الفلاسف" میں امام نے فلف کی خود فلف کے ہمھیاروں اے نہایت شدومد سے تردید کی ہے اور ثابت کیا ہے کہ فلف انسان کو کوئی بیتین نہیں بخشار اس تب میں عقل ارتیابت اپنی انتها کو پہنچ گئی ہے اور بیوم سے سیکووں سال پہلے امام نے نظیت کے ازوم و وجوب کا فاتر کردیا بینی علت و معلول کے متعلق ہم اس کے سوا پچو نہیں جانتے کہ اس ایک شخے دوسری شے کے بعد پیدا بوق ہے۔ فرض امام اس سعاملہ میں بیوم کے پیٹرو بیں اور اس کے ہم نوا بین کہ عقل و فلف سے الہیات و الحدالطبعیات میں مجمود میں ثابت کیا جاسکا۔ البذا امام کے خیال میں انسان کو لاز آ وی یا البام کی طرف رجوع کرنا جا ہے جو اس کو براہ راست خدا سے حاصل ہوتا ہے با انبا کے واسطے ہے۔

امام کا مد ما فلف اور عقل کی تحقیر نہیں معوم ہوتا بلک زیادہ تر اس کی تحقیر نہیں معوم ہوتا بلک زیادہ تر اس کی تحدید ہے جس کا خاص ہے یہ ہے کہ عقل چونک تمام سوالوں کا جواب نہیں دے کتی نے ترام مطالبت کو حل کر حتی ہے البذا اس کو اپنی رسائی کے مدود کے اندر رکھنا چاہیے جیسا کہ اس زمانہ کے ایکا وارب کا خیال ہے۔

اب آخری راہ اہام کے لیے صرف صوفیہ کی رہ می تھی جن کی کا ایک وفیرہ کا مطالعہ انحوں نے پوری محنت اور فور و گلرے کیا لیکن اس راہ میں انھیں صاف نظر آیا کہ یہ قال سے زیادہ حال اور علم سے زیادہ احساس و تجربہ کی چیز ہے، چنانچ سب کو چھوڑ کر مسلس دو سال تک اہام صوفیہ کی راہ کے اعمال و اشغال میں معروف رہے اور بالآخر ان کو یہ معلوم ہوا کہ خدا کے علم و عرفان کے لیے صرف صوفیہ می کا طریقہ محلوم ہوا کہ خدا کے علم و عرفان کے لیے صرف صوفیہ می کھر ترتی فیک ہے۔ عقل و ظلفہ اور نہ کوئی اور چیز ان کی تعلیمات میں کھر ترتی وے سی کھر ترتی امام

حیات میں بھی شک ہونے لگا۔ اس کے بعد الم نے اولیات پر احماد کیا چیے ہمارا یہ قول کہ نفی و اثبات کا اجماع محال ہے، چیے ایک تی چیز حادث بھی ہو اور تدیم بھی، موجود بھی ہو اور معدوم بھی، واجب بھی ہو اور محال بھی۔ اس کے بعد کد و کاوش زیادہ بڑھی تو عظایات میں شک پیدا ہونے لگا۔

اس طرح الم مجو عرصہ تک سخت ذہنی فکوک اور اضطراب میں جتا رہے اور ہداس بروری طرح واضح ہوگیا کہ متلی استدال کی معالمہ میں قطعی یعین و تشفی ہر گزشیں بخش سکا اور نہ ہمارے پاس کوئی ایسے قطعی اصول و اونیات میں جن پر ہم کامل احماد کرکے ایسے استدال کی ممارت کمڑی کر سکس۔ ڈیکارٹ بھی اپنے فک و ارتیاب کی وجہ یکی بیان کرتا ہے کہ وہ ایک ایسے ناقطہ اساس یا نقطہ اساس کا تامل فک اور مضبوط اساس یا نقطہ اساس کمڑی کی محارت کمری کی جاسے۔ البتہ یہ ہو سکتا ہے کہ خدا اپنی رحمت سے کسی کو روشنی مطا کرے جو تعلی ہو سکتی ہے اور جو کسی کو استدال سے نہیں حاصل ہو سکتی۔ بی وہ راہ تھی جس سے امام کو اپنے اس ذہنی اضطراب و فکوک سے نظامی کا راستہ نظر آیا اور بالآخر ای راہ سے ان کو یعین اور تشفی نصیب عو کن اور ان کی واپس کی۔

اس ارتیابیت میں گرفتار ہونے کے بعد الم نے تمام طالبان حل و صداقت کی راموں کو ایک ایک کر کے چھان ڈالا۔ کلام اور متعلمین کے متعلق وہ اس متجد پر پہنچ کہ بے ظلامند و طاحدہ کے مقابلہ میں ان کے ناقضات کی پروہ دری کر کے ذہب کی حمایت کر کھتے ہیں لیکن ارتیابیہ کے مقابلہ میں قطعاً بے بس موجاتے ہیں۔

اس طرح کلام اور متعلمین سے مایوس بوکر امام فلف بی گے اور بغیر کسی استاد کے خود بی فلف کے مخلف مسالک کا مطالعہ کیا۔ قلاسفہ کو وہ تین جماعتوں میں تقتیم کرتے ہیں: (1) ماد کین، (2) طبعین اور (3) البین۔

ماد کین کا کتات کو قدیم مانتے ہیں اور خالق کے منکر ہیں۔ طبیعین کلو قات کی جیرت الحکیز تنظیم و ساخت کی بنا پر خالق کو مائتے ہیں این ان کے نزدیک کلو قات ایک مشین ہیں جو خود اپنی اندرونی طاقت سے چل ربی ہیں۔ ذہن و گلرکی قوت کو بھی سے طبی قوائین کا نتیجہ بتاتے ہیں جو موت کے ساتھ بی ختم ہوتی ہے۔ دیات آئندہ کا کوئی وجود نہیں۔ سے وہی

کے نزدیک اصواف دی ہے جو انبیا کی راہ تھی اور تیغبر اسلام ان کے نزدیک تی ہونے سے پہلے صوفی تھے۔

امام کی تعلیمات کا خلاصہ یہ ہے کہ انسان کی روح اپنی ذات و حقیقت کے اعتبار سے دوسری تمام محقوقات سے ایک مخلف اور جداگانہ حققت ہے۔ یہ ایک ایارومانی جو برے جو جسمانیت سے برطرح یاک ہے۔ الم سے نزدیک عام معلمین کی طرح کا کات کا سب سے بیادی واقعہ اور تھر کا تعطد آغاز ارادہ ہے بخلاف قلاسفہ کے جو خدا کو گر محض بنا دے ہیں جو اپنی جگد ہر بس سوچنا اور گلر کر تا رہنا ہے اور ای قلر سے تمام چروں کو تکا یا علق کرتا رہتا ہے۔ الم کے نزدیک کرے کوئی شے نہ نکل علق ب اور نه علق موعق ب- البته اراده سے ساری کا کات پیدا ک جا علق ہے۔ زمین و آسان کا سارا نظام براہ راست ای ارادو کا آفریدہ ب (جس نے اس کو لاشتے سے طلق کیا)۔ میں ارادہ اس کا کات کی راہ نمائی كرتا ب اور اى سے اس كا قيام و بنا ب اور اس كے علم سے وہ ايك دن ن ہوجائے گا۔ آفریش عالم امام کے زدیک ارتقایا اشراقات کے ذریعہ نہیں ہوئی ہے۔ جیما کہ فلاسفہ کا یا تو افلاطونیہ کا تصور ہے بلکہ وہ براہ راست خداکی قدرت مطلقہ یا اس کے ارادہ کی پیدا کردہ ہے۔ جب خداک اصل حقیقت اراده مخبری تو لازماً انسانی روح کی حقیقت مجی اراده موگی اس لیے دونوں میں ایک مماثلت ہے اور ای مماثلت کی بنا پر انسان خدا کو جان پیوان سکتا ہے۔

للسائد طبعیات کے متعلق المام کے وی خیالات تنے جو دوسرے معاصر علائے طبعیات کے فیے اور وہ ان کو قرآن و حدیث کی تعلیمات کے منافی فیس جائے تنے۔ توایت و سیارات کی گروش و فیرو کی نسبت ان کے فزد کی علائے ریاضی و ویت کی تعلیمات کو قبول کرلینا جاہیے۔

اظاتیات کے متعلق المام کا مسلک نبایت سادہ و ساف ہے۔ ال کے نزدیک تمام اظائی تو انین و نجر وشر کے نظریات کی بنیاد خداکی مرضی ہے۔ جس کا علم ہم کو انبیا و اولیا کے وربیہ عطاکیا جاتا ہے جن کو خدا الباباً عطاکر تا ہے۔ اولیاء اللہ ہر زبانہ اور ہر کمک میں پائے جاتے ہیں۔ ان کے کبابدات اور اس روشنی کے بغیر جو خدا ان کو عطاکر تا ہے ہم مجمی بھی اظافیات کو عاصل نہیں کر تھے۔ فرض امام کے نزدیک طب وفیرہ بہت سے علوم کی طرح اظافیات کا اصلی ماخذ بھی وی و البام طب وفیرہ بہت سے علوم کی طرح اظافیات کا اصلی ماخذ بھی وی و البام ہے۔ یہ وہ اعلیٰ وی بھی ہوسکتی ہے جو انبیا و مرسلین کے ذریعہ کتی ہے۔ یہ وہ اعلیٰ وی بھی ہوسکتی ہے جو انبیا و مرسلین کے ذریعہ کمتی ہے۔ یہ وہ اعلیٰ وی بھی ہوسکتی ہے۔ یہ وہ انبیا و مرسلین کے ذریعہ کمتی ہے۔ یہ وہ انبیا و مرسلین کے ذریعہ کمتی ہے۔

جن کو خدا نے ای فرض کے لیے بھیجا ہے اور ان کے بعد اولیا کے البات کے زریعہ بھی۔ البت اولیا کے البات انبیا کی وی کے مقابلہ میں ادفی درجہ کے ہوتے ہیں اور ان کی نوعیت زیادہ تر انبیا کی وی کی ماتحت تعبیر و تقر ش کی ہوتی ہے۔ اولیا کے مقالت کی جو انبیا ہے وہ انبیا کی ابتدا ہے۔ امام کے زدیک البام کے بغیر علوم طبعیہ میں بھی انسان کو سمج علم حاصل نہیں ہوسکا۔ امام کا یہ نظریہ سرف مسلمانوں می میں نہیں پھیلا جارے ہوں کے علم اور مسلمانوں می میں نہیں پھیلا میں دیا ہوں ہے۔ بھی اور مسلمانوں می میں نہیں پھیلا میں دیا ہوں ہے۔

الم مذہبی مسائل کو عقل کی راہ سے بچھنے اور سمجانے کے کلیے خالف نہیں البتہ وہ اصل بنیاد وقی اور البام و کتاب و سنت کو قرار وسیح بیں۔

الممت: اس منعب كانام بج بورسول اكرم علي كانات مي دفي و دفيوى تنظيم كا واحد مركز به اور المام ك فرانس من من في خاص كا واحد مركز به اور المام ك فرانس من من فرزيت علاوه الملائي مفاد كا محفظ، شرق احكام كا فناذ اور مسلمانوس كى محلى قربت وافل بهد المامت كم منعب برفائز بوث ك لي عاقل، بالغ، مرد اور آذا بونا خردرى ب المحمد من فرزيك المام كا قريش بونا لازى ب محمد فارقى اور معتزلد اس به اختلاف كرت بير الل الشي ك فرديك المامك كم منعب برآن ك كي معموم بونا خرورى ب

منعب المات بر فائز محض اقتدار اور نسلی و فاندانی مکومت به جداگاند حیثیت رکمتا ہے۔ شیعی نتط نظر ہے امام میں علم و نشیات اور زبد و تقویٰ کے علاوہ عصب بھی ضروری ہے۔ اس لیے نماز کی امات کے لیے فیض کو مقرر کیا جانا چاہیے جو پر بیزگار، متی، دانشند، عاقل، بالغ، عالم، شجاع اور تقدرست ہو۔ علاکا اس امر پر انفاق ہے کہ امام کا شریعت پر ہونا سب ہے اہم شرط ہے۔ اسلام تو الی مکومت کی اساس پر عمومت کی اساس پر اوائی کا حق صرف اللہ کو ہوتا محرمت کے قیام کا دائی ہے جس میں فرماں روائی کا حق صرف اللہ کو ہوتا ہو اور ہر محض ان احکام کی پایندی کے علاوہ اپنی فطری آزادی پر قرار رکھتا ہے۔ البتہ ظیفہ و امام قوانین المبید کا محران و ترجمان ہوتا ہے اور اس کی ہا فاعت کی جاتی ہوتا ہو اور اس کی اطاعت کی جاتی ہے تو نمائندہ التی ہونے کی جیشیت ہے۔ آئمہ الل بیعت کا نصب العین اس انسانی آزادی کو بر قرار رکھتے ہوئے انشہ کے ادام و ان کی کا پابند بنانا اور انسانوں پر انسانی مکومت کے حفیل کو ختم کرنا تھا۔ مسلمانوں میں جب طوکیت نے جنم ایا تو آئمہ نے مختلف مسلمانوں میں جب طوکیت نے جنم ایا تو آئمہ نے مختلف مسلمانوں میں جب طوکیت نے جنم ایا تو آئمہ نے مختلف مسلمانوں میں جب طوکیت نے جنم ایا تو آئمہ نے مختلف مسلمانوں میں جب طوکیت نے جنم ایا تو آئمہ نے مختلف مسلمانوں میں جب طوکیت نے جنم ایا تو آئمہ نے مختلف

Digitized by commissionedwriting.com for the IdeaMines collective.

من کاری تاریخی شیرت رکھتی ہے۔

لمرزير بنيں۔

امر ایکا - فن تعمیر : اوروپی باشدے جب امریکا آکر ہے تو اپنا ساتھ اوروپی فن تعمیر : اوروپی باشدے جب امریکا آکر ہے تو اپنا ساتھ اوروپی فن تعمیر مجی لائے۔ جب شہر اپنے کے تو ان عمی کرجا کمروں معمدی عمی مختلف شہروں عمی سرکاری دفتروں، او غور شئیوں دفیرہ کی جو عالم تعمیل ان عمی زیادہ تر جار مین اشاکل (ملک این کے زمانے کا برطانوی فن تعمیر) استعمال ہوا۔ 1798 عمی لا تروب نے بونانی اشاکل شروع کی اور شاخل شروع کی اور شاخل کر دی کی سرکاری عمارت کھی نال کے اندر کی جاوٹ او بانی طرز پر کی۔ اس کے بعد اس نے اور کی خوات او بانی طرز پر کی۔ اس کے موات او بانی طرز پر کی۔ اس کے موات اور کا بی اور کا دارہ ہو گیا۔ 1830 کے امریکا بعد عمی وہ مجمی کو تھک طرز کا دی اور کا دارہ ہو گیا۔ 1830 کے امریکا عمل ایک اس کے اندر تی اس کے اور تھی اس کی اس کی اس کے اندر تھی اس کی اس کی اس کی اس کی اس کی اس کی اس کے اندر تھی اس کی اس کی اس کی اس کی اس کی اس کے اندر تھی اس کی کی اس کی کی اس کی کی اس کی کی اس کی کی اس کی کی اس کی کی اس کی اس کی کی اس کی

انیسویں ممدی سے بوی اوٹی کرشیل عمارتی بنی شروع ہوگئی میں۔ شکا کو کا خود انہا اسٹاک ترتی یا رہا تھا۔ 1884 سے فوالد کے ڈھانچوں پر عمارتوں کی تھیر شروع ہوچی متی اور ناکوا (1887-1887) اور دین رائٹ نے 1960 اور 1960 کے درمیان کی اعلیٰ پائے کی عمارتیں بنائیں اگرچہ اپنے ملک میں اس کی زیادہ تر نہیں ہوئی۔ بیسویں ممدی کے امریکا کی زیادہ تر عمارتوں کا اسٹاک یوروپ سے لیا ممیا ہے۔

امر کی فن فقیر می زیردست ترقی دوسری عالم کیر جنگ کے بعد ہوئی، اس لیے کہ بوروپ سے بہت سارے فزکار ترک وطن کر کے یہاں آگئے تھے۔ ان میں کروپیکس (Gropius)، نیوٹرا (Neutra)، بریر (Breuer) خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔ پہلے دور میں بین الماقوای جدید اسٹاک حاوی رہا جو مکھی اور ریشنل (Rational) ہے۔ دوسرا اسٹی ایک اور سے اشاکل کا ہے جو ابھی تک بہت سارے مکوں میں رائج ہے۔ یہ نوٹقوش دار (Neo-sculptural)، فیر ریشنل (Anti-rational) اور انتہائی اظہارے والمحدادت (Expressive) کی حال ہے۔ دو عالمی جنگوں کے بعد امریکا دیا کا الدار ترین ملک بن گیار چنائی فائش دولت کے سب اس قسم کی عالر میں وہیں سب سے زیادہ ہیں۔

ظریقوں سے اس کے خلاف احتجاج کیا اور جب اس کے یادجود طوکیت پروان چڑھی تو سکوت افتیار کرلیار آئمہ نے کسی تحریک میں حصہ خمیں لیا اور خاموثی سے وہ فرائفن انجام دیتے رہے جو بحیثیت امام عائد ہوتے تھے اور منصب امامت کی برتری برقرار راتی تھی۔

الماميد: الل تشخ كا ايك فرق جم ك زويك سلسله نبوت ك فاتح كم بعد المحت كا سلسله شوت ك فاتح حد المحت كا سلسله شروع بو جاتا ب- ان ك زديك بيل الم دهرت على بين جمين فريا تقاد معرت على بيد وسلم ن فود معين فريا تقاد ان كم بعد معرت ادر الم زين العابدين على الن تحييرة ادر الم زين العابدين على المحت معنور اكرم ك عابت بو بكل على المرت معنور اكرم ك عابت بو بكل المحت حضور اكرم ك عابت بو بكل درايجول كل محت و صداقت مسلم ب جبك المل سنت محد ثين ان آثار كى سحت و صداقت مسلم ب جبك المل سنت محد ثين ان آثار كى سخت بالن على سند معتر بين ان آثار كى سخت باله سنت محد ثين ان آثار كى سند مشتبر النت بين الماري سند معتر بين ان اثار كى سند مشتبر النته بين الماري سند مشتبر النته بين الماري سند معتر الماري المار

المب حفرت على ك ومي رسول الله بونكا مقيده ركف كم ما تحد اس ك بحى قائل بين كه حفرت على ك بعد ان كي وه اولاد اوميا من شار بوگي جو حفرت فاظرة، حن اور حمين كي نسل سے بود اس حد تك تو يہ مقيده ان كي يبال اجما في ہے۔ اس كي بعد وہ مختف الخيال بوكر كي فرقوں ميں منتم بوگئے۔ ان ميں اثنائے عوري باره الماموں كا سلما، مبيد سات الماموں اور اساميل حاضر سلما كو لمنتے بيں۔ البغدادي نے الماميد كي بدره فرقوں كا ذكر كيا ہے۔ بعض نے المامي كستر سے زيادہ فرتے مثار كيا ہے۔ بعض نے المامي كستر سے زيادہ شمرت و شار كي بيں۔ بهر حال فرتے كتے بحى بوں ليكن ان ميں نيادہ شمرت و عمر مرف دو بى فرقوں كو في ہے اور بي اثنا عشريد اور اساميليد بيں۔

امبر: اس کی قدیم تاریخ کا فیک فیک پد خیں چلا کین کہا جاتا ہے کہ اس قعب کو مناؤں نے بایا تعلد 1037 میں راچو توں نے مناؤں کو فکست دے کر اپل تمام قوتوں کو میس مر محز کر دیا۔ 1728 میں سوائی ج عکد دوم نے اسنے پائے تخت کو امبر سے بے پور میں خطل کردیا۔ اس وقت سے امبر کی شہرت میں حؤل آتا میا۔

امر میں قدرتی مناظر بہت ہیں۔ قابل دید مقامت میں راجید قول کا محل ہے۔ اس کی آخری منول پر چھیں قو چاروں طرف کے نظارے تاقابل بیان خوبصورتی سے دل میں امثالہ اور سرت پیدا کردیتے ہیں۔ یہاں کا دیوان عام ایک قابل دید محارت ہے۔ اس کے ستونوں کی

79

ان سویا : یہ و کش پر جاتی کی لوک اور اتری رقی کی یوی تھیں۔ تی دیوی سی کی اور اتری رقی کی یوی تھیں۔ تی دیوی میں ان کا شار سب ہے پہلے ہوتا ہے۔ انموں نے اپنے آثر م بی رام، بیتا اور آکشن کا استقبال کیا تھا۔ راماین بی اس کو بوی فولصورتی ہے بیاتی نے ان سویا کے درش کیے تو انموں نے بیتاتی کو اپنے پاس بھا لیا اور انھیں ایسے فوق الفرت لباس اور زیرات دیے جو بیشہ سے اور فوبصورت رہے تھے۔ اس کے بعد رقی بھی نے مورتوں کے حورتوں کے کردار کو بوی فوبی سے بیش کیا۔ انموں نے کہا کہ ماں باپ بھائی سب بی اپنا بھلا چاہنے والے ہیں۔ لیکن شوہر تو لا محدود "سکھ وسینے والا اور نجات دلانے والا ، ہوتا ہے۔ وہ مورت ذیل ہے جو ایسے شوہر کی بیوا نہیں کرتی اس لیے جم ہے، قول ہے اور دل ہے شوہر کی بیوا نہیں کرتی اس لیے جم ہے، قول ہے اور دل ہے شوہر سے مجت کرنی چاہیے۔ مورت کا بیل ایک غرب ہے۔ بی ایک برت ہے اور بیل ایک یوب ہوں وہ جس کے دل بی بیش ہے ہیں کہ اعلیٰ ترین کرواد کی مرد بی نہیں ہے۔ وہ ایک بی ایک میں میشہ ہے تھور رہتا ہے کہ میرے شوہر کے عادو دیا بی اور کوئی مرد بی نہیں ہے۔

اتا کر پیمٹس (Anaxemenes, 585 B.C. - 528 B.C) ملیں کتب کا تیمرا اور آخری نمائندہ جس نے تالیس کا تنج کرتے ہوئے مبدا کا کات کا تصور ایک مخصوص عضر کی شکل میں کیا جس کو اس نے بخد (ہوا) یا دم کہا۔ اس کے الفاظ میں اس ہے وہ تمام اشیا ہو ہیں، ہوئی ہیں اور ہوں گی، وہا تا اور آفاتی اشیا نگل ہیں جبکہ تمام دیگر چڑیں ان کے حاصلات ہوں گی، وہا تا اور آفاتی اشیا نگل ہیں درج کی شکل میں رہتی ہا بکلہ تمام عالم کو عمیرے ہوئے ہو اور اس کے قیام کی ذمہ دار ہے۔ ہوایا دم انجاد و تعلیت کے اعمال کے ذریعہ ایک طرف بادل، پائی، ذمین اور پھر کی صورت میں ہو بدا ہے اور دوسری طرف آگ کی شکل میں۔ اس طرح یہ ایک عضر کا کات کی ہو تعلید کرتا ہے۔ یہ تصور بادہ اور ذبین کرتا ہے۔ یہ تصور بادہ اور ذبین کی تفریق ہے جس میں حرکت اور قرت کو عالم طبیع کا جرد لاینگ صلیم کیا گیا۔

ا جیل (Gospel): یہ جیائوں کی مقدس کاب ہے جو حفرت مینی پر عازل ہوئی تھی۔ قرآن مجید میں اے بشارت قرار دیا گیا ہے۔ ایمانی زبان میں انجیل کے معنی بشارت می کے ہیں۔ یہ کہا جاتا ہے کہ یہ دو خطبات ہیں جو مسئی مستل نے اپنی زعری کے آموی تین برسوں میں ارشاد

فرمائے اور جب ان کے معتقدین کو بہودیوں سے الگ کر کے عیمائی کہا جانے لگا تو ان عیمائی کہا کہا تھا تھا ہوں کے اس کی انداز کی اور تعلیمات پر کمائیں کلسنا شروع کیں جن کی اساس وہ روایات تعمیں جو مصطفین تک سید بسید بسید بھی تھیں۔ ہر فرقد نے اپنی الگ کتاب تعنیف کی اور اسے انجیل کا نام دیا۔ ایک انجیلوں کی تعداد چونتیس بتائی جاتی ہے۔ ان میں صرف ایک انجیل بیرویہ سریائی زبان میں تکھی تائی جاتی ہوئی زبان میں تعمیل اور ان میں سے کوئی بھی انجیل کے سید سیر تی کا میں کھی کی اس کی کہی کہی کہیں اور ان میں سے کوئی بھی انجیل کا میں کمی کمل ہوئی۔ یہ مرتس کی انجیل ہے جس کی تعفید میں کمل ہوئی۔

ایک بوی تعداد ایسے مکا تیب کی بھی ہے جو حواریوں کے ساتھ منسوب ہیں۔ لیکن سے سب مصنف یو نانی زبان ہوئے والے وہ بیسائی تے جو حضرت میسائی تے جو حضرت میسائی تے جو جو یہ تے۔ 325 میں بیسائی جیٹوائوں کی ایک مجلس بھی زیادہ تر تحریوں کو متر وک قرار دے دیا گیا اور محلوائوں کی ایک مجلس بھی زیادہ تر تحریوں کو متر وک قرار دے دیا گیا اور افجیلوں کو کیجا کر کے الحمی مجمد نامہ جدید' کے نام ہے مروق کیا گیا۔ اس ممید نامہ جدید' کے نام ہے مروق کیا گیا۔ اس میں ہے کی کا بھی اصل نو اس یونائی زبان میں محفوظ نہیں ہے جس میں میں ہے کہ کا بھی اصل نو اس یونائی زبان میں محفوظ نہیں ہے جس میں قرآن مجید میں جس الجیل بیودیہ تو اپنے ابتدائی دور میں می لا پیچ ہوگئی تھی۔ قرآن مجید میں جس الجیل کا ذکر ہے اس سے مراد وہ کتاب یا تعلیم ہے جو محزت مین پر بزر یہ وی امام رازی کے بقول اصل انجیل ضابع حضرت مین پر بزرید وی انجیل صابع انجیل ہے۔ بہرطال الحجیل ہے و تصریف کا محکار ہے۔ بہرطال الحجیل ہے جو انجیل ہے میں جو حضرت مین پر بذر یہ وی الحکار ہے۔ بہرطال الحجیل ہے کی دور سے مراد وہ کتاب یا احکالات الحجی ہیں جو حضرت مین پر بذر یہ وی الحکالات الحجی ہیں جو حضرت مین پر بذر یہ وی برخال ہوئے۔

اندر پرستھو: ننی دبل کے نزدیک اندریت گاؤں کا قدیم نام ہے۔ یہ
قسب شکر پرستھو: منکر پوری، شت کر تو پرستھ اور کھاندو پرستھ وغیرہ گی
ناموں سے پکارا جاتا تھا۔ اس کے پیدا ہونے اور ترقی کرنے کا بہت دلچپ
بیان مہابھارت میں مختلف مو تعوں پر کیا گیا ہے۔ جب پاندو درویدی کو
سویمر میں جیت کر جنتا پور آنے گئے تو دھرت راشر نے اپنے لڑکوں
کے ساتھ ان کی عداوت اور بغض کے خوف سے دوت کے ذریعے اپنا یہ
پیغام بھیجا کہ دو اندر پرستھ یا کھاندو بن کو صاف کرکے وہیں اپنی راجدهانی
بیغام بھیجا کہ دو اندر پرستھ یا کھاندو بن کو صاف کرکے وہیں اپنی راجدهانی
بیغالیں۔ پرهشر نے اس تحریک کو تبول کرکے اندر بن کو جالیا اور وہیں شمر
بیالیں۔ پرهشر نے اس تحریک کو تبول کرکے اندر بن کو جالیا اور وہیں شمر

مینے تک بوی مشقت کرکے ایک جیب و غریب لبی چوڑی سمباک تقیر کی حمی جس میں دریود هن کو پائی میں زمین کا اور زمین پر پائی کا وہم ہوگیا تقداس سمبا کے چاروں طرف کا محمراً 8750 گز قد ایک خوبصورت اور مالیشان سمبا اس سے پہلے اور کہیں بھی تقیر قیس کی حمی تقی۔ ایک خوبصورت اندر پرستھ پر پایٹروؤں کو بواناز تھا۔

انسائی نشو و تما: انسائی زندگی کا کوئی فعل ایسا نیس ہے جس پر ورث اور باحول دونوں کا اثر نہ ہو اور ای لیے نفیات میں اطوار و کردار یا احوال و افعال کی نشو ونما اور ان کے تدریجی منازل کے مطالعہ کو خاص ایمیت دی جاتی ہے۔

اکی آدی، یو سے بڑا ہو کر سن بلوغ کو پنچنا ہے تو اے کی منزلوں ہے گزرہ ہوتا ہے اور ہر منزل کے تقی مسائل الگ الگ ہوتے ہیں۔ یہیں۔ یمپن کی زندگی نبایت سادہ ہوتی ہے اور مسائل بھی سادہ۔ اس کے مقالے یم بالغ انسان کا کردار کائی الجما ہوا ہوتا ہے اور اس لیے مسائل بھی جھیدہ ہوتے ہیں۔ فرائد (Freud) کا خیال ہے کہ بھین میں یعنی زندگی کے پہلے بائج سالوں میں مخصیت کی بنیاد پڑ جاتی ہے۔ یعنی شروع کے پائج سال کے بعد کی زندگی پہلے کے پائج سال کے شعوری اور لاشوری تغی سال کے بعد کی زندگی پہلے کے پائج سال کے شعوری اور لاشوری تغی کو انف کی مختل تھر تے ہے۔ چنا نجہ کی بائغ مختص کی نفسیات کا مطالعہ کرتا چاہیے اس لیے کہ بائغ مختص میں جو کردار الجما ہوا نظر آتا ہے وہ نیچ میں سادہ نظر آتے گا۔ اس شخص میں جو کردار الجما ہوا نظر آتا ہے وہ نیچ میں سادہ نظر آتے گا۔ اس شخص میں جو کردار الجما ہوا نظر آتا ہے وہ نیچ میں سادہ نظر آتے گا۔ اس شخص میں جو کردار الجما ہوا نظر آتا ہے وہ نیچ میں سادہ نظر آتے گا۔ اس شخص میں بو کردار الجما ہوا نظر آتا ہے وہ نیچ میں سادہ نظر آتا ہے دائی کی انجما نظر سے باہرین نفسیات شاؤ ووڈ ور تھر (Woodworth) کو انقال خمیں۔ ہے۔ لیکن بچین کے زبانہ کی زندگ کی اجمیت سے بہر طال می کو انقال خمیں۔

بچہ جب پیدا ہوتا ہے تو بالکل ایک گوشت کا لو تعزا ہوتا ہے لیکن آبسہ آبسہ وہ حرکت کرنے، اشخے، بیٹھنے اور پھر چلئے پھرنے لگتا ہے اور اس میں بالیدگی رونما ہوئے لگتی ہے۔ لیکن اس بالیدگی کے ساتھ اس کے لیے سیکنا آسوزش بھی ضروری ہے۔ اس لیے کہ اس کے بغیر اس میں ماحول کے مشخوط اور ویجیدہ تقاضوں کو پوراکرنے کی ملاحیت پیدا نہیں میں ماحول کے مشخوط اور ویجیدہ تقاضوں کو پوراکرنے کی ملاحیت پیدا نہیں

ماہرین نفیات اس پر مثنی نہیں رہے ہیں کہ جلت اور آموزش میں کون زیادہ ایمیت کا طال ہے۔ کیا صرف جلت سے بغیر آموزش کی نشود نما ہو کتی ہے۔ رش (Ruch) جلت کو ایک وجیدہ تھام

کردار (Behaviour Pattern) سجمتا ہے جو بالیدگی کی دجہ ہے دجود میں

آتا ہے نہ کہ آموزش کی بدوات۔ تجربات سے یہ بھی بتیجہ نکلا ہے کہ

کرداری مکام جس پر جنسی تعلقات موقوف ہیں آموزش سے نہیں بنآ۔
اس کا انحمار بالیدگی پر ہے۔ جانوروں میں ایس کئی ترکات کم اس جنسی جنسی جنسی جنسی کہا جاتا ہے لیکن انسانوں میں ایس ترکات کم التی ہیں۔ انسان کے جم

و دائم کے ارتقا کے لیے مسلس ورزش اور چنتی مزوری ہے لیکن آموزش کا بھی اس کی نشوہ لی میں ایم حصہ ہے۔ مشق سے انسانی جم کے ریئے مسئول و توانا تو ہوتے ہیں لیکن آدی سے ہنر اور مبارتمی حاصل نہیں کر سکتا اور اس کے لیے آموزش مزوری ہے۔ آموزش کی مدد سے ہم دویا دو سے نیادہ افعال کو انتخا بھی کر کئے ہیں مشال ایک باہر سوسیتی ساز مورد سے میں مشال کی میانے کے ساتھ کا بھی سکتا ہے۔ لیکن آب مورش میں مشن کی بوتے ہیں۔ بھی ایتھے اور بھی کر سے۔ یہ شائی ایا اثر رکھتے ہیں اور اپنا مورد میں اگر کے ہیں اور اپنا رقم میں۔ یہ وقتے ہیں۔ بھی اور بھی کر سے۔ یہ شائی این اثر رکھتے ہیں اور اپنا رقم میں۔ یہ وقتے ہیں۔ بھی اور بھی کر سے۔ یہ شائی این اثر رکھتے ہیں اور اپنا رقم میں۔ یہ وقتے ہیں۔ بھی ایس میں۔ یہ وقتے ہیں۔ بھی ایس میں۔ یہ وقتے ہیں۔ بھی اور بھی کی اسے میں۔ یہ وقتے ہیں۔ بھی اور بھی کر سے۔ یہ شائی این اثر رکھتے ہیں اور اپنا رقم میں ہیں۔ یہ وقتی ہیں۔ بین وقتی ہیں۔ بین وقتی ہیں۔ یہ وقتی ہیں۔ بین وقتی ہی

بیع کی نشو و فما میں پہلے بالیدگی ضروری ہوتی ہے اور پھر بعد میں مثل اور آموزش۔ بیع کی پیدائش تک بالیدگی کا عضر عالب ہوتا ہے۔ پیدائش تک کی اعضا اس قابل ہوجات ہیں کہ اپنے اسپنے کوانف ادا کر سیس لین ہے الیدگی تمل نیس ہوتی۔ مشق اور آموزش کے ساتھ ساتھ بالیدگی بھی اپنی منزلیس طے کرتی رہتی ہے اور مشق اور آموزش کا حصد نشود فما میں دن بدو تا جاتا ہے۔

ا مكن يمندر ( 610 B.C.-545 B.C ) : اليس كا ايم وطن اور اى كى طرح كا كات طبق كى اصل مايئت كے علم كا حتلاقی تقد اس نے ايك لامحدود يا فير معين شے كو جو بر كلى قرار ديا جو نہ كى مخصوص شے مداد دو تقر قات كا حال اس سے مراد ايك ايما طبيق جو بر اماى يا بادہ ہے جس كو كوئى عام فيس ديا جاسكا۔ اس الله محدود بادے ہے آگ اور تاريك كبر كى تخليق بوئى۔ كبر مجمد بوكر زيمن اور آئك بھٹ كر اجمام فلكى نا۔ زيمن ايك لمي تكى كى شكل كى ہے جس كا اور آئك بھٹ كر اجمام فلكى نا۔ زيمن ايك لمي تكى كى شكل كى ہے جس كا حتماد المعنى بادوں شكل كرم و مرد فشك و قر كے بنى رد عمل كا متجب بس۔ متعاد المعنى بادوں شكل كرم و مرد فشك و قر كے بنى رد عمل كا متجب بس۔

اس کی ابتدا شے فامحدود سے ہوتی ہے گمر جس سے کوئی شے تکلی ہے ای علی ابتدا شے واپی موجاتی ہے کہ اٹیا ایک ودسرے کو اپنی ناانسانیوں کے لیے سزا و جزا دہتی ہیں جو زبانی نظام و تخیز کے مطابق ہے۔ اور تخلیق و فاکے ایک ابدی تشکسل پر یقین رکھتا تھا۔ اس کا بھی خیال تھا کہ ان محنت نظام ہائے عالم بے پیاں مکان عمل موجود ہیں۔ وہ جغرافیہ و فلکیات عمل کا کا ایک انم کارنامہ ہے۔

اكساغورث (Anaxagoras, 500 B.C-428 B.C) كازيموني (آيونيا) كا يه ظفى قديم يوناني فكر عي عقليت كا علمبردار تها اور اس نے عالم طبیعی کے علم و تغیش کو مقعد حیات مناکر ساست سے وست بردار رہا۔ اس کے فلنے میں وجود و عدم یا تحلیق و فناکوئی مطلق عمل شین بلك موجود عناصر ما جوہر كا ايك نئي شكل اختيار كرنے يا ان كے منتشر ہونے کا نام ہے۔ محر باوی جوہر بذات خود متحرک نہیں بلکہ اس کی حرکت کا سبب ایک لامحدود عقلی وجود ہے جس کو اس نے زبن یا عقل کبا۔ یہ قوت محض عقل میں ہی اس صورت میں یائی جاتی ہے جو ملوث ہو اور کوئی ومیر شے اس میں حارج نہ ہو۔ اس طرح اس نے عمل کا ایک واضح تصور دیا جو مادہ کو جدا کرتا ہے۔ لبذا علم اخبار کرنے کی سمجی و شعور کا نام ہے۔ اس ك برتكس ماده (عقل كے تفاعلى سے قبل) بالقيار و تفريق ايك ايسے تودے کی شکل میں رہتا ہے جس میں لاتعداد غیر متلون محر مخلف الوع ناقابل فٹا ذرات جمع بیں جن کی ایک مخصوص سافت ہے۔ مادے کے اس تودے میں عقل کیل بار ایک خاص نقطے پر حرکت پیدا کر تا ہے جس کا سلسلہ یانی کی بے یہ بے سیلتی ہوئی اہروں کی طرح بوهتا ہوا ہر سو سیل جاتا ہے۔ اس حرکت نے پہلے مادے کو دو صول میں معتم کیا مرم فلک اور روش اور سرو نم و تاریک اس طرح اس لامتای حرکت کے سبب تنتيم كاسلسله جاري موا اور مختف النوع بادى اشيا ظاهر موتى رهي جو بم مغت ہیں۔

الكستان- چرچ : چرچ انگستان برطانيه كا سلم چرچ به بحد انگستان می التكوكيونين (Anglo Communion) چرچ بهی كها جاتا ب انگستان می الميسائي حي اور چو حي مدى ميسوى مي انحول ندى يهان چرچ كو محكم كيا تعلد كيان بيد سلملد پانچ ي مدى ميسوى ميل التكو سكسنو (Anglo Saxona) كي حملول كي وجه سه تباه موهميا تعلد مهد

قدیم میں یہاں تمن چرچ تھے۔ ایک رو من برنش چرچ، وومرا کلفک چرچ اور تیمراکینز بری کا بینٹ آکسٹن نے دو تیم کھیں چرچ بھے 597 میں بینٹ آکسٹن نے احیاے نہ بہب کے لیے منظم کیا تھا۔ 663 میں ان تیوں کو الما کر ایک چرچ بنایا محیا۔ پہلے یہ بھی روم کے بوپ کے تحت تھا لیمن بنری بھتم نے یہ تعلق قوڑ لیا کیونکہ اس نے اپنی بیوی کیتھرین کو طلاق دی محی محم پایائے روم نے اس کو منظور فیم کی گیائے بیانچ 1534 میں ایک قانون بنا جس کے تحت انگلتان کا بادشاہ می انگلتان کے چرچ کا سر براہ قرار پایا۔ اس طرح شروع میں ہے کسی ویل اختلاف کی وجہ سے قبیں بلکہ دندی پالیسی کے تحت روم سے الگ جوا۔ اس لیے طریقی عبادت اور رسوم وغیرہ میں کو تیر و میں کائی۔

ملک میری کے دور میں روم سے پھر اتحاد ہوگیا اور چرچ الكتان ايك مرحد كرے يوب كے تحت أحميا ملك المزجة اول ك زماند میں یہ تعلق پھر ختم کردیا عمیا اور جرج انگستان کی آزادی پھر سے بحال ہو میں۔ جباں تک عقائد کا تعلق ہے اب رومن کیتھولک اور کالون عقائد کے ورمیان کا راستہ افتیار کیا گیا ہے۔ 1552 میں تیار کی می دعاؤں کی كتاب مجر سے عبادت كا ذريع بن عنى ہے۔ اس كے 42 حسول ميں روو بدل اور مختفر کر کے ان دعاؤں کو رومن کیتھولک عقائد کے قریب کردیا کیا اور ان کی تعداد 39 ہوگئے۔ 1559 میں نہ ہی معاملات میں یاوشاہ کے افتارات مجرے بحال ہو گئے۔ 17وی صدی کے آخر میں جیس دوم نے جرچ کو پھر سے روم کے قریب لانے کی کو شش کی لیکن انگریز یادریوں نے بغاوت کی۔ اس کے بعد سے انگلتان کا چی آزاد سے اگرچ اس سے بہت سارے فرتے الگ ہو مے ہیں۔ انگش جری کے مبدیدار قدیم ترتیب کے مطابق ڈیکنز (Deacons) یعنی چھوٹے یادری، بریسٹس (Priests) یعنی یاوری اور بشب بین أسكف بوتے ہیں۔ 1887 سے خواتمن بھی ڈ يكنز بنائی جانے کی میں۔ سوائے بوے جشنوں اور اجتائی دعائیہ جلسوں کے ڈیکنز سب عی ند ہی رسوم اوا کرنے کا استحقاق رکھتے ہیں۔ 1919 سے چری انگشان کی ایک چرچ اسمبلی (Church Assembly) قائم کی ملی ہے جو تین حسول اعلی (Upper House)، لوور بادی (Lower House) اور نتخب ارکان می منظم ہے۔ اعلیٰ اور لوور ہاؤی بشب اور دوسرے نہ بی کارکوں کے ذہبی معاملات ویکما ہے اور نتخبہ ارکان پارلینٹ کے تعلق ے اپی ومد واربال سنعالي س

عبادت کے لیے دعلاں کی مختف ترایس میں لیکن رشد و جدایت کا سب سے اعلیٰ ذرمید کرآب مقدس (Bible) کو بالا جاتا ہے۔

انگشتان کا فن تقمیر: اگریزی فن تقیر بارہویں صدی عیسوی میں بعور ایک علاصدہ قوی فن کے دنیا کے سائے آیا۔ یہ نار کی اشائل پر قدا اس سے پہلے عار تمیں ایشکو سیکس اشائل میں بنائی جاتی تھیں۔ جو رومن اور کلف اشاکوں کا حرکب تھا۔ اس نمائے کے گرجا گھراور خانقاموں کے آثار اب بھی موجود ہیں جن کی تقیر میں بڑے اور چھوٹے پھر لگائے گے ہیں۔ گرجا گھر عام طور پر چھوٹے ہوتے تھے۔ ان میں ایک یا زیادہ بنار ہوتے اور چھیش پھر یا کلڑی کی ہوتے اور چھیش پھر یا کلڑی کی ہوتے اور چھیش پھر یا کلڑی کی ہوتے اور دویا تمین بھر یا کلڑی کی

نارمنوں کی فتح کے ساتھ اور چیزوں کے علاوہ فن تعیر بھی انگستان پہنچا۔ بڑے بڑے کر جاگھر بختے گئے اور بارہویں صدی عیسوی تک انگلا نار من فن تعیر کا کچھ اپنا روع بنا۔ اس زمانے کے گرجا گھروں کے درمیانی بال کانی لیے رکھے جاتے تھے اور ان کا مشرق سرا استطیل ہوتا تھا۔ ورمیانی بال کافی لیے رکھے جاتے تھے اور ان کا مشرق سرا مستطیل ہوتا تھا۔ ورمم کا گرجا گھر، جس کی تعیر 1093 میں شروع ہوئی تھی، پہلی ممارت متی جس میں خالبا تیے استعمال کیے گئے تھے اور کمانیں بنائی می تھیں۔ بعض کا خیال ہے کہ یہ کو تھک (Gothic) فن کی کہلی محمارت ہے۔

کو تھک فن تقیر کے آرائٹی پہلوک ترقی میں بھی برطانیہ کاکانی اہم حصد رہا ہے۔ چود ہویں سے سولیویں صدی تک سلاخوں کو آرائٹی طور پر استعال کرنے اور تجوں کو طاکر ایک نیا تاثر پیدا کرنے میں برطانیہ نے اہم حصد اداکیا اور کہا جاتا ہے کہ اس کا اثر فرانس پر پڑا۔

عبد وسطی میں برطانوی کرجاگروں کو سجانے کے لیے نہ ہی الصوروں، مجسموں رسمین شیشوں اور پھول کاریوں سے بڑا کام لیا حمیا ہے اور اس کے بہت سارے نمونے آج بھی موجود ہیں۔

موتھک استاکل سے کلایک نشاۃ بانیے کے استاکل تک کا سفر انتہائی ست رقار رہا۔ جان تھائی اور رابرٹ اسمعض مولیویں صدی بیسوی کے برطانیہ کے مشہور ماہرین تقیر تھے۔ اس زمانے میں فیر فدیمی ممار تیں کائی ایمیت حاصل کرتی جاری تھیں۔ جاکیرداروں کی کو فیراں اور شاہی محل اب کائی برے خوبصورت اور آرام دہ ہونے کھے تھے۔ ان کے سامنے وسیج بائے بنچے ہوتے تھے۔ ان کے سامنے وسیج باغ بنچے ہوتے تھے۔ ان کے سامنے وسیج باغ بنچے ہوتے تھے۔ ان کے طاحر کی

دد سے سجایا جاتا تھا۔ انگریز سعار آکٹر اطالوی نقشے بھی استعال کرتے شے اور بعض مالدار لوگ ہاہر سے فنکاروں کو بلوایا بھی کرتے تھے۔ سر ہویں مدی جیسوی میں ایک مشہور مجملہ ساز گرن لنگ کہنو نے ویسٹ منسر ایپ اور دوسرے کی کلیساؤں اور کلوں کے سجانے کا کام کیا تھا۔ ہنری ہفتم کا کلیسا پہلی عمارت ہے جو اطالوی نشاۃ قانے کے اشائل پر بنائی گئی تھی۔

ستر ہویں صدی کے شروع میں انگستان میں کا کیل فن تغیر کے بادر نمونے تیار کے علام سیر میں دردست بادر نمونے تیار کے فن تغیر میں زردست انتظاب آچکا تھا۔ اس میں مشہور باہر تغیر ایشکوجونس (Inigo Jones) کا بڑا حصہ تعالد اس نے 1619 میں ملکہ کے محل کی تغیر شروع کی اور 1619 میں وہائٹ بال میں ضیافتی کمرو (Banguet Hall) تغیر کیا۔ اس زمانے میں بالینڈ کے فن تغیر کا اثر مجمی بوضے لگا اس لیے کہ اینکو جونس کا اشائل عام کوگوں کی پند کا نمیں تما بلکہ صرف خواص می کو اس سے دلچیں تھی۔

ایک اور ماہر فن تقیر رن (Wem) کا بھی اس عبد کے فن میں برا حصہ ہے۔ اس کے نام ہے ایک خاص اشاکل مشہور ہوا۔ رن نے بہت ساری شکلیں ایناکیں۔ اس نے سائٹ پال کے کلیسا کے گلبد کو کا لیک سادگی حطاکی تو دوسری طرف اس کلیسا کے مغربی بیناروں اور "رین وی اور جمیٹن کورث میں بروک اشاکل کا استعمال کیا۔ کیکشن محل میں اس نے سادہ اینٹوں ہے کام لیا ہے اور شہر کے کئی کلیساؤل میں اگو تھک فن تقیر کا استعمال کیا۔

رن کے دو مضہور شاکردوں ہاکس مور اور وین بر مھ (Vanbrugh) نے اس کی روایات کو حزید تقویت بخش اور بروک اور گو تھک اسٹائلوں میں احتراج پیدا کرنے کی کو شش کی۔ عبد وکوریہ کے گرجا کھروں میں عام طور پر کو تھک اسٹائل استعال ہوا ہے۔ کہیں کہیں پرانے انداز تقیر کا بھی وخل ہے۔ فیر ند ہی شار توں کی تقیر میں کو تھک اور کلا بکی اسٹائل ساتھ ساتھ استعال کرنے کی روایت رن اور اس کے جانشینوں نے شروع کی تھی جو برابر چلتی ربی۔ 1850 کے بعد سے فرانسیی نشاہ خانے کا بھی اثر مرتب ہونے لگا۔

انیسویں مدی تک برطانیہ صنعتی انتظاب اور صنعتی ترتی میں سب سے آگ نکل چکا تھا۔ انجینیز مگ تیزی کے ساتھ ترتی کر رہی تھی۔ ملک کی بوحق ہوئی دولت اور خوالی نئی نئی عال شان عمارتوں اور کلیساؤں سے خاہر ہو رہی تھی۔ سب سے پہلے لوہے کے بل انگلتان (کل فورڈ،

بروال) بن میں بند لوب اور شخصے سے بند ہوئے حفاظت فانے بھی بیمی تقیر کیے گئے۔ 1800 فٹ البار حفل پیلیس سرف لوب اور شخصے سے بنا تما لیمن اپنی مادگی اور بھوشے بن کی وجہ سے فن تغیر کا یہ نیا اعماد بہت دنوں تک خواص میں تعویت عاصل نہیں کر سکد 1860 کے لگ بیک فلپ وب نے ایک بالدار محفی بارمن شاکے تعاون سے ورمیانی بیک فلپ وب نے ایک بالدار محفی بارمن شاکے تعاون سے ورمیانی بیک فلپ وب نے مکانات بنانے مرودووں کے لیے مکانات بنانے کے بھی پروجکٹ شروع ہوئے۔

لین تھوڑے ہی دن بعد جدید اور انتقابی فن تقیر نے امریکا، فرانس، جرمنی وغیرو میں تیزی سے ترقی کرنی شروع کی محر انگستان ان کا ساتھ اس تیزی سے میں دے سکا۔

انست چتروشی: یا بھادوں کی 14 تاریخ است چروشی کہائی ہے۔
اس میں است یعنی وشنو بھوان کی ہوجا کی ندہمی رسم اداکی جاتی ہے۔ وشنو
کے کڑ چروؤں کے لیے اس سے جوھ کر اور کوئی ٹواب کا دن نہیں ہے۔
منس اور روزہ کے علاوہ اس دن وشنو پران اور شرک مدبھاگوت کا پاٹھ کیا
جاتا ہے اور است بھوان کے نشان کے طور پر پاک اور کچ موت کو بڑی
محت سے بلدی میں رنگ کر اور اس میں 14 گرمیس ڈال کر است موتر بنایا
جاتا اور ہاتھ میں باندھا جاتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ اس کی بدولت روزہ رکھنے
جاتا اور ہاتھ میں باندھا جاتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ اس کی بدولت روزہ رکھنے
طرح سے سمجھی رہتا ہے۔ اس برت میں صرف پھل بطور غذا استعمال کیا
طرح سے سمجھی رہتا ہے۔ اس برت میں صرف پھل بطور غذا استعمال کیا

روایت ہے کہ پاہر جب جواکھیل کر کورووں سے ہار گئے تو افھیں جنگوں میں بہت تخت بن باس کانا چا تھا۔ ای وقت بھوان سری کرشن نے پائدووں سے طاقات کی اور افھیں اعت پر وشی کا برت اور اس کی عظمت کو اچھی طرح ذبین شین کروایا۔ کہا جاتا ہے کہ ان کی اس تھیمت پر عمل کرکے پائدووں نے مہابھارت جنگ میں شاندار فتح پائی اور اعدود حکومت کے شبنشاہ ہوگئے۔

الورادها: بندوستان كے علم نجوم كے لديم بابروں نے عصر يا كوكب كا جرت الكيز الله عليه اور اورادها

سر ہواں مکھر ہے۔ علم اخر شای میں اس کا شار دیو تاؤں کے کروہ اور جس مونف میں کیا جاتا ہے جس پر علم نجوم کے عالم کی کی شادی فعیرانے کے سلط میں خاص طور پر توجہ دیتے ہیں اور یہ فیملہ کرتے ہیں کہ کوئی شادی علم نجوم کے لحاظ ہے ہو کتی ہے یا فیمل۔

علم مرف و تحو کے زبردست ماہر پائی نے اپی تعنیف اسٹ ادمیانی میں افررادھا عصر میں جم "کے اہم عنوان پر اپنا قابل قدر معمون تھا ہے۔

افوان (انتاج): یہ سفق اور فلف کی ایک اصطلاح ہے۔ بندی فلف می علم حاصل کرنے کے ذرائع کو 'پران' کہتے ہیں۔ انوان ہمی ایک ذریعہ علم ہے۔ نظام چارواک کے حالے بندی فلف کے سب بی نظام انوان کو علم حاصل کرنے کا ایک ذریعہ جمجھتے ہیں۔ اس مضمون پر نیائے، ویعید کل فلفہ نے بہترین علم کا اضافہ کیا ہے۔ کی چیز کی علامت کے ذریعہ اس علامت والی چیز کا عمیان حاصل کرنے کے ظریقہ کو 'انوان' کہتے ہیں۔ مثل چولیے وغیرہ میں روزانہ دیکھا جاتا ہے کہ جہاں وحواں ہواں کہتے کی ضرور ہوتی ہے۔ اس مثال میں دحواں علامت ہے، یا نیائے کی اصطلاح میں 'لگ ہے۔ اس مثال میں دحواں علامت ہے، یا نیائے کی اصطلاح میں 'لگ ہے۔ اور آئی علامت والی چیز یا 'لگی' ہے۔ ہم نے اسلام ہوتا ہے۔ اس مثال میں دعواں ہی ہے۔ جب بیت می صورتوں میں دیکھا ہے کہ دحواں ہی ہے مثال میں جب بیس معلوم ہو کہ پہاڑی پر دحواں ہے تہ ہم یہ بہتے نگال سکتے ہیں کہ بہیں معلوم ہو کہ پہاڑی پر دحواں ہے تہ ہم یہ بہتے نگال سکتے ہیں کہ بہتی ہیں معلوم ہو کہ پہاڑی پر دحواں ہے تہ ہم یہ بہتے نگال سکتے ہیں کہ بہتی ہیں معلوم ہو کہ پہاڑی پر دحواں ہے تہ ہم یہ بہتے نگال سکتے ہیں کہ بہتی ہیں معلوم ہو کہ پہاڑی پر دحواں ہے تو ہم یہ بہتے نگال سکتے ہیں کہ بہتی ہیں معلوم ہو کہ پہاڑی پر دحواں ہے تو ہم یہ بہتے نگال سکتے ہیں کہ بہتی ہیں ہیں ہیں ہے۔

لنگ اور لکی کا لزوم اسطاما 'ویاتی' کہانا ہے۔ اس ویاتی کے مشاہدہ پر تی انوان کا انحصار ہے۔ ویاتی دو حتم کی ہوتی ہے: (1) سم ویاتی اور (2) ویٹم ویاتی۔ مثال کے طور پر جہاں خاک ہے وہاں ہو ہے اور جہاں بو ہے وہاں خاک ہے۔ یہ کہ جہاں دعواں ماک ہے۔ کہ جہاں دعواں ہے وہاں ہی لازی طور پر ہو۔ حیل میں ہے کہ دعواں ہی لازی طور پر ہو۔

چونکہ اناج کی صحت عامت اور عامت والی شے کے لاوم کی صحت پر بنی ہے، اس لیے موال ہوتا ہے کہ ہر طالت میں ہم کس طرح اسٹے آپ کو یقین دالا کیں کہ لاوم کے یقین کا عمل درست ہے اور لاوم کا مشابدہ می ہے۔ نیائے کا جواب یہ ہے کہ تمام صور توں میں صرف اتی

بات کافی نیس ہے کہ جہاں دھواں ہے وہاں آگ ہے۔ بلکہ یہ می فردری ہے کہ جہاں آگ ہو دہاں دھواں مجی خیس ہے۔ لینی نہ مرف دھو کی گئد آگ کے عدم دجود مرف بلکہ آگ کے عدم دجود ہے ہر حالت میں دھو تیں کا عدم وجود مجی ہوگا۔ اول الذکر کو اصطلاماً انوع ویا تی اور موفرالذکر کو دھڑ یک ویا تی کہتے ہیں۔

قدیم نیائے کی کتابوں میں تمن قدم کے انتاج بیان کیے گئے ہیں:

(1) پورووت، (2) شیش وت اور (3) سامانیہ تورشف۔ پورووت ہے مراد علولات سے علل کا علی ہے۔ شیش وت سے مراد معلولات سے علل کا انتاج ہے۔ شیش وت سے مراد معلولات سے علل کا انتاج ہے۔ شیش وت سے مراد دیا جاتا ہے جو علمت و معلول کی تمام صور توں کے علاوہ ہوتی ہیں۔ پورووت ایسے استدلال کی تمام مور توں کے علاوہ ہوتی ہیں۔ پورووت ایسے استدلال کی تائم مقالی کرتا ہے جس کی بنیاد اس مطابہت پر ہو کہ اس کا مشاہدہ ماضی میں کیا گیا تھا۔ مثلاً پہاڑی پر وحوال دکھ کر پھیلے تجربہ کی بنا پر سے نتیج افذکر تا کہ وہاں آگ ہے۔ یہ استدلال کی ایک معمولی صورت ہے۔ شیش وت وہ استدلال ہے جس میں فارج کرنے کا طریقہ استعمال کیا جاتا ہے۔ یہ ایک براواحد طریقہ جوت ہے۔ جبیا کہ بعض وقت ہو قلیدس کے ہواسر' میں دکھائی دیتا ہے۔ تیمری قدم سامانیہ تور شیف ہے جس میں جو کیم منازی صور توں کا استدلال کیا جاتا ہے۔ یہ محض تمشیلی استدلال ہے کہ دیم کی باتے ویو میک کی والیس پیش کی جاتی ہیں۔

اناج کے دو اور پہلو ہیں۔ ایک وہ جو خود اپنے شک کو رفع کرتا ہے۔ دوسرا اوہ جو دوسر دن کے شک کو دور کرتا ہے۔ پہلے کو موار تھ اور اور مرتا ہے۔ پہلے کو موار تھ اور اس کے دوسرے کو نراز تھ افران الفاظ کے ذریعہ چیش کیا جاتا ہے۔ لیکن اس کی لفظی شکل خود اناج کے کی حصہ کو تر تیب جیس د تی۔ وہ صرف سننے والے کے ذبمن کو ضروری طریقہ سے رہبری کرنے میں مدد وقتی ہے۔ اس کی وجہ سے اس کا ذبمن بھی گھر کے ای طریقہ عمل کی ایتدا کرتا ہے جو کہنے والے کے ذبمن میں ہوتا ہے۔ منطق کا لفظی نقطہ خیال جو مشرب میں عام طور پر رائے ہے اس کو یہاں دد کردیا جاتا ہے۔ ہندوستان میں ہرگز یے فراموش جیس کیا حمیا کہ منطق کا اصل معمون اگر سے نہ کہ اس کی لبائی شکل جس میں اس کا اظہار ہو ہکتا ہے۔ ہندوستانی منطق میں اس کی لبائی شکل جس میں اس کا اظہار ہو ہکتا ہے۔ ہندوستانی منطق میں صدالت کے فیر مقاط تھور کا شہر بھی جیس ہو جس کی جو کہن میں ہو سکتا جو کہ محض قبای اور

صوری ہوتی ہے۔ اور جو واقعا قلط مجی ہوسکتی ہے۔ وہ موضوع، محمول اور رابط کا تفظی اتباز ہاتی خیس رکھتی۔ وہ مطلق اور مشروط یا ایجائی و سلبی تفنایا کی جماعتوں کو تبول نہیں کرتی۔ یہ سب منطق کے لیے غیر متعلق ہیں۔ اس کا مقصد یہ ہے کہ علم برائے علم پر غور و فکر کیا جائے۔

مدرچہ ذیل ہدوستانی قیاس کے اجزایا اراکین کا ایک نمونہ ہے:

(1) پر تکیا : اس جرو کی حیثیت ایک دعوے کی سی ہے جو کی سئلہ کو ایت کرنے کے چیشر کیا جاتا ہے جیسے سانے کی پیاڑی ہے آگ ہے۔

- (2) تو : يا دليل جيد وإن وحوال نكل ربا ب- اس كى حييت ايك
- (3) ورفعانت : یا مثال میسے جہاں مجمی وحواں ہوتا ہے وہاں آگ ضرور ہوتی ہے۔ جیسے باور ہی خانہ میں۔ اس کی جیست ایک نظیر کی ہے جو اپنے وحوے کو مضبوط کرنے کے لیے دی جاتی ہے۔
- (4) اپ نے: سامنے کی پہاڑی پر ایبا دھواں ہے جیبا کہ بیشہ آگ کے ساتھ معلوم ہوتا ہے۔ یہاں یہ بتلایا جاتا ہے کہ مسلد زیر بحث کے ساتھ چیش کی ہوئی نظیر کا اطلاق ہوتا ہے۔
- (S) محمن: اس ليے سائے كى پيائى بر اعل ہے۔ يبال وقوے ابت كي جانے كے بعد متير كے طور بر اس كا اظهاد كيا جاتا ہے۔

او تار واو: دیا کے علق ممالک اور ذاہب یں او تار کا نظریہ ذہی اصولوں کی طرح عرت اور اعتقاد کی نظر سے دیکھا جاتا ہے۔ مشرقی اور مغربی خاہب یمی اس نظریہ کو بالعوم واجب التعظیم سجھ کر قبول کیا گیا ہے۔ ہندو و هرم بھی او تارواو کی ہے مد عظمت ہے اور بہت قدیم زائد سے جدید دور تک اس د هرم کے بنیادی اصولوں کے صف اول بھی ہے۔ مرسری طور پر ہم یہ کید بی او تار کے معنی ارتے کے ہیں لیمنی نرین پر ایٹور کا یچے از کر آتا اور اس بھی یہ تصور شامل ہے کہ جب انسان بھی ایا رجحان ہوجاتا ہے کہ وہ اینے باطن کی الووشت کو جبول کر فیر روحانی حالت بھی بدے بر جم ہوجاتا ہے تو اس وقت ایک دیج تا مداخلت کر اسے میں ہوجاتا ہے تو اس وقت ایک دیج تا مداخلت کر تا ہے اور ایس کرے دیا دور تا ایک حکل افتیار کرکے دوباہ دھرم ہوجتا جاتا ہے اور ایس کرنے بی وہ انسان کے لیے ملاک کرکے دوبارہ دھرم تا کم کرتا ہے اور ایس کرنے بی وہ انسان کے لیے ملاک عرب الکے حکل میں ایک ایک حکل بھی ایک ایک حل میں ایک ایک حکل بھی ایک ایک حکل بھی ایک ایک حکل بھی ایک ایک حیات ہو جو بیٹ بھی نظر رہنا کی میں ایک ایک حکل بھی ایک ایک حل میں ایک ایک حکل بھی ایک ایک حکل بھی ایک ایک حل میں ایک کی حد دیارہ دیوجہ بیٹ بھی نظر رہنا

ے استے اختلاف کو محض فور کرنا ہے۔ کس واقعی بستی کے مانند اود یا کوئی واقعی وجود نیں ہے۔ اس کو ست صرف اس لیے کہا جاتا ہے کہ وو محض نیس نیس ہے۔ وہ ایک ایبا مقولہ ہے جو عام مغبوم میں نہ بست ہے نہ نیت بلکہ ایک تیری بی چزے جو ہت اور نیس دونوں سے مخلف ہے۔ بعض وقت یہ اعتراض کیا جاتا ہے کہ اور یا محض ایک بر فریب تحفیل ہے جو سمى نقص سے بيدا ہوتا ہے۔ لندا وہ لا آغاز نبيں ہو على ليكن ويدات به شلیم کرتا ہے کہ اودیا خواہ تنخیل ہو یا دھوکہ اس کے معنی ہر الزیہ نہیں کہ وہ ایک عارضی تعبور ہے۔ جس کو فتائص نے پیدا کیا ہے اس لیے کہ شعور جو التیاس کی اصل سے بمیشہ موجود ربتا ہے۔ اس لیے اوریا جو بمیشہ اس کے ساتھ متلازم ہے وہ بھی لا آغاز ہے۔ اودیا غیر معین ہے جو ہر ایک چز کو ڈھے ہوئے ہے۔ اس لحاظ ہے وہ معین ہونے یا بہت اور نیست بونے سے مخلف ہے۔ اگرچہ وہ لا آغاز ہے تاہم علم کے زراید اس کا منایا جاتا مكن بـ اس لي كه آغاز كا بونا يا نه بوناكي طرح اس امر كو معين نیں کر سکتا کہ آیا کوئی چیز فنا ہونے والی ہے یا نیس۔ پوکلہ کمی چیز کا فنا ہوتا اس چز کی موجودگ پر منحصر ہوتا ہے جو اس کی علت ہوتی ہے اور یہ تو واقعہ ہے کہ علم نمودار ہوتے ہی التباس دور ہوجاتا ہے۔ اس سے کوئی مطلب نہیں کہ وہ علت جس نے التہاں کو پیدا کیا تھا لا آغاز تھی یا نہیں۔ بہر حال بعض ویدائتی اودیا کی یہ تعریف کرتے ہیں کہ وہ جوہر سے جو التہاں کو تھکیل دیا ہے اور اُرجہ اس کی کول شبت استی نہیں ہے تاہم اس کا تصور اس طرح کیا جاسکا ہے کہ وہ جوہر التیاس ہے۔ جبال کہیں التهاس ہوتا ہے وہاں وجود کے دو طبقات میں الجھن ہوتی ہے۔ اس واقعہ ے ہم یہ افذ کرتے ہیں کہ ہر ایک التباس قبل از قبل اللی کو فرض کرتا ہے۔ ہم چوکد سیل سے فاقل ہوتے ہیں اس لیے اس کی بجائے وائدی کو د کھتے ہیں۔ یہ دو طریقوں سے عمل کرتی ہے۔ وہ سیلی ہونے کے واقعہ کو چھیاتی ہے اور اس کی جگہ جائدی کو دکھاتی ہے۔ ایک سیلی کی جگہ جاندی و کمائی ویے کے لیے سیل کا چینا ضروری شرط ہے۔ اس کے ان دو ملووں کو بالتر حیب 'آورن' اور 'و کشیب' کہا جاتا ہے۔ آورن جو لکہ سیلی کو بالكل بى نظر سے غائب نہيں كرتى اس ليے اس كو فيم كا فقدان يا فكر يس محض خالی جگه نیس کہا جاسکا بلکہ فلد فنی کہ سکتے ہیں۔ اس لیے یہ ایجال ہے نہ کہ سلبی۔ یہ وویا یا علم کی مخالف ہے لیکن شاقض نہیں اور اودیا کا مثانا فلطی کے فائب ہونے کی شرط ہے۔ وہ ایک خاص فرد اور خاص شے کا

واسے - خدار سی کی قکر کے اس میلان کو بھاگوت طرز کی خدار سی کہا جاتا ہے۔ یہاں صرف ایک ماورائی وجود ایشور کو تعلیم کیا جاتا ہے۔ اس کے برعس ويدك خدا برسق من ايثور كو باوراكي وجود اور محيط كل بعي سمجها جاتا ہے۔ ہماگوت وحرم کی ابتدا ملک کے اس حصہ میں ہوئی جو گڑگا اور جمنا کے درمیان مرحید دیش کے مغرب میں ہے۔ اس دهرم کو بدھ کے بہت قبل سری کرشن نے دریافت کیا تھا۔ وہ وہاں اپنے والے آریہ قبیلہ میں ایک فق البشری صفات رکھے والے برگزیدہ انسان تھے۔ اس دهرم ک اسای خصوصیات یہ بیں کہ ایک بی فخض ایثور واسدیو بی عقیدت رکی جائے اور ان کی بی کی اور ابت قدم بھٹی کی جائے جو کمتی یا نجات بخشے والی ہے اور جس نے اس دهرم کی تلقین کی تھی۔ بعد میں ای کو دیوتا بنا دیا عمیا اور اس کو بھینے ایشور مجھنے گھے۔ مہابھارت کے مطالعہ سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اس وقت سری کرشن پر میشور کے طور پر بوج جانے کھے تھے۔ جو کلہ برانوں میں زیادہ تر ایشور کے مخلف او تاروں کی کھا آتی ے اس لیے یہ نہ سمجمنا واسے کہ یہ صرف برانوں کی دین ہے بلکہ ویدوں میں ہمیں اوتار داد کا بنیادی اور قدیم ترین جوت ملا ہے۔ ویدوں کے مطابق روحوں کی حفاظت اور تمام محلوق کی نجات کے لیے برجای واوع نے مختلف فکلیں اختیار کیں۔ شت یتھ براہنی ادب میں مجمل کے فکل میں او تار لینے کا واضح ذکر وستیاب ہوتا ہے۔ کھوے کی فکل میں او تار لنے كاذكر شت يق اور جمنى دولوں براہموں ميں ملائے اى طرح سوركى فكل من آن كاذكر تيترى سمها من مانا باور زعكم اوتاركي طرح آن کا ذکر بھی تیزی آرن یک میں ملا ہے اور رک وید کے وشنو سوروں میں اس کے اشارے ملتے ہیں۔ اس طرح برانوں میں بھوان کے او تاروں کی کھا جو جابجا ملتی ہے اس کا انحصار ویدک اوب بر ہے۔

اودیا (لاعلی): یہ تمام التباس کی علت ہے۔ اس کی یہ تعریف کی گئی ہے کہ وہ لا آغاز ہے۔ تاہم ایجائی ہے۔ اور علم ہوتے ہی ہٹ جاتی ہے۔ اور علم ہوتے ہی ہٹ جاتی ہے۔ اور اوراک کی معروضات بنے سے پیشتر آگیان یا اودیا کا نقاب پر جاتا ہے لیمن خود اس کا آغاز نمیس ہے اس لیے کہ وہ خود خالص شعور سے متالزم ہے جو لا آغاز ہے۔ اور آگرچہ اس کو ہتی رکھے والے وجود کے طور پر بیان ہے جو لا آغاز ہے۔ اور آگرچہ اس کو ہتی رکھے والے وجود کے طور پر بیان کیا گیا ہے ہی تر سے بیان وہ بہت انجھی طرح نہتی کی اصلیت کو بھی تر تیب دے کئے ہے اس لیے کہ یہاں ہتی سے عراد نہیں کا اشاد فیرس ہے بلکہ نہتی

تعلق ہے جس میں یہ اوریا الجھ جاتی ہے اور چو تکہ وہ ایک خاص خاری شے کو اپنی بنیاد کے طور پر رکھتی ہے اس لیے چاندی وہاں مکانی طور پر محدود بوکر دکھائی دین ہے اور یہ محض کوئی تصور نہیں ہے۔ جب تک ایک محض چاندی کو دکھے رہا ہے جہاں صرف سیک موجود ہے وہ اس وقت اس کو خلف نہیں سمجتا۔ اس کے بر عکس وہ یقینا محسوس کرتا ہے کہ وہ دوسرے کی علم کی طرح صحح ہے۔ لیکن جب وہ اس شے کے زدیک پنچتا ہے، اس کو اٹھا لیتا ہے اور معلوم کرتا ہے کہ وہ شے بہت بلکی ہے وہ چاندی نمیں موجی وہ یا تھی دوہ سے کہ وہ شے بہت بلکی ہے وہ جاندی نمیں موجی اس کے کہ وہ شے بہت بلکی ہے وہ جاندی نمیں موجی اس کے کہ وہ شعلی پر تماء اور لاطلی دور ہوجاتی ہے۔

او بیکت: ظلف سا تکھیے میں آخری فیر ظاہر علت کو او یک مول پر کرتی ا یا 'درمان' کباعی ہے۔ علت و معلول کے سند کو اشیائے کا نات پر عائد کریں تو تمام چزیں چار جماعتوں میں تقیم ہوجاتی ہیں اول وہ چز جو فقط علت ہے۔ دوسری وہ کہ علت ہمی ہے معلول بھی۔ تیمری وہ جو فقط معلول ہے اور چو تھی وہ کہ نہ علت ہو نہ معلول۔ پانچویں جماعت کا کوئی معلول ہے اور چو تھی وہ کہ نہ علت ہو نہ معلول۔ پانچویں جماعت کا کوئی امکان نہیں۔

ہم یہاں اس جزو پر فور کرتے ہیں جو فقط علت ہے۔ کا کات
میں ہر ایک چیز کی علت ہوتی ہے۔ اس علت کی ایک اور علت ہوتی ہے
اس طرح ایک سلیلہ لا شمائی پیدا ہوتا ہے۔ لیکن اس سلیلہ کی انتہا حلیم
کرنا لازم ہے اس لیے کہ معلول کا کات موجود ہے اور اس کی آخری علت
کوئی ہوئی جائے۔ اس آخری علت کو ساتھے میں مول پر کرتی، پردھان یا
او کلت لیمنی فیر ظاہر کہا گیا ہے۔ یہی اصل مادہ یا فیر ظاہر پر کرتی ہے جو
اپنے باطنی فیر ظاہر کہا گیا ہے۔ یہی اصل مادہ یا فیر ظاہر پر کرتی ہے جو
خود ہست ہے۔ اس او یکت پر کرتی سے تمام پیدا شدہ چیز دل کا ارتقا ہوتا
ہے۔ لیمنی ہر ایک چیز اس او یکت یا فیر ظاہر کی بدل ہوئی صورت ہے۔
مزید وضاحت کے لیے دیکھیے می کرتی ۔

اولوا: کی فے کے اجزا کو اولوا کہا جاتا ہے اور اجزا والے دجود کو اولو ی کے جیسے ہدے اور نیائے کے بیروؤں میں اس کے متعلق کافی اختلاف ہے۔ بدھ مت میں جوہر کو مرف سالمات کا مجموعہ سمجھا جاتا ہے اور نیائے کے بیرو یہ تجھتے ہیں کہ اجزا کے ذریعہ معلوم ہونے والا وجود ایک متعقل جوہر ہوتا ہے۔ اس کو محتل حصوں کا مجموعہ نیس کہا جاسکا۔ بدھ مت کے بیرو تنظیم کرتے ہیں کہ ایک مرای اگرچہ اجزا لا تجزی کا مجموعہ ہے کین

اس کے ادراک کو تلط تصور نیس کیا جاسکا۔ وہ کتے ہیں کہ اگرچہ ایک سالمہ کا ادراک نیس ہوتا لیکن سالمات کے مجموعہ کا صاف ادراک ہوج ہے۔ مثلاً دور سے ایک بال ممکن ہے کہ نظر نہ آئے۔ لیکن جب بالوں کا محما مارے سامنے ہوتا ہے تو اس کے ادراک سے نفی نیس کی ماسکتی۔ الے کے بیرو اس کی زبروست تقید کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اجرائے لا تجوی سالمات اور بال کو یکسال قرار نبیس دیا جاسکتار سالمات پوکلد ایسے اجرائے لا تجوی ہی جن کا ادراک نبیں موسکنا، اس لیے ان کے مجموعہ کا اوراک بھی نامکن ہے۔ بال تو ناقابل ادراک نیس ہیں۔ اگر وہ زدیک لائے جائیں تو صاف و کھائی دیتے ہیں۔ ای طرخ نا تابل ادراک اجزا لا تجری کے مجموعہ سے قابل ادراک مجموعہ کمی منطق سے بھی ماصل نیں ہوسکا اور ای طرح اگر مراحی محض سالمات بعنی اجزا کا مجور ہو تو وہ بھی مجمی و کھائی تبیں دے سکے گے۔ لیکن صراحی کا ادراک تو ہوتا ہے اس لیے وہ ان اجزا کا محض مجموعہ نیس سے بلکہ اجزا سے جداگانہ ایک ستقل ذات ابت ہوتی ہے۔ ہندی فلفہ میں منطق تیاں کے اراکین کو مجى اويوا كيا جاتا ہے۔ جيے مقدمہ كبرى، مقدمہ صغرى، بتيد، ان كو بعى اجرائے تیاں کہا جاتا ہے۔

المن سنت والجماعت: مسلمانوں کے دو برے گروہوں (کن اور شید) میں سے اول الذکر کروہ کو الل سنت واجماعت کہتے ہیں۔ علاے الل سنت البحاث کہتے ہیں۔ علاے الل ملت اس کی تشریح ہوں کرتے ہیں کہ یہ دہ لوگ ہیں جو سنت رسول اللہ ملی اللہ علیہ و سنم اور آجار محابہ رضی اللہ عظم می مجم پر عمل بیرا رہے ہیں اور تمام محابہ کرام (مہاجرین و انسار) کو عادل اور مومن شلیم کرتے ہیں اور شان می محتا فی کو حرام سجھتے ہیں۔ وہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی تمام ازداج مطہرات اور اولاد امجاد کے ساتھ احرام و محبت کے قائل ہیں۔ یہ دہ جس میں الل الرائے اور الل صدیت ہر دہ گروہوں کے فقہا، نوائی کے ساتھ نبوت، المام اللہ کی حداث اور دوسرے احوال دین پر شنق بیں۔ بوب بڑے ہوں المام الک، المام شانی، المام ایو صیف، المام اوزا گ، ہیں۔ بیر سرے بڑے ہوں وزی وغیرہ ای جماعت میں شائل ہیں۔ جو مختس ہیں مثال ہیں۔ جو مختس میں شائل ہیں۔ جو مختس میں شائل ہیں۔ جو مختس صدوے عالم، فائق کا کات کی وصدانیت، تشیہ و حجیم سے پاک ہوئے، اس

اس لحاظ سے صداقت کی کموئی بھی انسا ہے۔ جین دحرم میں کہا جاتا ہے انہا پرمودمراً یعنی سب سے بواد حرم انسا ہے۔

اہنگار (خودی): قلند سائھے میں اہنگار ایک اہم اسطال ہے۔ جی طرح گہری نیند کے بعد جب آئھ محلق ہے تو سب سے پہلے یہ اساس ہوتا ہے کہ اس کی حالت ولی تو نہیں ہے جیسی کہ گہری نیند میں تھی بلکہ بیداری کا ایک فیرواضح اندازہ ہوتا ہے۔ لیکن ایسا کوئی مخصوص احساس نہیں ہوتا کہ 'میں کیا ہوں' یا جرے گرد و پیش کیا چزیں ہیں۔ ای طرح پرکرتی یا مادہ کے پہلے ار تقاکو 'مبت ہو' کہتے ہیں۔ اس حالت میں انظرادیت نہیں ہوتی ہے۔ اس حالت میں انظرادیت تیر بلی ہوتی ہے۔ اس عالت ہے۔ اس میں انظرادیت تیر بلی ہوتی ہے تو انظرادیت کا آغاز ہوتا ہے۔ اس کو ابنظار کہتے ہیں۔ اس مالت میں اس کو یہ عمیان ہوتا ہے کہ 'میں کچھ جوں'۔ اس 'میں' کے گیان کا نام ابنگار ہے۔ اور یہ اس صورت سے خاہر ہوتا ہے کہ 'میں' نے جات ہے۔ اور یہ اس صورت سے خاہر ہوتا ہے کہ 'میں' نے جات ہے ہوا۔ یہ چز 'میری' ہے۔ ور میں کہ جب ظہررات موجود ہوجاتے ہیں تو جات ہے دوار تا ہے کہ 'میں' اس کے باتھ ہوتا ہے کہ 'میں خات ہوتا ہے کہ 'میں' نے جات ہو ایک ساتھ 'میرا' بھے کو' وغیرہ کے توانات کا علم ہوارکرتا ہے۔

ابنکار چونکہ برکرتی کا معلول ہے۔ اس لیے برکرتی کے تین من یعنی ست، رج اور تم اس میں بھی موجود ہیں۔ اور ان سے تین طرح کی تخلیق ہوتی ہے۔ ابنکار کے ستومن سے "من" پیدا ہوتا ہے۔ جس کا کام پ ے کد ایک ادادہ کرے اور دوسرے ارادے کو فنج کرے۔ جب معروضات كا علم اعدر لات إلى تو من اس كي جانج كرتا ي. الزشة علم يه اس كي نبت جوڑا ہے۔ کویا این رنگ میں رسمین کرتا ہے اور اس کے بعد بدحی ك سائ في كرتا بيد برهي، ابكار اور من كو 'ان كرن' يا جام باطن کیا ماتا ہے۔ ابتکار کے رجومن سے بانچ میان اندریاں یعنی حاسہ علمیہ اور یا فی کرم اندریال بعنی صاسد عملیہ پیدا ہوئے ہیں۔ ابنکار کے حومی سے یا می اترا یا خالص لطیف جوہر پیدا ہوتے میں جن کے نام میں شہر لینی آواز سيرش ليعني لمن روب ليعني ربك و صورت. رس يعني ذائقه-منده لین بور یه لطیف معروضات بین علیه حاسه اور عملیه حاسه یبال اینا کام انجام وسیت بین یونکه گیان اندریان، کرم اندریان اور تن مازا یہ سب ایکار کے معلولات ہیں اس لیے یہ ایک بی بادہ سے بن ہوئے بی اور در حقیقت ایک بی چیز ہیں۔ صرف ان کے مفوضہ کام سے ان کا فرق معلوم ہوتا ہے۔ برش ان سے بے تعلق رہتا ہے۔ ہندی فلف میں ابنکار کو زوال پذیرہونے کی علت تعلیم کیا عمیا ہے، اس لیے کہ اس کی وجہ کی مفات (عدل و محمت) اور حفرت مجر ملی اللہ علیہ وسلم کی نبوت اور ان کے پیغام کے تمام انسانوں کے لیے کائی اور برحق ہونے پر ایمان رکھتا ہو اور یہ جمی بات ہو کہ قرآن افکام شریعت کا سر چشہ ہے اور کعبہ بی کی طرف مند کر کے نماز پڑھنا فرخ ہے ایا فخض سی ہے بیخی لمت اسلامیہ کے سواد اعظم (سب ہے بوی جماعت) میں شائل ہے۔ جو لوگ سنت سے منکر بھے وہ فوارج اور معتزلہ کہلائے۔ فوارج اور معتزلہ کا فروج درسری صدی میں ہوا محر کچھ بی فرصہ بعد یہ فریت قتم ہوگے تاہم مسئلہ فلافت پر ایک اختمانی گروہ ہیجان علی کا تھا جو آگے جل کر اہل تشجی یا شیعہ کہلائے۔

الل سنت والجماعت كى اصطلاح جامع هكل ميں كب مروق بوئى اللہ سنت والجماعت كى اصطلاح جامع هكل ميں كب مروق بوئى اس سلسلے ميں كوئى قطعى رائے قائم كرنا و شوار ہے لكن اتى بات يقينى ہے كہ تيرى صدى بجرى ميں ظيفہ متوكل (846 تا 861) كے عهد ميں رائح بوئى۔ ايوالحن اشعرى كى توكيك اشاعره (جو كاميہ سكك كى تائيد ميں مقى) كے جي وكاروں نے خود كو الل سنت والجماعت قرار ديا اور بيہ تحريك عوام ميں مقيل ہوئى۔

ابل سنت والجماعت کے عقائد کو خلفا اور سلاطین کی جمایت و سرپرستی بھی حاصل رہی۔ عبابی خلفا کے دور میں خلیفہ متوکل کے زبانے میں اس مسلک کا فروغ ہوا اور اس کو سرکاری سرپرسی حاصل ہوئی۔ معرو شام میں سلک کا فروغ ہوا اور اس کو سرکاری سنت کے مسلک کو سرکاری تقدیب کی حیثیت دی۔ اس طرح مغربی افریقہ اور اندلس میں بھی اہل سنت کے مسلک کو سرکاری حمایت حاصل ہوئی۔ فرنوی اور دبلی کی سلفت کے بادشاہ بھی اس کی پرزور جمایت کرتے تھے۔ بہی حال اور تھ زیب عالمیر کے عہد حکومت اور فیج سلطان کے قوانین میں بھی اس کے اور اندلی میں سلک ہے۔

امنسا: ہندہ شاسر وں کے تعلقہ نظر سے انہا کے معنی یہ ہیں کہ ہر وقت اور ہر مقام پر اپنے فعل، اٹی بات بلکہ اپنے خیال سے بھی تمام جانداروں کے ساتھ سمی قسم کی عداوت یا بغض نہ رکھا جائے۔ کسی کو ایڈا نہ پہنچائی جائے۔ یوگ شاسر میں انہا کو تمام بثبت اور منٹی اظائی قواعد کی بنیاد سمجھا جاتا ہے۔ صداقت کی عظمت اور قدر ہر لحاظ سے دیا کے ہر حصہ میں طباع ہے۔ لیکن آگر کہیں انہا سے ستیر یا صداقت کا تصادم ہوجاتا ہے تو وہ واقعی صداقت باتی نہیں رہتی بلکہ مظالمہ صداقت باتی نہیں رہتی بلکہ مظالمہ صداقت باتا جاتا ہے۔

ے آتما کا سمج میان نیں ہونے پاتا۔ حقیق عالم میں ابتکارے آزاد ہوتا چاہیے۔ لیکن عملی دنیا میں ابتکار کے بغیر زندگی محال ہے۔

المین باوز، ہر من المحتال الم

مافظ کے متعلق المونک باوز کی یہ دریافت کہ یہ مظلم (Orderly) ہوتا ہے، بہت بڑا کارنامہ ہے اور ای کارنامہ کی بنا ہر اس کو برلن بونورش میں برونیسر مقرر کیا ممیا۔ اسینک باوز کے دریافت کردہ طریقے اور ایجاد کردہ سابان (Material) آج بھی مافقہ کے مطالعہ اور لفظی آموزش (Verbal Learning) کے سلطے میں استعال ہوتے ہیں۔ بے معنی رکن حجی (Non-sense Syllable) یعنی ایک تین حرفی یوند جس می ایک حرف علت (Vowel) اور دو حروف سمج (Consonants) ہوتے ہیں اور جس سے کوئی ہامنی لفظ میں بنا۔ اس طریقے کی ایک اہم مثال ہے۔ بعولنے کی رقد کے لیے امریک باور نے ایک خط مخی دریافت کیا جے اسیک باوز نط ماسکہ (Ebbinghaus Curve or (Retention کیا جاتا ہے۔ جو کھ مجی سیما جاتا ہے ابتدا میں جلدی جلدی مافظے سے نکل جاتا ہے اور بعد میں بتدریج آموزش کے موادر اس کے ميحے كے مرمے كے مليے ميں اس نے جو اصول دريافت كيا ہے اس كو قانون امینک باوز (Ebbinghaus Law) کیا جاتا ہے۔ اس کی رو سے اگر آموزش کے مواد یں تموزا سا بھی اضافہ کیا جائے تو اس کے عصنے کے عرصے میں قابل لحاظ اضافہ ہو جاتا ہے۔

امینگ باوز ایک قاورالکلام معنف قال اس کی علی نثر بهت زیاده واضح اور روش ہدات کی کتاب مبادیات نشیات (Grundzuge)

ایک کتاب مبادیات نشیات Der Psychologic)

اس وقت کے ماہرین نفیات جس چیز کی مرورت هدت سے محسوس کررہے ہیں لیمنی نفیات کا فلف سے قطع تعلق ہونا، اس کی اسپیگ مور نے بہترین ترجمانی کی ہے۔

حافظ پر اپنا کام کمل کرنے کے بعد اسپیک باوز دوسرے موضوعات خصوصی طور پر رکول کے بعری ادراک (Colour Vision) اور بچوں کی ذہنی استطاعت کو ٹاپنے ادر جائیجنے کی طرف۔ متوجہ بوا۔ 1894 میں وہ برلن سے برسلو (Braslau) کمیا جہاں اے ایک انجی طازمت طی۔ وہاں سے وہ 1905 میں بالے (Hille) کمیا جہاں 26 فروری کو اس کا

اليكورس (.341 B.C.-270 B.C.) اساموس كا باشده بس في 306 ق.م. بن ايتختر بن اليخ كتب لذتيت كى بنياد دالى جبال ال في اليخ يروول كو ذى عقل طريق زندگ كا سبق ديا الل كى تعليم تحى كد لذت و سرت بن زندگ كا فطرى فعب العين ہے محر بعد كى غلا فہيوں كر بر عش الل في بحيث ذبئ سرت كو جسائى لذت پر ترج دى اور احتدال و فهانت كے مطابق سرت كى جصول كى تعليم دى۔ عالم طبيق كى توضح ميں الل في ديم الحيل كے نظريہ جو بريت كو تعليم كيا محر الل في يه كهاكه جو بركى حركت ميں اتفاق كا عضر شائل بوجاتا ہے جس كى وجہ هي كهاكه جو بركى راہ براتى راتى ہو۔

ایگرار، آلفرڈ (Adler, Alfred, 1870-1937): آسزیا کا مشہور اہر علاج امراض نشی (Psychologist)۔ اس نے انفرادی نفیات (Psychologist) کے کتب کی بنیاد رکھی۔ یہ فرائد نفیات (Individual Psychology) کے کتب کی بنیاد رکھی۔ یہ فرائد اس کا ساتھ چھوڑ دیا اس لیے کہ اے فرائد کا جس (Sox) پر مشرورت ہے دیارہ زور دینے ہے انفاق فیس فا۔ اس کا خیال فعاکہ فرد کی مشکلات کی جز احماس کمتری ہے جو جسمانی کروریوں سے پیدا ہوتی ہے یا جب ماحول رکاویم میں کرایا۔ چیا نجید ان کروریوں کو پورا کرنے کی ناموزوں کو شش سے کرداد (Behaviour) کی فرایاں پیدا ہوتی ہیں۔

اپنی مر کے آخری ایام عمل افیار امریکا عمل درس و تدریس کا کام کرتا دہا اور ساتھ عن اس نے پریکش بھی شروع کردی۔ وہ نفسیات اور

## امراض ننسی پر کئی کتابوں کا مصنف مجی ہے۔

ايْد منذ سرل (Edmund Husserl, 1859-1938): المرث المرك چيكوسلوداكي موراويا (Czechoslovakian Moravia) مين پیدا ہوا تھا جو اس وقت آسریا کی مملکت کا ایک حصہ تھا۔ ابتدائی تعلیم سے فراغت کے بعد اس نے لیزگ، برلن اور وباتا کی تعلیم گاہوں میں ریاضیات، طبیعیات اور علم نجوم کا مطالعہ کیا۔ 1886 میں اس نے ریاضیات ك اندر لي الحج وي ك سند ماصل كرلي 1882 مي بركن ك مقام يروه مشهور مابر ریاضیات کارل تحیودور ویرست راس کا معاون بن حمیار لیکن وه شروع سے بی فلف میں ولچیں رکھتا تھا۔ لبذا سائنس کا معلم ننے کا ارادہ ترک کرے وہ 1883 میں مشہور قلق فرائز پر ٹائو (Franz Brentano) کے زر بدایت مطالعہ کی غرض سے ویانا واپس معیا۔ اس کے بعد اس کی تمام علمی زندگی فلفد کی خدمت میں صرف ہوگی۔ 1887 میں وہ سلے (Halle) یونیورٹی کے اندر فلفہ کا معلم مقرر ہوا جس سے وہ 1901 کک مسلک رہا اور ای دوران اس کی کتاب "منطقی اکمشافات" (Logical Investigations) ك اشاعت عمل من آئي- 1901 من وه كومخن (Gottingen) طلاحميا جبال 1916 کے تدریکی و خلیق کاموں میں سرحرم عمل رہا۔ 1916 سے 1929 تک وہ فرے برگ (Frei Burg) بیندرش میں قلفہ کے پروفیسر کے عبدہ یر فائز رہا۔ اس کی زعد کی کے باتی ماہ و سال مجی سیس گزرے۔ اپی میودی نسلیت کی وجہ سے زندگی کے آخری چند سالوں میں وہ مختف اتبام کے اجى اور ساى دبادكا فكار ربا

میس فیلر (Max Scheler) کے ساتھ ساتھ ہمر ل مظہریاتی کے ساتھ ساتھ ہمر ل مظہریاتی کے ساتھ ساتھ ہمر ل مظہریاتی کتب مرل کی مظہریت ایک بابعد الطبعیاتی نظریہ یا علمیاتی اصول نہیں ہے بلکہ ایک هم کا فلسفیانہ منہائی ہے۔ وسیح ترین سخی میں اس کو فلسفیانہ تحلیل ایک هم کا فلسفیانہ تحلیل کی جرمن روایت سے تعبیر کیا جاسکا ہے، جس کی اگریزی روایت کو مور (Moore) اور رسل (Russell) نے اپنی فلسفیانہ تحریوں میں فروخ ویا ہے۔ مظہریت وراصل بابعد الطبعیاتی نظام سازی کی کا تیک روایت کی مطابقہ میں مثانی و کائی احتجاج کی ایک مثل ہے، جو ایک مقتم اسماس سے عاری تھی اور اصطلاحات و ایک مقتم اسماس سے عاری تھی اور اصطلاحات و انہیں معنوں میں شانی و کائی توجیح سے ہے ہمرہ تھی۔ اپنی طورات کی مشجم میں شانی و کائی توجیح سے ہے ہمرہ تھی۔ اپنی

میلان فکر سے یا مورکی ظلفیانہ تحلیل کے مزاج سے مطابقت رکھتی ہے، لین این مدود عمل اور این موضوعات می دونوں سے مختف ہے۔ یہ کہا جاسکا ہے کہ سرل کی تحلیل مبدت زیادہ تر علمیاتی، نفساتی، اظاتیاتی اور رومانی و وجودباتی لومیت کے اساسی تصورات و مظاہر (مثال کے طور بر ادراک، علم، معروض، تخیل، عجت، جدردی، جاال، امید، یقین، عقیده، آزادی وغیره) کی مادیت با اصلی ساخت کو آشکارا کرنے بر مرکوز و مشتل ے۔ لیکن ان تعورات و مظاہر کی مائیت یا اسلی ساخت کو آشکارا کرتے وقت مسرل ان کے مھوس مکانی و زمانی خواص پر زیادہ زور نہیں دیتا ہے۔ دوسرے لفظوں میں مظہریت انبانی تج یہ کی دسیع ترین معنوں میں، موناكول قيمول كي ايك تعوراتي تحليل (Conceptual Analysis) = عبارت ب جو شعوری یا غیر شعوری طور برب جانج بر کم مفروضات بر منی ابعدالطبیعاتی تو یک و توضیح سے یا اظافیاتی تعین قدر سے مبرا ربتی ہے۔ لیعنی مید مظاہر کی مجرد تعریف و توصیف بر زور دی سے اور تنمیر و تغیر نیز تعین قدر سے ممکن حد تک آزاد واقع ہوتی ہے۔ مابعد الطبیعیاتی یا اظلاقیاتی تار ہے بے تعلق کی اس کفیت کو سر ل ابوجی (Lipoche) یعنی غیریابندی (Non-Commitment) یا تعدیق کی تعلیق (Suspension of (Judgement ے تعبیر کرتا ہے جو فلسفیانہ تلکر کے لیے لازی شرط ک حیثیت رحمتی ہے۔

کرچہ ہمرل ان عام سائل کو جن کا تعلق افروی حقیقت برسان ان عام سائل کو جن کا تعلق افروی حقیقت برسان (Ultimate Reality) ہے ہے، نظرانداز کر دیتا ہے، ۲ ہم اس کا فلف برستور مظہری جوہریت (Phenomenological Essentialism) کا آخید دار نظر آتا ہے کیو کہ اس کے فلفہ کا مثنا شعور کے نوری مواد کا فاکہ یا ساخت چش کرتا ہے۔ وہ ای خیال کا طال ہے کہ ہمیں لازی طور پر انسانی موسور کا (Human Subject) اور انسان کے موزاتہ تجربات نیز تشبیبات و استعادات کو آغاز کرتا چاہے اور انسان کے دوزاتہ تجربات نیز تشبیبات و استعادات کو کوش کرتے ہوئے ایک دشور محض کی مزاحت طامل کرنے کی کو کوش کرنی چاہے۔ بھور محض کی مزاحت طامل کرنے کی انسان کو خش کرنے چاتا ہے۔ ایک صورت میں کے بوجہ بٹائی چاتا ہے۔ ایک صورت میں بالآ تو بعض جوہری خوامی باتی رہ جاتے ہیں یا جوابر کا ایک دوبدان بالآثر بعض جوہری خوامی باتی رہ جاتے ہیں یا جوابر کا ایک دوبدان بالآثر بعض جوہری خوامی باتی رہ جاتے ہیں یا جوابر کا ایک دوبدان بالآثر بعض جوہری خوامی باتی رہ جاتے ہیں یا جوابر کا ایک دوبدان بالآثر بعض جوہری خوامی باتی رہ جاتے ہیں یا جوابر کا ایک دوبدان بالآثر بعض دوبری خوامی باتی رہ جاتے ہیں یا جوابر کا ایک دوبدان بالآثر بعض دوبری خوامی باتی دوبدان ہوں ہوا ہے۔ پہلے ہوابر کا ایک دوبدان باتا ہے۔ پہلے ہوابر کا ایک دوبدان ہوابی باتا ہے۔ پہلے ہوابر کا ایک دوبدان ہوں کیا ہوابر کو ایک بیال ہوں ہوابر کی ایک دوبدان ہوں ہوابی باتا ہے۔ پہلے ہوابر کیا ہوابر بران ہوابر کو ایک بران ہوابر کیا ہوابر کیا ہوابر کو بران ہوابر کیا ہوابر ک

طاقہ رکھتے ہیں، ای چے سے ایمائی طور پر متعلق مردانے جاتے ہی اور ایمانی تجریات (Intentional Experiences) کے ہم سے موس کے جاتے ہیں۔ اس مم کے ایمائی مجربات پر مادرائی حویل کو چیاں کر کے ہم بذات تجربه كو عمل خالص يا فعل محض عن تبدل كردية بن جو ايمائي معروض (Intentional Object) کی طرف شعور محض کے خالص ایمائی تعلق پر دلالت كرتا ہے۔ كويا مادراكى حويل ايمائيت كے ذريعيد شعور محض کو مظیریات کے اندر واقل کردیتی ہے اور اس کو ایک مظیری عمل قرار دی ہے۔ مرل کے نزویک شعور ایک نفیاتی کیفیت نیس ہے بلد ایک طرح کی نبت یا ست سے عبارت ہے۔ شعور کا عمل ایک معروض ک نٹائدی کردیتا ہے۔ ایک میز کے شعور سے مراد میز کا ایک فجی اور دافلی نتشد نہیں ہے، اس کا مطلب میز کی طرف توجہ میذول کرا یا بیز کے مغبوم کی نشاندی کرنا ہے۔ اس طرح شعور سے ایائیت کا ایک عمل ٨٥٥ (Intended Object) اور اس عمل عمل الماشده معروض of Intending) دولوں عی مراد ہیں۔ شعور کی اس مابیت کو سرل ایمائیت (Intentionality) ے تعبیر کرتا ہے جس کی مدد ت جواہر (Intentionality) تک رسائی عاصل ہوتی ہے۔ ان ساری تحلیوں سے تجرب کی دوقطبیت (Bi-polarity) بخولی واضح ہوجاتی ہے جو مظہریت کا بنیادی سئلہ ہے۔ موضوع (Subject) این عین جوبر کے اندر معروض (Object) سے علاقہ ر کتا ہے اور معروض ایے جوہر کی رو سے موضوع محض (Pure Subject)

المرل سے پہلے مظہر سے بالعوم ایک نظریہ ظہر کو ایک ممل نظام کے طور پر ستعمل تھی۔ ہمرل نے اس کو ایک ممل نظام فلام فلانہ کی حیثیت سے چو نہ تو انتخراتی (Deductive) ہے اور نہ تحربی (Empirical) ہے دو نہ تو تجربی (Empirical) ہی وضاحت و صراحت سے عبارت ہے۔ پہلا وجدائی شہادت (Intuitive Evidence) میں وصداقت کی کموئی ترار پاتی ہے جو نہ تو تعلیت (Certainty) پر دلالت کرتی ہے اور نہ حقیقت پاتی ہے جو نہ تو تعلیت فرائم کرتی ہے۔ ہمرل کمی ضم کی بابعدالطبیعیاتی فو فات سے بحث نہیں کرتا ہے کین وہ اس امر میں یعین رکھتا ہے کہ فو فات سے بحث نہیں کرتا ہے کین وہ اس امر میں یعین رکھتا ہے کہ اس کی مظہریات کمی بھی معقول بابعدالطبیعیاتی مسئلہ کا جواب فراہم کرسی ہے اور یہ کہ اگر اس کی رائج کروہ مظہریاتی تحلیل (Phenomenological) ہے اور سے کہ اگر اس کی رائج کروہ مظہریاتی تحلیل (Phenomenological) ہے تو

(Pre-given Realm) اس امر پر والات کرتا ہے کہ کوئی چنے ہو تجرب کے کھیا علامہ اور سابقا موجود ہے جس کو ہمرل شعور محض سے تعییر کرتا ہے اور جو چزوں کو براہ راست احاف اوراک میں لے آنے کا کام انجام دیتا ہے۔ چزوں سے مراد وہ مظہری حقائق ہیں جو ہماری نظروں کے سامنے موجود ہیں، جن کا ہم اپنے شعور کے واسط سے مشابدہ کرتے ہیں۔ سے مظہر اس معنی عمل ہیں کہ یہ ہمارے شعور کے واسط سے مشابدہ کرتے ہیں۔ یہاں مظہر کی اصطلاح اس امرکی غمازی فیمن کرتی ہے کہ ان مظاہر کی عاملوم شے کا وجود پیا جاتا ہے۔ اس طرح کی نامعلوم شے کا مظہر یہ سے بیاتا ہے۔ اس طرح کی نامعلوم شے کا مظہر یہ سے بیاتا ہے۔ اس طرح کی نامعلوم شے کا مظہر یہ سے بیات ہے۔ اس طرح کی نامعلوم شے کا مظہر یہ سے بیات ہے۔ اس طرح کی نامعلوم شے کا مظہر یہ سے بیاتا ہے۔ اس طرح کی نامعلوم شے کا مظہر یہ سے بیاتا ہے۔ اس طرح کی نامعلوم شے کا مظہر یہ کی واسطہ فیمیں ہے۔ یہ ظہور (Appearance) اور مقبقت کو روسطہ عمل میں مقتبی ہے۔

سرل کے نزنک قوسین بندی کا عمل تاریخی تقیدیات ک تعلیق سے شروع ہوتا ہے، کیونکہ عظیری فلنن دوسرے لوگوں کے خیالات می دلچین نبین رکھتا ہے، بلکہ بذات خود اشاکا ادراک حاصل کرتا ے- اس ابتدائی خویل کے بعد استعاری یا تھیمی خویل Eidelie) (Reduction کی منزل آتی ہے جہاں پر زیر بحث معروض کا انفرادی وجود توسین بند کردیا جاتا ہے۔ انفرادیت اور وجود کا اخراج تمام روحانی اور طبعی علوم سے دست برداری ہے، ان کے واقعاتی مشاہدات اور ان کی تعممات ے کنارہ کشی یر، والت کرتا ہے۔ حتی کہ خداکی ذات کا بھی اسر داد فازم آتا ہے جو ہت کی بیاد ہے۔ استعاری یا تھیں حویل کے ساتھ ساتھ ایک اور تحویل (Reduction) معرض وجود میں آتی ہے جو ماورائی تحویل (Transcendental Reduction) کے اور کی حالی ہے۔ نہ مرف وجود کی قوسین بندی ہے مرکب ہوتی ہے بلکہ ہر اس چر کی قوسین بندی ہر دلالت کرتی ہے جو شعور محض سے علاقہ نہیں رکمتی ہے۔ اس آخری محلیل کے نتیجہ میں معروض کی بابت مرف وہ چن قائم رہ جاتی ہے جو موضوع کے اندر موجود ہوتی ہے۔ ماورائی تحویل کا نظریہ، وراصل، تصور ایمائیت (Intentionality) یر منی ہے۔ یہ ایک مشکل تصور ہے جو بر مثانو سے اور بالواسط مدرسیت (Scholasticism) سے مستعار ہے۔

باورائی تول درامل مظہریاتی منہاج کو بذات موضوع اور اس کے افعال پر چیاں کرنے کی کوشش سے عبارت ہے۔ بعض تجربات الی جوہری کیفیت کے اظہار سے ایک شے یا معروض کے تجربات واقع ہوتے ہیں۔ یہ تجربات، جس مد تک یہ کسی چز کے شعور، عیت یا قدر وغیرہ سے

کے اندر موجود ہوتا ہے۔

بیشتر معاصر فلاسفہ اور قارئین کی توجہ کو اس صد تک اپنا فریف و گرویدہ بنا لیا ہے کہ علمی مظہریات یانکل ہی گوشہ کمنای میں پہنچ گن ہے۔

ايدولس (Adonis) : يان ديوالا كا ايك بيروجو افي وجاحت، حسن اور جاذب نظری کے لیے مشہور ہے۔ مردانہ حسن وجاحت کی برکھ كے ليے آج مجى اى كے دوالے سے مقابلہ كيا جاتا ہے۔ اس حسين نوجوان پر ادر کی حسیناتوں کے علاوہ ایفرو ڈائٹ (Aphrodite) اور یری فون (Persephone) مجى فريفية تمين ايدونس ميريا (Myrrha) يا سيمرنا (Smyrna) اور سنی رس (Cinyras) جو قبرص (Cyprus) کا بادشاہ تھا، کے لماب سے پیدا ہوا تھا۔ جب یہ پیدا ہوا تو ایفرو ذائف نے اسے برورش کے لیے یری فون کے حوالے کیالین جب ایدونس جوان ہوا تو یری فون نے اس سے تعلق پیدا کرلیا اور ایفرو ڈائٹ نے واپس مانگا تو دینے سے انکار كرديار جب ايك عور في ايدونس كو مار ذالا تو يرى فون اور ايفرو ذائك دونوں نے اس بر اینا اینا حق جمال ت بونانی دیوتا زئیس (Zeus) نے اے زندہ کردیا اور بیہ فیصلہ دیا کہ ایرونس کرمیوں کے چھ ماہ زمین کے اوپر ایفرو ڈاکٹ کے ماتھ رہے گا اور بقیہ جو مینے زمین کے اندر بری فون کے ساتھ۔ یہ ایک تمثیل مجی ہے۔ اس کے بعد سے بوتان میں ہر سال ایڈونس کی موت اور حیات کا جفن منایا جاتا رہا ہے۔ وسط کری میں اس کے مجمد کے اطراف بے شار بووے لگائے جاتے جو یہ ظاہر کرتے ہیں کہ ایڈونس سطح زمین پر موجود ہے اور جب وہ اودے سربز و شاداب ہو کر مرجما جاتے تو سے مان لیا جاتا کہ وہ زیر زمین بری فون کے یاس چلا گیا ہے۔

ایرانی فن تعمیر: انتهائی ابتدائی دور میں ایرانی فائد بدوشی کی زندگی گرارتے سے لہذا اس وقت تک کمی تعمیر کا سوال بی نبین تعالد 539 قد.م.

میں جب انموں نے بابل کا علاقہ رفتے کیا تو وہاں فن تعمیر نے بھی ایک نیا روپ افتیار کرنا شروع کیا۔ مخاصفی (Achaemenid) دور -.550 B.C.) دور کیا۔ ان میں جسموں کو استعمال کیا جانے لگا۔ ان میں لیمانی، مصری اور سلطنت کے دوسرے صوبوں کے فن تعمیر کے اثرات مان جملتہ تعمید

اور اردشیر (Artanerus) اور اردشیر (Cyrus) کے محالت، دارا (Darius) اور منشایارشا (Xerxes) کے شاندار محالت کے جو کھٹر رات تحت جشیر (Persepolis) میں لیے بین ان سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کلوں میں مجر حتیقی علم کا حسول عمل میں آسکتا ہے۔ سر ل منطقی توانین Logical (Rules) اور نفیاتی حقائق (Psychic Facts) کے توانین کے مامین فرق و امّیار قائم کرتا ہے جس سے نفسانیت (Psychologism) کا اسر واد لازم آتا ہے، جس کی رو سے منطق نفیات کی ایک شاخ قرار یاتی ہے۔ اس کے نزویک منطق تصورات (Logical Notions) کی ابتدا نفسال ترکیات (Psychic Formations) میں مضم نہیں ہوتی ہے۔ وہ قلفہ کو ایک آزاد و خود مخار اور اسای، معدری سائنس کی حشیت سے پیش کرتا ہے جو سارے علم و اوراک کی خدمت انجام دے سکتا ہے۔ اس کا فلف جوہر اور وجود کی تغریق پر مشمل ہے اور بادرائی تصوریت Transcendental) (Idealism ے کانی قریب نظر آتا ہے ادر بہت ہے امور و مسائل میں نوکانٹی (Neo-Kuntion) مفرین ہے کہری مماثلت رکھتا ہے۔ اس کے اور ماریرگ کے کتب لگر (The Marburg School) کے مابین واحد ایم اختلاف سے کہ وہ موجود موضوعات (Existent Subjects) کی کثر تیت کو تسلیم کرتا سے اور معروض کو صوری قوانین (Formal Laws) میں محلول كردين كا قائل نيس ہے۔ يہ تعوري ميلان اس كے كتب أكر سے بر کف میل نہیں کماتا ہے۔

وسیع وربار بال (Audience Hall) تھے۔ جن میں عظیم اور بلند ستون استمال کیے جاتے تھے۔ بال کے سامنے بارہ وریاں ہوتی تھیں جن میں میں چوکور ستون ہوتے تھے۔ کلوں کک حکیج کے لیے زینوں کے دوہرے سلط ہوتے تھے۔ اگرچہ ان کی تغییرات میں معری، محائی اور اشوری فن تغییر سے بوی مماثلت پائی جاتی حتی لیون ان میں مکائی وسعت کا جو تصور تھا وہ ان کا اپنا تھا۔ ہوئی عارتوں کے برکس ان محلوں کے ستون زیادہ پتے اور نازک ہوتے تھے۔ مجسے جو استمال کے کے تھے ان میں سادگی اور حقیقت بہندی زیادہ تھی۔

عندر اعظم کے انقال کے بعد (323 ق.م.) ایران افراتفری
کا شکار ہوگیا۔ 250 ق.م. ش پار تھیوں (Parthineans) کے آئے کے
بعد سکون پیدا ہوا۔ ان کا فن تعیر اگرچہ کی قدر بھوٹدا تھا محر عارقوں کا
ہر پھر انجی طرح تراشا ہوا ہوا اور ان پر کوئی مجمسہ بنا ہوا تھا۔

ساساندں نے ایران پر 226 سے ساتویں صدی عیسوی تک حکومت کی۔ انحوں نے دائن میں اپنا صدر مقام پھر سے تقیر کیا۔ عالی شان محل تقیر کیے جو مٹی اور اینٹ سے بنائے محکے تھے۔ انھیں تراشے ہوئے پھروں سے جایا میں تھا اور رکھین پھروں سے پٹی کاری کی گئی تھی۔ یہ اپنے فرامین ہر جگہ پھروں پرکندہ کرواکر او فجی جگہوں پر لگواتے تھے۔

ایرانی فن تغیر می اسلام کے ابتدائی دور کے آثار بہت کم ملتے ہیں لیکن ایرانی فن تغیر میں اسلام کے ابتدائی دور کے آثار بہت کم ملتے فن کو ب مد متاثر کیا ہے۔ ایک مراح پر ڈاٹو (Squinches) کے ذریعہ گئید کی تغیر ان عی کی ایجاد ہے۔ ایک اور خوبصورت بنیادی نشتے (Motifs) منانے اور ملات میں آگئید کی تغیر ان عی کار خوب کی کار میں استعمال کرنے، انتہائی نازک اور خوبصورت بنیادی نشتے (Motifs) منانے اور اللہ عالم میں تناسب پیدا کرنے میں المحیس کمال ماصل تعلد ایرانیوں کے ابتدائی اسلامی دور کی مشہور محارت بخارہ میں اسامیل کا مقبرہ ہے۔ یہ 907 میں عالی کیا مقبرہ ہے۔ یہ 907 میں عالی کیا تھا۔

سولہویں صدی تک ایران میں پائی کاری کا فن اپنے مروق پر پائٹی چکا تھا۔ جو اصغبان کے 'میدان شاہ' کی عمار توں میں دیکھا جاسکا ہے۔ مغوی دور میں محلوں کی سجاوٹ میں دیواری نقاشی (Mural Painting) کو برح پیانے پر استعمال کیا ممیا تھا۔ تاجار عہد میں فن تقییر اور دوسرے فن لایس شاہ ایران فنون لطیفہ میں ایک قسم کا خمیزی اشاکل ترقی پاچکا تھا۔ سابق شاہ ایران رشا شاہ کے دور میں متاسعتی دور کے فن کی جدید فن کے ناتھ آمیزش

ے ایک نیا اسائل پیدا کرنے کی کوشش کی مٹی تھی۔ جس میں قدیم اور مدید کو بم آبگ کیا می قلد

اِیروس (Eros): تدیم بونان روایات میں یہ مجت کا دیوتا ہے۔
مجت کی جیم کی ماری فوییاں اس سے وابستہ ہیں۔ حسین، فویصورت اور
مغیوط جم کا مالک، جذبہ مجت سے سرشار، اظہار عشق میں نزاکت اور
دوق و شوق۔ بعض کے نزدیک وہ قدیم ترین دیوتا تھا جو عالمی ظفشار سے
امجرا تھا۔ وہ کا نئات کی حلیق توت کا مظہر تھا۔ سمجیا جاتا تھا کہ ایفروڈائٹ
کے بطن سے پیدا ہوا تھا اور اس کا باپ ایرس (Ares) تھا۔ سام طور
سے ایک نئے کی شکل میں تصور کیا جاتا ہے۔ اسے تصویوں میں ایسے نئے
کے روپ میں چیش کیا جاتا ہے جس کے باتھوں میں تیرو کمان ہوتے ہیں۔

یونانی شاعری میں اے ایک مغرور اور غیر ذمہ وار عاشق کے
طور ر مجی چش کیا عمل سے محر وہ محت کے جنون اور مذبہ کے ساتھ

وہ اور پر مجی پیٹ کیا گیا ہے کر وہ مجت کے جنون اور جذبہ کے ساتھ ساتھ محبوب کا درد مجی بانٹا رہتا ہے۔ او بان میں بعض بجد اس کی پرسش ایک ہار آور کے طور پر بھی کی جاتی تھی جو خوشحال فراہم کرتا تھا۔ روم من دی بال میں اے کیویڈ یا آمور کا نام دیا گیا ہے۔ اے ایک نظے نئے کی شکل میں بھی بیش کیا جاتا ہے جس کے بازدوں پر پر گئے ہوت ہیں۔ اے زہرہ میں کی بیٹا اور ساتھی بھی سمجھا جاتا تھا۔ اروس کو بھی جمی اس کے بحال اے بھی بیاتا جاتا ہے جم مجت کا بھائی ادر می کا دوس کا دوس کا دوس کا دوس کا دھی تھا۔

السينيشن، جيكب (Espiton, Jacob): غديارك من 1880 من پيدا موا اور 1902 من جيل الا يواد 1905 عن بيرس جلا كيا - 1905 عن برطان على ميزيكل و ايك اچها مجمد ساز سجما جاتا تما چنانچه 1907 من برطاني كى ميزيكل ايوى ايشن نے اپني عارت كے ليے 18 شحے تياد كرنے كى اس سے فرائش كى۔ 1908 من مير محت كائے كے تو برا شور عها۔ اس كا بنايا موا ايك مجمد بائيزيارك من 1925 من لگا كيا اور اس كے بعد پارليمت اور ووسرى سركارى عماد توں كے ليے اس نے جمع بنائے۔ فركاروں نے اس كے فن كى محت كى۔ اس كے بنائے جمع برطاني اور اس كے خلاف شور عهايا اور اس كى محت كى۔ اس كے بنائے جمع برطاني اور اس كى عماد توں عمل قول عمل كى غداد توں مى

ايكناته

کرتے تھے۔ بوتان میں اس دیوی کو وہی دیشت حاصل تھی جو مغربی ایشیا میں استارت (Astarte) اور اِشْر (Ishtar) دیویوں کو حاصل تھی۔ اس کے چاہنے والوں میں بہت ہے دیوتا تھے ہر مس، زیئس، ایڈونس وغیر ہے۔ کہا جاتا ہے کہ دیوبالائی کردار جیرس (Paris) ایکوائدر (Menader) نے ایفروڈائٹ کی مدو ہے اسپارٹا کے بادشاہ مینی لوس (Menclaus) کے یہاں سے ٹرائے (Troy) کی جیلن کا افوا کرلیا تھا اور ای وجہ سے جنگ ٹروین موئی تھی۔ دو من ایفروڈائٹ کو زہرو (Venus) یعنی حسن و عشق کی دیوی

این الجین الجین جو این اور (بنار) کی وجہ سے ساری ویا میں مشہور ہوا۔

الس نے بیرس کی ایک نمائش کے لیے (۱880 میں یہ بیناز تقیر کیا تھا۔ یہ مناز تالی دیا تھا۔ یہ مناز تالی دیا تھا۔ یہ مناز تالی اور ایک زمانے تک اس کا ثار ویا کی بائد ترین مال تھا۔ یہ ماری ہوتا تھا۔ بعد میں امریکا میں اس سے باند اور کی محارتی مثل مال کور میں موتا تھا۔ بعد میں امریکا میں اس سے باند اور کی محارتی مثل مرکز میں ہو تا تھا۔ بعد ویا کے بیاح اسے دیکھنے جاتے ہیں۔ ای کے بعد ویا کے ماہرین تقیر نے دھا ہے کو تقیر کا ایک اہم ذریع تعلیم کیا۔ اعظل اس میناز کی وجہ سے مشہور ہوا گیان اس کے بنائے ہوئے اوہ سے کی پل میناز کی وجہ سے مشہور ہوا گیان اس کے بنائے ہوئے اوہ سے کی پل مینا میں مشہور ہیں۔ بیرس کے مشہور مارش اسئور کی تحارت کا بھی وی انجینز میں (Statue of میں اس کی فن کاری اور انجینز کی کا نمونہ ہے۔ ان دونوں میں اس کی فن کاری اور انجینز کی کا نمونہ ہے۔ ان دونوں میں اس کی فن کاری اور انجینز کی کا نمونہ ہے۔ ان دونوں میں اس کی فن کاری اور انجینز کی کا نمونہ ہے۔ ان دونوں میں اس کی فون کو بوے پانے پر استمال کیا ہے۔

ایکاد ی : ہندووں نے ہر مینے کو دوساوی صوں میں تقیم کیا ہے۔ ہر ایک حصہ کی گیار ہویں کو ایک دفی کہتے ہیں۔ اس طرح سال ہر یں 24 ایکاد ٹی ہوتی ہیںاور ان کے الگ الگ نام ہیں۔ یہ وشنو کی بوجا کے لیے بہت بی پاک بانی جاتی ہے۔ اس روز روزہ، جب، وشنو کہو نام کا پاٹھ اور رات مجر جاسے کا عمل حصول ثواب کے خاص ذرائع ہیں۔

ایکناتھ (1599-1533): یہ مبادائر کے بہت مثبور سنت ہیں۔ وہ بٹن طلع اور یک آباد عمل پیدا ہوئے۔ بھین عمل یتم ہوگا۔ وہ برے مقیدت مند اور محلند تھے۔ وہ کڑھ کے حاکم جناردن سوای کے علم اور المیشر (Easter): عیدائیوں کا ایک اہم تہوار اور یہ موسوم بہار کی دو کے بھی تام ہے۔ تعلیب (Crucifixion) کے بعد یہ حضرت مینی کی متحدید حیات (Resurrection) کی ساگرہ کا دن ہے۔ مغرب میں عیمائی یہ دن پورے چاند کے بعد والے اقوار کو مناتے ہیں اور یہ دن 22 اور 25 اپر 25 در میان پڑتا ہے۔ مشرق کے کلیما، جولین جنزی کے مطابق یہ دن مقرر کرتے ہیں اور مشرق میں یہ دن مفرب کے ایسٹر کے ہملتوں بعد منایا جاتا ہے۔ میکی کلفار کی بہت کی تاریخیں ایسٹر کے ہملتوں بعد اس دن سے مخلف میاد توں کا سلسلہ شروع ہوتا ہے اور ہمتوں جاری رہتا ہے۔ اس زمانہ میں ہر رو من کیتولک نہ ہیں والے کے لیے یہ فرض ہوتا ہے۔ اس زمانہ میں ہر رو من کیتولک نہ ہیں والے کے لیے یہ فرض ہوتا ہے۔ اس زمانہ میں حضرت ہے کہ وہ کیو نین (Communion) کی رہم اوا کرے جس میں حضرت ہے کہ وہ کیا جاتا ہے۔ جو رو من کیتولک یہ رہم اوا نہیں کرتا اس کے لیے سمجما جاتا ہے۔ جو رو من کیتولک یہ رہم اوا نہیں کرتا اس کے لیے سمجما جاتا ہے کہ اس نے عیمائیت سے منے موڑ لیا۔ اس دن کرمس کی طرح جشن اور خوشیاں تو نہیں منائی جاتی البتہ لوگ نے کہاں بی بینے ہیں۔ انڈوں کو رقعے ہیں اور سجاتے ہیں۔ گروں میں موم بیاں ہیں۔ میں دو من رمحی جاتی ہیں۔

الميقر و و اسمن کی ديو کد مشہور آگريز شاع بوم نے ان ديوالا ميم خوشمال، عبت اور حسن کی ديو کد مشہور آگريز شاع بوم نے اے زيس (Dione) اور ثانون (Dione) کی اولاد کے طور پر پیش کیا ہے لیکن ہمی اور (Hesiod) نے اس کی پيرائش کی جو تفصيل دی ہے وہ زيادہ متبول ہے۔ اس روایت کے مطابق وہ سندر کے ان جماگوں ہے دجو د نيس آئی تحی اس جو يور نيس آئی تحی الغرو دائن کی شادی سیاس فر (Hephaestus) ہے ہوئی تحی لیان المحت المحت کی شادی سیاس فر (Hephaestus) ہے ہوئی تحی لیان المحت المحت المحت کی شادی سیاس فر (Ares) ہے اس کے بطن ہے ہر مونیا (Eros) کی پيرائش ہوئی اور مجھ اساطیری رواجوں کے مطابق ایروس کے المحت کی مطابق ایروس کے المحت کی رہونے فواس کی پرسش کی مائی تحق کی مائل تحق کی مائل تحق کی دولوں کے لیے وہ الگ الگ خواص کی مائل تحق کی دولوں کے لیے وہ الگ الگ خواص کی مائل تحق کی دولوں کے طور پر پو جس کی مظہر تو کہیں وہ ایغروزائٹ شادی اور خاندانی زعدگ کی دولوں کے طور پر پو جسے محت کی مقبر تو کہیں وہ ایغروزائٹ شادی اور خاندانی زعدگ کی دولوں کے طور پر پو جسے محت کی مقبر دور کا در طاحوں کی محاف کی دولوں کے طور پر پو جسے محت کی مقبر دور کا در طاحوں کی محاف کی دولوں کی طور پر پو جسے محب کی مقبر دور کا در طاحوں کی محاف کی دولوں کی طور پر پو جسے محب کی دولوں اور طاحوں کی محاف کی دولوں کی محاف کی دولوں اور طاحوں کی محاف کی دولوں کی طور پر پو جسے محب کی دولوں اور طاحوں کی محاف کی دولوں کے حاف کی دولوں کی کا دولوں کی محاف کی دولوں کی کی دولوں کی

اظان اور پر اتنا میں ان کی مقیدت و مجت اور بھٹی کو دکھ کر ایکنا تھ کو ان کی طرف خاص کشش ہو گئی اس لیے وہ ان کے شاکرد ہوگئے۔ انموں نے اے کو صفح کرو سے کمیا نیشور ک، امر تانو ہو اور شرک مدہا گرت و فیرہ پڑھی۔ کرو بی کے حکم سے انموں نے شادی کی۔ انموں نے انسانیت کے وسیع مخیل سے متاثر ہوکر اچھوت او حاد کی کوشش کی تھی۔ یہ جینے بلند پایہ سنت تھے است نا اعلیٰ مر جب کے شامر تھے۔ مہاراشر میں ان سے وشتر ان کے متابد کا کوئی شام پیدا نہیں ہوا۔ اگرچہ فاری کے اثر سے مرتنی کچھ دب گئی تھی اور سنکرت کے پندت دیکی زبان کی سخت مخالفت کرتے تھے لیکن انموں نے مرتبی کے دیک انکوں نے مرتبی کے دریعہ بی موام کو بیداد کرنے کا قصد کرلیا اور کی نہیں اور دوحانی تغییں تکھیں۔ بھاکوت ان کی سب سے بہتر تعنیف ہے۔ نہیں اور دوحانی تغییں تکھیں۔ بھاکوت ان کی سب سے بہتر تعنیف ہے۔ نہیں اور دوحانی تغییں تکھیں۔ بھاکوت ان کی سب سے بہتر تعنیف ہے۔ نہیں اور دوحانی تعنیس تکھیں۔ بھاکوت ان کی سب سے بہتر تعنیف ہے۔ نہیں اور دوحانی تعنیس تکھیں۔ بھاکوت ان کی سب سے بہتر تعنیف ہے۔

ا يكويلركث (Aqueduct): بإنى كے لے جانے كى نهريا الى جر چونے اور ايند سے بناكى جاتى ہے۔ يہ قديم رومن ايجاد ہے اور روم كے قديم علاقوں مىں آئ بمى موجود ہے۔

ا کی لیز (Achilles): یونانی دیوالا کا ایک مشہور بیرو جو پیلیس (Peleus) اور حمیس (Thetis): یونانی دیوالا کا ایک مشہور بیرو جو پیلیس کارتامے مشہور بیں۔ یہ بواجاں از جگہو تھا اور اے خصہ بہت جلد آجاتا تھا۔ اس کی ماں کو یعین تھا کہ اگر وہ جنگ پر گیا تو ضرور مارا جائے گا چنانچ اس نے اے لاکوں کا لباس پہنا کر اسکائی روس (Skyros) کے بادشاہ لیکومس (Lycomedes) کے شابق محل کی فور توں میں چھپا دیا لیکن اورسیس (Odysseus) کے شابق محل کیا اور اس نے اے وہاں ہے اکال کر جنگ فرائے پر جانے پر آمادہ کرلیا۔ وہاں اس نے بوی بہادری کے کارنامے انجام دیے۔

یہ مجی ایک روایت ہے کہ پادشاہ کیورس کی ایک بی دیدامیا

(Deidamia) ہے ایک لیز کے تعلق ہوگئے تھے اور دیدامیا کے بعل سے

اس کا بیٹا نعپ ٹولے مس (Neoptolemus) پیدا ہوا تھا۔ مشہور قدیم

ای ٹائی شام مومر الیاڈ (Illiad) اور اوڈی (Odyssey) جس کی بہت مشہور

گیاتیات ہیں، کے مطابق اکی لیز جگ فرائے میں بچاس جنگی جہاز لے کر

گیا تھا اور اس نے فرائے کا محمراؤ کر لیا تھا، لیکن جگ کے آخری ولوں

می جب اگا میمنون (Agamemnon) نے اس کے قبضہ سے شنمادی برسیر

(Briscis) کو نگال لیا تو وہ ضد میں آکر اپنا نظر واپس لے کمیا کین ایمانیوں کو کلست کھاتے دیکھ کر اس نے اپنے دوست پڑوکلس (Patroclus) کی مربرائی میں اپنی فوج کو جنگ میں شریک ہونے کی اجازت دے دی لئین جب ہیکٹر (Hector) نے پیٹروکلس کو بار ڈاللا تو ایکی لیز کے غم اور ضعہ کی حد نہ رہی اور وہ خود جنگ میں شریک ہوکر وشعوں پر نوٹ یزا اور ہیکٹر کو کمل کر کے بی چین لیا۔

اس کے مرنے کے متعلق کی روایتی مضہور ہیں۔ ایک ہیہ ہے کہ اکمی لیز کی مال نے اے دریائے اسکس (Siyx) میں نبلا کر غیر فائی بنادیا تما لیکن نبلا کے وقت اس کی ایرکی کرئے ہوئے تھی جو میگ نہ کی اور جب جگ فروجن میں میرس (Paris) نے اس ایری کو نشانہ بنایا تو مجر وہ فگا نہ سکا۔ ای سے مغربی اوب میں "اکمی لیز کی ایری" (Achilles Heel) کا محاورو رائے ہوا۔

اس کے مرنے کے متعلق دوسری روایت یہ ہے کہ اے ایک مشہور حیید بیلی زینا (Polyxena) ہے مجت ہوگئی تھی۔ یہ بات بیرس کو پہند نہیں تھی چنانچ جب ایکی لیز اس سے لئے جارہا تھا تو بیرس نے بیچھے ہے اس پر حملہ کرکے اسے کمل کرویا۔ قدیم ہوتان میں ایکی لیز کی بوی پرستش ہوتی رہی ہے۔

ایمییڈو قلیز (Empedocles, 495 B.C- 435 B.C.):

ایمییڈو قلیز (Empedocles, 495 B.C- 435 B.C.):

ایک سائندان، باہر معالج اور قلیق تھا جو اپنے غذہی تعیقات میں ایجا فور آن تو کیک ہے مثار تھا۔ وہ براسرار شخصیت کا بالک تھا ہے دوج اور فوق الفرت مطابق الفرت مطابق کا نات کہ تھیل چار معامر (پانی، ہوا، آگ اور مٹی) کے احتراج کا اثر ہے۔ اس نے پارینا تیڈ بری و ہرا تھیلسی نظریات کو یجا کرتے ہوئے حقیقت کو استقال و تغیر کا میل بنایا اور بادی حرکت کی توضیح کی فاطر حب و مخفر میں جے وہ وہال تعلیم کیے جو اشیا میں قرب و بعد کے ضامن ہیں۔ اس طرح کا نات کی توضیح کے سلط میں قدری اصولوں کا اطلاق کیا میا جم کے غذہی و اخلاق لزوبات مجی تھے۔ ایمید والنیز کے قر میں نظریے ارتفا کا ایمیز آن ناک فاکد نظر آتا ہے جس کے مطابق انسان مناصر کے ماد فی احتراج کی دوج ہے دیا میں ظہور نے پر ہوا۔

ایمنو کل کانٹ (Immanuel Kant, 1724-1804): کاف جرمی کے شمر کو مکسر ک بی پیدا ہوا تھا۔ وہ زندگی مجر این آبائی بیں اور نہ کرنے کی قدرت رکھتے ہیں۔ بلکہ صرف حقیقت کما فی اظاہر (مظہریت) کی ترجانی کرتے ہیں۔ آرچہ یہ ربان فکر بابعد الطبعیات کے افران کا باعث ہوا، تاہم سائنس اور ریاضیات کی اسانی معروضیت وکلیت برقرار و قائم رہی۔ بلکہ اس کی بدولت ان کی ہمہ گیریت اور ضرورت اور بحی زیاوہ معظم ہوگئے۔ اس لیے کہ کائٹ نے سائنس کو کل تجربہ کی بنا پر کیساں کردانے سے انکار کیا اور صداقت نجر و حن میں صاف ساف اقیاد کیا اور ان حقائق کی خود محاری کو محفوظ رکھا۔ اس نے اس طرح انسانی عقل و فہم کے عدود کے لیے راہی استوار کیس اور انحی شخفظ دیا۔

کان نے جہاں ادراک تج بہ اور حکمیاتی طریق کار کو ایل تقیدی تحلیل کا موضوع بنایا ہے وہیں اس نے اخلاقی تجربہ اور عقل عملی ہے بھی فالمر خواہ بحث کی ہے۔ اس کی نظر میں اخلاقی تجرب اتنا ہی اہم اور امعنی ے جتنا کہ ادراکی تج ہے۔ مزید برآں وہ اس خیال کا حال ہے کہ مارا اظاتى تجربه منطق طور ير بعض بالبعد الطبعياتي عقائد يعني اراوه كي آزادي، ذات کی لافانیت اور خدا کے وجود کی پش تیای کرتا ہے۔ افی تعنیف انقاد عقل عملی می اس نے ان عقائد کی تائد کی ہے۔ اس کے نزدیک اظلاتی استحمان ایک تھم مطلق یا امر اطلاقی ہے۔ یہ ضمیر یا ارادہ محض کے بطن سے از خود وارد ہوتا ہے۔ دراصل کانٹ نے 'خیر خوابی' لین فرض ك لي انسان كى ب لوث اور غير مشروط عقيدت كو اعلى ترين اخلاقى روحانی قدر مردانا ہے جو افتیار و آزادی، حیات بعد موت اور ایک حاکم اعلیٰ کے وجود یر ولالت کرتی ہے۔ اگرچہ ان عقائد کی بابعدالطبعیاتی صدات کو (خود مابعدالطبعیات کے مقدم نظری عدم امکان کے باعث) ابت کرنا مكن نيس ہے تاہم اس اساس كے ساتھ عمل كرنا يورے طور ير معقول اور حق بجاب ہے کہ مویا یہ عقائد مابعدالطبعیاتی معنی میں صداقت کے حامل ہیں۔ اس متم کا عقیدہ ایک اسے بابعدالطبعاتی یقین کے مترادف ہے جو سمی مجمی مخصوص تاریخی ندجب می مروجه ندجی ایمان سے بالکل متاز و منز واقع ہوتا ہے۔ اس طرح کانٹ ایک فلنی کی حیثیت ہے کمی مخصوص دینات کا مای نہیں ہے۔ وہ فدا کے وجود کے مختف کا یکی جوت کو یہ كهدكر مسرو كرديا ي كديد فير تطفى بخش اور مفالط دويس، تائم كا كات کی بابت اس کا تقلے نظر بنیادی طور پر ایک روحانی تناظر رکھتا ہے جو ایک طرف سائنس اور ریاضیات کی اور دوسری طرف ند بی عقیده کی جو اخلاقی تجربہ کو صدورجہ اہم اور معنی خیز بناتا ہے، اضافی معروضیت اور کابت کے

صوب میں سکونت پذیر رہا۔ 1740 میں وہ کو تکسیر کی بوغور ٹی میں واظل ہوا۔ پکھ دونوں کی فی معلم رہا۔ پھر ذکورہ بوغور ٹی سے متعلق ہوگیا اور تقریباً تمیں سالوں کی اس میں منطق اور بابعدالطبعیات کے پروفیسر کے عہدہ پر فائز رہا۔ وہ شادی کے رشتہ میں مجمی خسک نہیں ہوا۔ تمام مر وہ اپنی ابتدائی زندگی کے مجرے اثرات سے مغلوب رہا۔ اس کے والدین نہیں ہوئی تحقیم و تربیت خالص نہ تبی باحول میں ہوئی تحقید وہ ایک سخت کیر نہ تبی اور اظائی شعور کا مال تھا۔ اس کی ظلفیات کی روایت پر مشتل تھی۔ فلسفیات کی روایت پر مشتل تھی۔

لاک اور بیوم اس نظریہ کے حال تھے کہ مابددالطبعیاتی نظامات کی تھیل سے پہلے ایک تقیدی علمیات کا وجود ضروری ہے۔ کانٹ نے ای نظریہ کے مطابق عقل اور تجربہ دونوں کی مجوریوں کی مائیت کا بے حد جامع تقیدی تجربہ فی مثال ظافہ کی تاریخ میں مشکل سے فل سکتی ہے۔ اس نے اپی تصانیف میں علمیات کے موضوع کو تقیدی لجبہ عطاکیا اور فلفہ کو اتفاد علم کا مترادف قرار دیا۔

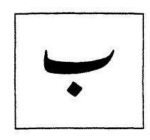
كانك في رياضياتي، سائني، اخلاقياتي اور جمالياتي تقديقات كو اسيخ القيدي تجزيه كا موضوع بنايا اور اس التيم ير پينجاك نه تو محض حواس اور ند تنها عقل علم كا ذريعه بن كيت يس- علم ك حسول من دونون ذرائع كام آتے بن اس لے كه يه دو عناصر به مركب بوتا ب: ايك فام مواد جو فارجی اشیاے موصولہ حیات یا ادراکات پر مشمل ہوتا ہے اور دوسری صورت یا ساعت جو زبن کی پیدا کردہ ہوتی ہے۔ حبیت گوناگوں فام مواد فراہم کرتی ہے۔ جو زبان و مکان سے باہم مربوط ہوکر قابل فہم بن جاتا ب اور یہ موناکوں حیات مقولات فہم کے ذریعہ سے مزید ترکیب پاکر تعديقات كي صورت افتيار كرماتي بين جو تركيبي يا تحليل قبل از تجري (Apriori) یا بعداز تیج لی (Aposteriori) اتسام بر مشتل موتی مین- کویا علم حیت کی موضوعی صورتوں (مکان اور زبان) اور فہم کے موضوعی مقولات (جوبر، کیفیت، اضافت، علت وغیره) سے لازی طور پر مشروط و حلازم واقع ہوتا ہے۔ کان نے اپنے نظریہ انتقاد علم من عقلیت اور تج بت کے انتا بیندانہ رجمان کے مامین ایک طرح کی مفاہمت کی کوشش کی ہے۔ان دونوں متازع فیہ رجمانات مکر کے مابین سے مفاجانہ طریق کار اس امر ير دلالت كرا ي ك سائنس اور ديافيات ك معترزين اور قطعي رین بیانات می حقیقت کمانی نفسه (ماورایت) کی برگز مکای نیس کرتے چاسکنا ہے۔ اس کی نظر میں انسانی ازادی سابی رسوم و ادارتی تجود سے علاصد کی میں مکن ہے۔ لہذا صرف ان چیزوں کی تمنا جائز ہے جو زندہ رہنے کے لیے ناکزیم ہیں۔

## این عزم (Animism): دیکھے روبیت

اليو وهيا (اجو وهيا): يه بندوستان كا ايك بهت قديم تاريخي شهر ب جو سرجو ندى ك كنار خطع فيق آباد، الروديش مي واقع بد رامائن مي ذكر ب كه جب رام چندري لكاكي فخ ك بعد وانهي مي ايودهيا ك نزديك پنچ تو ايخ ساتميوں به انحوں نے اس شهر كي تعريف كي اور كبا كد يهال ميں پيدا موا قلد سرجو ندى ميں اشان سه سارے مناو وهل جاتے بي اور نجات حاصل موجاتى ب

قدیم زماند میں الودھیا کوشل دیش کا دارالسلطنت تھا۔ آئ الودھیا کے قدیم مندروں میں ایک 'میٹا رسولی' اور 'بنوان 'لڑھی' دیمھنے کے قابل ہیں۔ کچھ مندر افغاروی اور انیسویں صدی میں تقیر ہوتے ہیں جن میں کک بھون، تاکیشور تا تھ اور درش کھے مندر قابل دید ہیں۔ لیے کانی مخبائش فراہم کرتا ہے۔ دوسرے الفاظ میں کانٹ کا تحقیدی فلفہ
ان مربوط ترین اور جامع ترین کاوشوں میں ہے ایک ہے جو انسان نے کی
ادھائیت کے بغیر، خواہ نہ ای ہو یا غیر نہ ای، کا کات کی فلسفیانہ تھر تگ و
توضیح کے همن میں برابر کی ہیں۔ یہ بہر کیف، اس امر پر دلائت نہیں کرتا
ہے کہ اس کا تحقیدی فلفہ ریاضیاتی تقدیقات کی الائت کے سلسلہ میں
بعض قابل امتراض مفروضات ہے بالکل مبرا ہے۔ بہرطال، امر واقعہ یہ
ہے کہ کانٹ کے بعد کا تمام تر فلفہ (ویکل کے محقم درمیانی وقفہ کے
علاوی کانٹ کے مرکزی موضوعات (بابعدالطبحیات سے علاحدگ، سائنس
کی اثباتی توضی، انسان کے اطابی جمالیاتی تجربہ کی، اس کو معروضی اور
تعدیق پذیر علم کا مافذ کردانے بغیر، نازک اور فیصل کن قدر و ابسیت) سے
تعدیق پذیر علم کا مافذ کردانے بغیر، نازک اور فیصل کن قدر و ابسیت) سے
کوکاکوں انجوانی صور توں پر مشتمل ہے۔

ا متشخصتیز (Antisthenes, 444 B.C.- 368 B.C):
سر اله کا دوست اور کتب کلیت کا بانی۔ اس کے مطابق انسان کی مجی خوشی محلی او در دانشنداند طرز زندگی مین پنیاں ہے جو خارجی موائل و اثرات سے آزاد ہوکر جینے کا نام ہے۔ یہ حال خواہشات و ضروریات پر قابو پاکر پیدا کیا



بابل فنون لطیقہ و تہذیب: بائل کی کوئی فنیخلین اب باتی منیں رق ب سوائے حقد کل سمیش (Gilgamesh) کے جس سے اس قوم کی تعلق ملاحت کا اعدادہ ہوتا ہے۔

بابل کی عمارتوں میں پائش کیے ہوئے ناکل استعال ہوتے تھے۔
چکتے ہوئے پھروں کی کی میں تھی۔ کانے سے خوبصورت پکر بنائے
جاتے۔ لوہب، سونے، چاندی سے نازک زیور گڑھے جاتے۔ زم قالین بنائی
جاتی۔ خوبصورت مجرے رکھوں کے قبا پہنے جاتے۔ خوبصورت مجول کاریاں
کاڑھی جاتمی۔ پایہ وار میز، کرسیاں اور پلک تیار ہوتے تھے۔ بالی سان کے
یہ شہ پارے اور پھر میں تو زعدگی کو حسین اور آرام دہ ضرور بناتے تھے۔
البتہ زیورات اور دوسرے فن پاروں میں قدیم معرکی کی صنافی اور نزاکت
میں بائی جاتی تھی۔

بابل میں موسیقی کے لیے بہت سارے ساز استعال کیے جاتے تھے جیسے رباب، بربط، بانسری اور بین، نرسکھ، بگل، جمانجھ اور دف۔ معبدوں، محلوں اور بالدار لوگوں کی دعوتوں میں آر کشرا ہوتا اور لوگ گاتے اور ناچتے تھے۔

مصوری بابل میں ایک آزاد فن سے طور پر ترتی فیس کی تھی۔ البت دیواروں اور مجمول کو سنوارنے سے لیے تھوڑی بہت ضرور استعال ہوتی تھی۔ بیکرکاری سے بھی کوئی فہونے فیس لے ہیں۔

بابل کے لوگ ایک تیارت پیشہ قوم تھے۔ اس لیے ادب اور نون لطینہ کی نبیت افیص مائنس سے زیادہ لگاؤ تعلد تجارت کے ساتھ ماتھ وہ ریاضی کی طرف آئے اور ندہب کے ساتھ اس کا رشتہ جوڑنے کے دوران فلکیات سے بھی ان کو دلچپی پیدا ہوئی۔ انھوں نے ایک دائرے کو 360 در چوں میں تھیم کرنے اور سال کو 360 دن میں باشنے کا طریقہ ایکا دکیا، اس کی بنیاد پر انھوں نے ریاضیات کی بنیاد رکھ۔

بابل والوں کی خاص سائنس فلکیات تھی اور اس کے لیے وہ عہد قدیم میں مشہور تھے۔ وہ ساروں کی حرکت کا مطالعہ سرف جہازوں یا قاطوں کے رائے متعین کرنے کے لیے ہی نہیں بلکہ قسمت کا پہ چلانے کے لیے ہی کرتے تھے۔ فلکیات سے زیادہ انھیں علم نجوم اور جیو تش سے دلچیں تھی۔ ان کے لحاظ سے ہر سیارہ ایک دیوتا تھا اور انسانوں کے چند خاص معاطات سے اس کا تعلق تھا۔

عراق میں کھدائی سے جو تختیاں کی بیں ان میں آٹھ (8) سو اوویہ اور علاج کے بارے میں بیں۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس فن میں بھی وہ ترتی کر بچے تھے۔

پاہل - قدیم سیونو تامید
(موجودہ عراق) کی ایک عظیم سلطنت کی راجدهائی تما اور آئے ہے تقریباً
تمن بڑار سال ق.م. میں وہ ایک ترقی یافتہ ملک اور تبذیبی مرکز تما اور
تمن بڑار سال ق.م. میں وہ ایک ترقی یافتہ ملک اور تبذیبی مرکز تما اور
اس وور کی دوسری سلطنوں کی طرح یہاں ندہب اور ندہبی ادارے کائی
منظم اور طاقور سے بادشاہوں کے اقتدار پر نہ صرف تانونی پابندیاں تحمیل
بلکہ کابنوں اور پروہتوں کا بھی زور تماد بادشاہ دیو تاؤں کا نائب سمجما جاتا
تماد کیس اور محصول دیو باؤں کی طرف ہے وصول کے جاتے اور معبد
کے فرانے میں جمع کے جاتے تھے۔ عوام بادشاہ کو اس وقت تک بادشاہ نہ
بادشاہ می ندہبی ذمہ داریاں بھی سنجالتے اور پروہت کے منصب پر بھی
بادشاہ می ندہبی ذمہ داریاں بھی سنجالتے اور پروہت کے منصب پر بھی
بادشاہ می ندہبی ذمہ داریاں بھی سنجالتے اور پروہت کے منصب پر بھی
بادشاہ می ندہبی ذمہ داریاں بھی سنجالتے اور پروہت کے منصب پر بھی
روایت کی داغ تمل وائی۔ ہمورائی کے زیاقدار تحرس (Assyrians) اور
روایت کی داغ تمل وائی۔ ہمورائی کے زیاقدار تحرس (Tigris) اور
روایت کی داغ تمل وائی۔ ہمورائی کے زیاقدار تحرس (Euphrates) عاقوں کی زیادہ ترکوشی تھیں۔

بادشاہ کو عوام پر اپنا اقتدار تائم رکھے کے لیے معبدوں اور پروہت اپنے اقتدار کے لیے بادشاہوں پر وہت اپنے اقتدار کے لیے بادشاہوں پر انحصار کرتے تھے۔ دیو تائن کو فوش کرنے کے لیے بادشاہ مندر و معبد تغیر کرتے اور اپنی فوصات ہے جو مال فیمت عاصل ہوتا اے وہو تاؤن پر پخصاتے۔ اس کے علاوہ امیر و غریب سب بنی روزلت اپنے اپنے دہوتا کے چون میں بھینٹ چھاتے۔ اس کی وجہ ہے معبدوں کے پاس کائی ووات محمدوں کے پاس کائی ووات سمال ان زمینوں پر کا رفین فریدتے۔ سیکٹووں نظام رکھتے اور ان سے سے اس لیے وہ بوی بڑی زمینی فریدتے۔ سیکٹووں نظام رکھتے اور ان سے کاروبار اور کاروبار اور کاروبار اور مراس بہت سارے کا کاروبار اور غیر سرکاری اور غیر سرکاری برت ساری خدمات انجام دیتے اور ان کا معاون میں مروبتوں نے تبد میں انجام دیتے اور ان کا معاونہ ومول کرتے۔ وقت پرنے پر وہ بادشاہ کی مدد کرتے۔ اس طرح بابل کی مطافت عاصل کرلی تھی۔

عوام کی شروریات الا تعداد اور خوابشیں بے شار ہوتی ہیں اور ای کے لحاظ ہے حسب شرورت پروہت دیوتا ہمی تحلیق کر لیے تھے۔ چنانچہ بعض وقت ان دیو ہنوں کی تعداد بزاروں تک پانچ جاتی۔ چنانچہ بائل میں بعض اقتداد دیوتا ہے تھے : الو میں بعنی آ مان جو غیر محرک اور قائم تھا، شاش (سورج)، کنار (چاند) اور بعل بعنی زمین جس کے آخوش میں بائل کے ہر باشندے کو مرنے کے بعد جاتا تھا۔ اس کے علاوہ ہر خاندان کا دیوتا الگ الگ ہوتا جس کی بیاجا روز کی جاتی اور اسے تذرائہ چھایا جاتا تھا۔ پھر ہر مختص کا اینا ایک محافظ دیوتا جس کی پیداوار دیوتا بھی ہوتا جو اس کی حفاظت کرتا اور زرخیزی کا دیوتا فصل کی پیداوار

بائل کی سلطنت جیسے جیسے وسیع ہوتی محق وحداثیت کی طرف ان کا رجمان برحتا کی اور ان بے شار دیو تاک کے اوپر ایک قادر مطلق دیو تا کا عقیدہ پیدا ہونے لگا۔ محر اس کے ساتھ اشر دیوی کی بھی پوسٹش کی حاتی تھی۔ حاتی تھی۔

اشتر دیوی تشادات کا مجموعہ تھی۔ وہ معری یا بونانی دیویوں کی طرح خوبصورت نیس تھی لیکن وہ ایک طرف جنگ کی تو دوسری طرف مجبت کی دیوی تھی اور سواریوں ک

بھی۔ بلکہ اے کواری راوی کے نقب ہے بی یاد کیا جاتا تھا۔ اس کے بھے مرد اور عورت کا مجموعہ ہوتے بعض وقت اسے ایک نقل مورت کی فکل میں چیش کیا جاتا جس سے جنس سے راوروی کا اظہار ہوتا۔

بابل نے نہ صرف عجب و فریب دبوی اور دبوتا ایجاد کیے ہلکہ ان ے متعلق بہت سارے افسانے (Myths) بھی کمز لیے۔ ان می ہے بعض ہم کک یبودیوں اور ان کی نہ ہی کتابوں کے ذریعہ منے ہیں۔ ان میں سب سے دلچسے روایت تخلیق کا نات کے بارے میں ہے۔ اس کے مطابق يبل بر طرف بيولي (Chuos) تعاد ند اويز آمان تعااور ند ينج زين اور دوسری چیج جو تھی وہ آپو (سمندر) کا وجود تھا۔ اس دونوں کے اختلاط ے زمین، آبان اور یہ ماری کائنات تخلیق ہوئی۔ شروع میں جزی آستہ آستہ فکل افتار کرری تھیں کہ لکاک شیطانی دیوی متامت کے تمام دوسری دلویوں اور ولو عنوں کو ختم کرنے اور خود ب سے طاقتور فینے کی مہم شروع کی۔ اس سے ہر طرف زاج مجیل میا لیکن مجر ایک اور واج تا مردک' پیدا ہوا اس نے اتیامت' کو حمل کیا اور اے سرے پی تک دو حصول مي بانث ديا- ايك حصد اوير لكا ديا كيا جو آتان بنا اور ايك حصد اس نے اسے میروں تلے بچھالیا جو زمین بن حمید اس کے بعد امروک ' نے زمین کو اسے خون سے رنگ کر انبان بنائے تاکہ وہ داوتاؤں کی فدمت كر كيس داى طرح كى بے شار روايات دوسر بے سائل كے بارے ميں بھی ہیں۔

بابل کے لوگ موت کے بعد کی زندگی پر یقین نیس رکھتے تھے۔ ان کے نزدیک مرنے کے بعد لوگ زیمن کے پیٹ میں چلے جاتے میں البتہ ایک جنت ضرور ہے جس میں صرف دیاج جاسکتے ہیں۔

مرنے کے بعد لوگ تہہ خانوں میں وفن کیے جاتے تھے۔ بعض جانا دیے جاتے ہے۔ بعض اللہ دیے جاتے اللہ مرنے واللہ کی رائع ایک برت میں محفوظ رکھی جاتے تھے۔ واللہ کو نہلا دھلا کر، فوشبو لگا کر، ایسے کپڑے پہناتے جاتے تھے۔ حورتوں کے ساتھ بلا شکسار کا سامان بھی رکھا جاتا تھا۔ یہ حقیدہ عام تھا کہ آگر لاش ٹھیک طرح دفن می نہ کی جائے تو روح بھکتی اور زندوں کو پہنان کرتی ہے اور اگر وفن نہ کی جائے تو وہ تابوں وغیرہ میں غذا طاش کرتی ہے۔ اور اس سے سارے گائل پر تیاری اور تبای آسکتی ہے۔

قربانی کا رواج عام تھا اور قربانی عمل عام طور پر جھیزیں چیش کی جاتھں۔ دیے تاک کو خوش کرنے کا مید طریقہ اہم سمجھا جاتا تھا۔

مشہور مؤرخ ہیروڈو فی (Herodotus) نے جور توں کے تعلق سے بائل کی زندگی کی جو تصویر کئی کی ہے وہ اس طرح ہے: "ہر حورت کا یہ فرض ہے کہ وہ زندگی میں کم از کم ایک مرتبہ معبد میں بیٹے اور کی امنی کے ساتھ بننی تعلق پیدا کرے۔ بہت کی بالدار حور تمی جو عام لوگوں کے ساتھ ملنا جلنا پند نمیں کر تمی، بند گاڑیوں میں اپنے فاد سوں اور فادیات کے ساتھ ملنا جلنا پند نمیں کر تمی، بند گاڑیوں میں بہت فاد سوں کوئی حورت معبد میں واطل ہونے کے بعد اس وقت تک باہر نہیں نکل کوئی جب تک کوئی اجنی اس کی طرف چاندی کا سکہ نہ چینے اور اس کے ساتھ نہ سوئے۔ چنانچہ لوجوان اور شین حورتی بہت جلد آزادی پالین ساتھ نہ سوئے۔ چنانچہ لوجوان اور شین حورتی بہت جلد آزادی پالین

بالشف (Baptists): یہ مینائیں کا ایک فرق ے جو ہتمہ ک بارے میں خاص تعطد نظر رکھتا ہے۔ 1644 سے یہ لفظ ان لوگوں کے لیے استعال ہونے لگا جن کا عقیدہ تھا کہ بہم صرف ان لوگوں کا ہونا عاب جو میسائیت پر ایبا اعتماد رکھتے ہوں، جیبا کہ عبدنامہ جدید New) (Textament میں بتایا کیا ہے۔ اس تقریب کے وقت بھسمہ لینے والے کو پوری طرح پائی عل ڈیو ا جا ہے۔ اس متم کے عقیدہ رکھے والی جماعتیں اس ے پہلے بھی تحس ۔ 1608 میں ایک اگریز جان اسا بھ (John Smyth) نے اس عقیدے والوں کو ایسٹرؤم میں جع کیا۔ یہ باہشوں کا بباا اجماع قلد 1611 میں باشوں کے ایک فرق نے اپنا پہلا چے قائم کیا جر بعد میں جے اس آرمی عقیدے یر انحمار کرنا قاکد منع کی برکت کھ خواص تک محدود نیں ے بلہ ب کے لیے ہے۔ 1633 میں فاص بلات (Particular Baptists) کا احیا ہوا جن کا فلفہ یہ تما کہ می کی برکت خصوصی اور انفرادی ہوتی ہے۔ اس تعلق سے مخلف متم کے کچھ اور جرج قائم ہوتے۔ ان سب کا اجماع 1644 میں ہوا اور عام و خواص کے مشترکہ عقاید براے باللت جرج کا نام دیا گیار 1891 میں ایک اور اجماع مواجس میں بابار م کو مانے والے مخلف مروبوں کو متحد کیا حمیا۔ انگلتان کے علاوہ ال جرج کے بیرو امر ما میں مجی کانی ہی گراس عقیدے کے لوگ مختف فرقول على من مع موت مل - 1639 على روج ولين على محفل في إيثر م ك ابتدائی نظریہ کو رو کرے ذاتی حقیدے کی اساس پر ایک سے چری کی بنیاد ر کمی تھی اور نیو الگینڈ عن اس تظریہ نے بہت زور پڑا تھا لین جنوب

مشرق میں جزل بایشٹ نظریہ نے قبول عام پایا تھا۔ 1905 میں عالمی سطح پر بھٹوں کا اتحاد ہوا اور اب اس فرقہ کے 144 چرچ میں اور اس عقیدے کے مانے والوں کی مشترکہ تعداد ساڑھے تمن کروڑ سے زیادہ ہے۔

باتھ شیبا: حضرت داؤد کی یوی اور حضرت سلیان کی والدہ تھیں۔ پہلے یہ اٹی (Hitti) ادشاہ اوریا (Uriah) کی عدی تھیں۔ عبرانی بائل سے روایت ہے کہ حضرت داؤد نے ان کے شوہر کو میدان بٹک مجموا دیا جہاں دہ مادا کیا مجران سے شادی کرلی۔ انجیل میں ان کا نام باتحد شیبا ہے۔

بارق، جوبان سیواشین (Bach, Johenn Sebastian):
مغربی موسیق کے کا یکی دور کے میں پہلے کا مشہور موسیقارد شائی جرشی
کے مشہور موسیقاروں کے خاتدان میں پیدا ہوا۔ دس سال کی عربی اس کے مشہور موسیقاروں کے خاتدان میں پیدا ہوا۔ دس سال کی عربی اس کی دولدین کا اختال ہوگیا اور اس کے بوے بھائی جوبان کرستاف نے اس کی دیجہ بھال کی اور اے موسیق کی تربیت دی۔ پندرہ سال کی عربی وہ موسیقاروں کے ایک کروپ میں شرکے ہوگیا اور اس کے بعد چار سال کی عربی تک آرگن بجائے کی خدمت سیرہ ہوئی۔ ایک سال بعد باخ دھر کے دربار میں آرگن بجائے کی مامور ہوا، دہاں 1717 تک رہا۔ اس کے بعد شنرادد لیولولڈ نے اے مامور ہوا، دہاں 1717 تک رہا۔ اس کے بعد شنرادد لیولولڈ نے اے کی میوزک ڈائزیکٹر مقرر کردیا۔ یہیں اس نے اپنے مشہور عالم بریندن برگ کی میوزک ڈائزیکٹر مقرر کردیا۔ یہیں اس نے اپنے مشہور عالم بریندن برگ کے موسیقار تھا۔ 1747 میں اس نے لوٹرم میں فریڈرک اعظم کے سامنے اپنا موسیقار تھا۔ 1747 میں اس نے لوٹرم میں فریڈرک اعظم کے سامنے اپنا پروگرام چیش کیا۔ لیکن دوسال بعد اس کی آنکسیں خراب ہوئی شرد کی بوئی موسیقار تھا۔ 1747 میں اس نے لوٹرم میں فریڈرک اعظم کے سامنے اپنا ہو کس اور آخرکار مینائی ہالگل چیل میں۔

بے میل زمد داریوں اور مصروفیات کے باوجود باخ نے ب شار فدہ ہی گیت تیار کے۔ جن میں دو سو کے قریب کیوفائس (Cantatas) شائل بیں۔ اس کے علاوہ اس نے کئی آلات موسیقی مثلاً آرگن اور بار پس کارڈ (Harpischaed) کے لیے موسیقی مرتب کی۔

بادر این: مهاجمارت اور کل ایک پرانوں کے مصنف مہر ٹی وید ویاس کا اسلی نام کر شن دوے پاین ہے۔ روایت ہے کہ پراشر رشی جمنا ندی کو پار کرے وقت ان کی ماں ستیہ وتی یا متیہ کرتے وقت ان کی ماں ستیہ وتی یا متیہ کندھا کی شکل و صورت کو دکیے کر

عاشق ہو مے تھے اور اس کے نتیج کے طور یر ان کی پیدائش ہو کی تھی۔ ان كا ركك سياه تما اور ان كى پيدائش دويب يعنى جرير عن مولى تمل اس لیے یہ کرشن ووے پاین کے نام سے نکارے جاتے تھے۔ انمول نے ویدول کی محمل مختیم کر کے جار ویدوں کی قتل دی مخی- اس لیے ان کو ویدویاس مجى كها جاتا ہے۔ اين آخرى ونول عن يد بدرى بن عن رے۔ اس لي ان کا تیرا نام بادراین ب اور بادراین کو ویدانت سور کا معنف سمجها جاتا ہے۔ ان کی تعنیف می سات ویدائتی اساتدہ کا حوالہ موجود ہے۔ لیکن یہ نیں معلوم ہے کہ وہ سب ان کے ہم عمر تے یا چیں رو تھے۔ انمول نے ان کے درمیان امای فاط پر اختلاف آراکا ذکر کیا ہے۔ مثل مجات کی نوعیت اور روحانی سالک کے لیے عیاس کی ضرورت و فیرور یہاں تک کہ جو اور برمد کی نبت کے ماند اہم سوال کے متعلق مجی بادراین نے خود اینے تعللہ نظر کے علاوہ اور وو طرز خیالات کا ذکر کیا ہے اور وہ دونوں اپنے عام فلسفيانه نظريه من نهايت ابم اختلافات ركح بي . بنيادي منازع فيه سائل يراس طرح ك اختلافات يو فابركرت بي كد ابتدائي زاند ي ی ویدائتی اساتذہ نے ایشدوں کی تعلیم کو کی ایک طریقوں سے مجھنے ک کو شش کی محمی۔ بادراین کی تغیر ان می سے ایک ہے۔ قرین یہ ہے کہ یے سب سے زیادہ بااڑ ہے۔ ویدائت کے تمام جدید خداہب اگرچہ اہم سائل میں ایک دوسرے سے اختلاف رکھتے ہیں لیکن سب کے سب کیاں وثوق کے ساتھ کہتے ہیں کہ وہ بادراین کی تعلیم کی نمائندگی کرتے جیں۔ اس کے سوتروں کی اعتبائی مختمر اور برمغز اور براسرار صورت تغیرات کی مختف قسموں کو ممکن منا ویتی ہے۔ بھید یہ ہے کہ اہم ترین اسای سائل می می تذبذب نظر آنا ہے۔ مثل بم یقینا یہ نیس جانے کہ بادراین کے مطابق کا کات برہم ے ارتقایائی ہوئی ہے یا اس کا محص ایک مظمر ہے۔ بادراین کی اصلی تصنیف کی تاریخ تقریباً 400 سمجی جاتی ہے۔

باز نطیتی فن تعمیر: نن تعیر کا یه اسائل 330 عیسوی کے بعد شروث 
ہول اس سال تسطیعلی نے باز تعلیم کو اپنا دارالسلطنت بنایا اور اسے تعطیم
کا نام دیا۔ اس دفت روم کا فون لعیفہ زوال پذیر تعلد تشخطید میں روم کی تمام 
روایات زعدہ کرنے کی کوشش کی میل۔ رومن فن تعمیر استمال ہونے لگا کین 
آہتہ آہتہ ایک نیا اسائل مجی الجرنے لگا۔ روم میں مجرے رنگ کی ریلیف 
ترکین (Relief Decoration) کا بوا رواج تھا۔ لیکن یہال ساوہ ترکین پیند کی 
جانے گی۔

شروع میں کیسا کی جو عمارتیں تقیر ہو کی ان میں سوریا (شام) اور روم کے اشاکوں کی آمیرش لمتی ہے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ سے
سے اشرات مشرق سے آئے تھے۔ اس زمانے کی ٹی اور فیر فد ہی عمارتوں
کے بارے میں کچھ علم نہیں البنہ حال میں جو کعدائی ہوئی ہے اس سے
معلوم ہوتا ہے کہ شائی محل کی عمارت بہت بڑی اور شاندار تھی۔

پانچویں صدی عیسوی میں کلیسا دو قسم کے تقیر ہوتے تھے۔ ایک بیسی ایکا (Basilica) جو سیدھی سادی عمار تیں ہوتی تھیں اور دوسرے بیسے کلیسا جو شہیدوں کے مقہروں کے لیے محفوظ ہوتے تھے۔ ان کا فن تقیر بھان ہے لیا ہی اثر تقا۔ چوکور عمارت پر گئید بنایا جاتا تھا۔ بعد میں ان دونوں قسم کے کلیساؤں کو ملا دیا گیا۔ خان وسیع بٹیوں کے ساتھ طوس عار تی بنائی جاتی اور پھر اندھیرے اور اجالے کا اس طرح میل کیا جاتا کہ ایک طرح کی پرائر کینے پیدا ہوجائی۔ اس کا بہترین نمونہ احتیال (تسطیلے) کی محبد اباصونیہ کینے بیدا ہوجائی۔ اس کا بہترین نمونہ احتیال (تسطیلے) کی محبد اباصونیہ ہے (جو پہلے ایک کلیسا تھا)۔ اس میں ہندی علم کو برے باکمال طریقے پر استعمال کیا گیا ہے۔ اس زبانے میں ریاضی اعلی شرح ساتھال کیا گیا ہے۔ اس زبانے میں ریاضی اعلی شرح ساتھال کیا گیا ہے۔ اس نانے میں ریاضی اعلی شرح ساتھال کیا گیا ہے۔

تویں مدی عینوی میں بازنطینی نن تغیر میں اشاریت (Symbolism) نے کائی دخل ماصل کرلیا۔ کیسا کو پری زعمن اور آسان کا ایک چھوٹا نمونہ بناکر پیش کیا جاتا تھا (کیونکہ حضرت عینی کی زعدگی اس دنیا میں بھی حیاتی تھی اور اس کے باہر بھی)۔ چٹانچہ بھی کاری (Mosaic) اور تصویروں کے ذریعہ تزکمین کا جو کام کیا جاتا یا جو رنگ استعال کیے جاتے ان میں بھی ہے اشاریت کار فرما رہی تھی۔ کیساؤں کے نشخ بنانے میں ہندسوں سے بوا کام لیا جاتا تھا۔ پاز نطیق فن تغییر کا اثر پانی مدی عیسوی سے بی اور می جی گئا اور اس اطاکل کی ممارتیں لیے بینے کیس لین بعد میں اطالوی فن کاروں نے اس میں کی جو تمی کیس۔ سے بینے کیس لین بود میں اطالوی فن کاروں نے اس میں کی جو تمی کیس۔ سے بین تعمیر کیا اور نہایت خواہمورت کیسا تھیر کے گئے۔ بازنطیق کیسا کی سب سے بوی خصوصیت سے خواہمورت کیسا کی سب سے بوی خصوصیت سے خواہمورت کیس بھی کیا ور مراح خطے کے اور ایک میاب بنائی جائی ہائی ہائی ہائی ہائی ہوئی کو تصویرت کی اور بھی اور ایک کی مدرسے خوب سیا جاتا ہے۔

پاطنیہ: فرقد اسامیلہ بی کو باطنیہ بھی کہتے ہیں۔ افھیں یہ لقب دیے جائے کے بارے میں معلق اقوال معقول ہیں۔ بقول فی ابو زہرہ: "چو گھ یہ اسینے معقدات کو لوگوں سے چھپانے کی کو شش کرتے تھے۔ اس لیے افھیں باطنین کہا جاتا ہے۔ ان کو باطنیہ کہنے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ یہ اکثر طالات میں امام کو مستور مانے ہیں۔ بہر کیف اسامیلیہ اپنے عقائد کو پس پردہ رکھنے کی کو شش کرتے اور مصلحت وقت کے تحت بعض افکار کو پائنی معنوں پر زور دیتے ہیں مثل ابوالمصور المحلی کی طرف یہ قول منوب بالمنی معنوں پر زور دیتے ہیں مثل ابوالمصور المحلی کی طرف یہ قول منوب ہے کہ وہ المموات سے مراد امام اور الارش سے امام کے بیرو مراد لیتے ہے۔ ان کے خیال کے مطابق ہر مقدس متن کے کھ باطنی معنی بھی موتے ہیں۔ و ظاہری معنوں سے مختف ہی

اعتدال پند باطنیہ کے افکار و آرا درامل تمین اصولوں پر بنی
یں: (۱) آئمہ کو علم و معرفت کا جوعلیہ فینان النی سے لما ہے اس بنی
کوئی دوسرا فرد بشر ان کا شریک و سہیم نہیں۔ جو علم اضیں دیا جاتا ہے وہ
علم انسانوں کے قہم و ادراک سے بالا تر ہے۔ (2) المام کا فلابر ہونا شروری
نہیں بلکہ وہ مستور بھی ہوتا ہے اور اس حالت بمی بھی اس کی اطاعت
ضروری ہوئی ہے۔ کمی ند کمی زبانہ بی ایام مستور کا ظہور ضرور ہوگا اور
اس وقت کا کات عدل و انساف سے معمور ہوجائے گ۔ (3) المام کی کے
ساسنے جوابرہ نہیں ہوتا اور اس کے اعمال پر کوئی خوردہ کری اور انگشت
امائے جوابرہ نہیں کرسکل بلکہ سب کے لیے الم کے اعمال و افعال کی تعدیق کرنا
اور انھیں کی پر محمول کرنا واجب ہے۔

ان كا يه بحى مقيده ب كه بر نى جس كو كتاب دى جاتى ب، اس كے ساتھ ايك وصى بونا بحى لازى ب اور اس وصى كاكام يہ بك كه وه كلام اللى كى تاويل ان متحب اور خاص لوگوں كے سائے كرے جو اسے وصى سائے بوں۔ اى وجہ سے شيعوں كے نزديك حضرت على رسول اكرم كے وصى بير باطين لوگوں كو بحى دو حصوں بى تقيم كرتے ہيں ايك خواص يعنى باطن كر قد كے نزديك باطن اس ليے باطن فيس كه ده خااجر فيس ب بكد اس ليے باطن فيس كه ده خااجر فيس ب بكد اس ليے باطن فيس كه ده خااجر فيس ب بكد اس ليے باطن سے كه ده تعابر فيس ب بكد اس ليے باطن سے كه ده تعابر فيس ب بكد اس ليے باطن سے كه ده تعابر فيس بان سے ك

بالكوني (Balcony): ايك شم كا يليث قارم جو ديواد ع كلا بوا

ہوتا ہے اور اس کے اطراف جنگل لگا ہوتا ہے، یہ ستونوں یا بریکٹ پر لگا ہوتا ہے۔

پاولوف، الوان چتر ووج پاولوف روس کا ایک مشہور ابر الترائی انظراریہ (Pavolov, Ivan Petrovich, وجی باولوف روس کا ایک مشہور ابر انسیات ہے۔ جس نے دوران خون، باضی غدود اور الترائی انظراریہ (Conditional Reflexes) پر تحقیقات کی بنا پر عائمی شہرت حاصل کی۔ 1904 میں باضمہ کی عضویات (Physiology) پر تحقیقات کی بنا پر اس کو نوبل انعام مجی دیا گیا۔ محر اس کو غیر معمولی شہرت سختے اور دوسرے جائوروں پر باضابطہ (Systematic) مطالعہ اور تحقیقات کی وجہ ہے ہوگ۔ اس نے بید کام 1902 ہے شروع کیا اور تجربی نفیات پر بہت می گہرا اثر ذال اس نے کوں اور دوسرے جائوروں میں استخاع اعصابی ظالی پیدا کرنے کا جو طریقہ ایجاد کیا وہ انسانی ذہن امراض کے مطالعہ کے لیے راستہ ہوار کرنے کا جب بنا۔ فن جرائی اور جائوروں پر تجربات کے جن معروشی کو جب باولوف نے وجیدہ انسانی ذہن افعال پر الگو کرنے کی کوشش کی تو کو جب پاولوف نے وجیدہ انسانی ذہن افعال پر الگو کرنے کی کوشش کی تو اس کو تغییدوں کا میامنا کرنا بڑا۔

پاولوف 14 ستبر (Ryazan) کے کتب (Ryazan) میں ایک پاوری کے گئے جس پیدا ہوا۔ ریازان (Ryazan) میں ایک پاوری کے گئے جس پیدا ہوا۔ ریازان (Ryazan) کے کتب (Seminary) میں چار سال تک تعلیم حاصل کرنے کے بعد اس نے سائنس اور طب کی تعلیم عاصل کرنے یونٹ پیٹرزبرگ بوٹیورشی میں حاصل کی۔ طب کی تعلیم حاصل کرنے کے بعد اس نے جس میں جاری سال 1884 تک دو شہرہ آفاق ماہرین تعلیم عضویات (Physiologists) کارل ایف ذبایو لاوگ اور دو شہرہ آفاق کی دو شہرہ کی ایک بیرز برگ واپس مونے پر 1890 میں فوتی طبی اکاوی (Military Medical Academy) میں اور نے پر 1890 میں آس کے ایما پر دیا کا پیلا جر می شعید 'اوارہ زائن اوریہ' 1891 میں اس کے ایما پر دیا کا پیلا جر می شعید 'اوارہ زائن اوریہ' (Institute of Mental میں اس کے ایما پر دیا کا پیلا جر می شعید 'اوارہ زائن اوریہ' (Medicine) کا سور نے کا کیا ہوگا کیا ہوگا کیا ہوگا کیا ہوگا کیا ہوگا کیا گیا۔ (Institute of Mental کا کیا ہوگا کیا ہوگا کیا گیا۔ (Medicine)

1905 میں پاولوف کو فوق طبی اکادی کا پروفیسر بنایا گیا۔ پاولوف کی ان می خدمات کے معلے 1906 میں اس کو Russian Academy of کی ان می خدمات کے معلی 1906 میں داکل سوسوائٹی (اندن) کے Sciences

یرونی ممبر (Foreign Member) کی حیثیت سے منتب کیا گیا۔ 1928 میں راکل کالج آف فزیشین (لندن) کا امرازی فیلو (Fellow) منتب کیا گیا۔

1928 سے لے کر اپی موت تک پاولوف نے اپی ساری کو مشیں اس بات پر مرکوز کیں کہ اپنے التزائی اضطراریہ (Conditioning) Reflexes) کے اصولوں کا مرضیاتی نضیات میں استعال کیا جائے۔

پاولوف کا انتقال 27 فروری 1931 کو لینن گراؤ میں ہول اس کی موت کے بعد بھی اس کے نظریہ التزای اضطراریہ (Conditioning) موت کے بعد بھی اس کے نظریہ التزائی اضطراریہ (Retlexes) کے نظریوں کی اہمیت باتی ہے۔

پاولوف کے سارے نظریات کا نجوڑ یہ ہے کہ وجیدہ ذہنی اعمال کا بحیثیت ایک معروض علم کے تجربی مطالعہ کیا جاسکتا ہے۔ اس نے تدیم روایاتی نفسیاتی کو بالکلیہ روکیا۔

کوں پر اس نے جو تجربات کے جیں ان سے بہت اہم معلوات ماصل ہوئی جیں۔ اس نے کتے کو غذا دیتے وقت محفیٰ عبانا شروع کیا اور روزاند ای عمل کو دہرایا۔ چند ون کے بعد اس نے مشاہرہ کیا کہ صرف محفیٰ کی آواز کے ساتھ می گئے کے منے سے رال شکنے گئی ہے۔ ای طرح اس نے کتے کو دو متفاد اشارے بعنی ایک سکنل جس کا مطلب غذا کا دیا جانا تھا او. دوسرا غذا ند ملے کا تھا، ایے متفاد سکنل وے گر اس نے کوں می احتمال کی می کیفیت پیدا کی جس کو وہ تجربی عمیں اختمال کی احتمال کی میں اختمال کے احتمال کی احتمال کی جس کو وہ تجربی عمیں اختمال کے احتمال کی سے کیفیت پیدا کی جس کو وہ تجربی عمیں اختمال کی سے کور اس کے کور اس کے کور اس کے کا تھا۔

پاولوف نے ایک طرح سے اپنے خیالات کے ذریعہ کرداریت (Behaviourism) کے لیے راہ بموار کی۔

یا سبل: بیسائیوں کی مقدس نہ ہی کتاب نام کی یہ حلاح چو تھی صدی ہے چلن میں زبورہ توریت صدی ہے چلن میں زبورہ توریت اور انجیل بھی شام ہیں۔ اس کتاب کے سب ہے اہم اجزا عہد نامہ قدیم (Old Testament) اور عہد نامہ جدید (New Testamr it) ہیں۔ عہدنامہ میتی آ تھی آ گئیں، معینے اور مقدن میں حدید میں وہ جی، شام ہیں۔ عہدنامہ جدید میں چار انجیل، رسولوں کے ایک اور بوشن اور انجیل مالے سے انگیل، رسولوں کے ایک اور بوشن اور بائیل

می شامل ہوتی رہیں۔ یہ کتابی زیادہ تر تین زبانوں عبرانی، آرای یا ہونائی میں شامل ہور دانشور میں لکھی محکیں اور ان کے مصطفی اسے زمانے کے عالم فاصل اور دانشور فیے لین ان میں کی یا وقیر کوئی نہیں تھا۔ توریت، زور اور انجیل کے نام سے جو کتابیں بائل میں شامل ہیں وہ انسانوں کی عن تکھی ہوئی ہیں۔

ائیل کے بارے ہی جیسائیوں کا عام عقیدہ یہ ہے کہ یہ پوری کتاب اللہ تعالیٰ کی ہوایت کے تحت کھی گئے۔ اس لیے اس کا ہر لفظ سی ہے۔ البت عیسائیوں کے مختلف فرقوں ہیں اس کی تغییر کے بارے ہی افتقاف ہیں۔ مثل رو من کیشولک کا یہ عقیدہ ہے کہ اس کی تغییر سرف چچ کی کرسکتا ہے۔ عام آومیوں کو چچ کی کنییر مائی چاہیے۔ اس کے مقابلہ میں پروٹسٹنٹ کہتے ہیں کہ ہر عیسائی کو کتب مقدس کی تغییر کا حق حاصل ہے۔ کیشولک فرقہ کے لوگ بائل کے جو ننے شائع کرتے ہیں ان میں تغییر مجمی شائل رہتی ہے۔

بائیل کے بعض حسوں کے جو قدیم ترین ننخ مے میں وہ دوسری صدی عیسوی کے بیں۔ مصر میں بھی 1902 میں پیرس پر لکھے ہوئے بعض صے لے ہیں۔ عبد نامہ قدیم کے بعض صے عبد قدیم کے یارچوں پر کلمے ہوئے بھی ملے ہیں۔ بائل کا سب سے اہم اور کمل ترجمہ لاطيق زبان من 404 من موا تها- 1592 من محيث ولكيث Clement (Vulgate کا لاطنی ترجمه شایع بوا جو ندکوره رائے ترجمه بر انحسار کرتا ہے۔ رومن کیشولک کلیساؤں میں اب بھی یکی ترجمہ استعال ہوتا ہے۔ امحریزی زبان میں بائل کے تراجم سولیویں صدی میں شروع ہوئے۔ عبد نامه جدید کا کمل امریزی ترجمه 1526 می شایع بود تمار یوری بائل کا ترجمه 1525 میں شایع ہوا اور کمل بائل کا ترجمہ 1641 میں اور برٹش کیساوں میں لاطین کے ساتھ میں اگریزی ترجمہ سایا جاتا تھا۔ 1611 میں بادشاہ جیس نے بادر ہوں اور ملک کے تمام برے دانشوروں کی ایک سمیش مقرر کی تھی جس نے بائل کا نہایت اعلیٰ اید کا ترجمہ کیا۔ یہ ترجمہ آج تک سلمہ سمجا جاتا ہے۔ اس کی زبان اتن خوبصورت ہے کہ امریزی ادب می اس کا فاص مقام ب اور اے شکیبیر کی تعنیفات کے ہم ملت سمجا جاتا ہے۔ 19 وی صدی می دوسری بہت ساری زبانوں میں بائل ك فنول سے مقابلہ كرے اس ير نظر انى كى تن ہے۔ الكريزى كى طرح لوقر کے جرمن ترجمہ نے جرمن زبان اور ادب يرممرا اثر ڈالا۔ اس كے بعد رومن كيشولك چرچ اور لندن ك يروشانث چرچ في نظر عاني ك

بعد سے ایڈیشن لکالے اور 1952 میں امریکا میں ایک نیا ایڈیشن مرتب کیا کیا جو وہاں کے تمام کلیساؤں نے تول کرلیا۔ فرانسی میں بائیل کا ممل ترجہ 1538 میں اور سیانوی میں 1793 میں شالع ہوا تھا۔

مغرب میں بائل صرف مقدس کتاب ہی نہیں ہے بلکہ اس کی ادبی حیثیت بھی ہے۔ بائل ہے لی مخی بہت می مثنیلیں، محاورے اور روزمرہ کے الفاظ مغرلی زبانوں میں متعمل ہیں۔ بائل کا ترجمہ دیا کی اکثر زبانوں میں اضارویں صدی تک بائل کے تراجم صرف شای (Syrian)، آرمی (Arumaio)، تبلی زائوں میں بوخ والی مشزیوں نے مرق بعید اور ہندستان میں پنچے والی مشزیوں نے مقای زبانوں میں بائل کے تراجم کا آغاز کیا۔ جب بائیل سوسا تئیاں بین تو افعوں نے دیا بحرکی زبانوں میں بائیل کے ترجموں کا اجتمام کیا اور آئ تک دیا کی دیا کی قربانوں میں بائیل کے ترجموں کا اجتمام کیا اور آئ

بیسمہ (Baptism): بیٹرم ہونان ریان سے نکارے جس کے معنی بين ديونا۔ بہت سارے عيسائي كليساؤس ميں يہ ايك مقدس تقريب مائي جاتى ہے۔ اس تقریب میں یانی سے یاک و صاف کیا جاتا ہے اور خدا سے دعاکی جاتی ہے کہ روح کو مناہوں سے پاک کرے، اسے نیا روپ دے اور کلیساکا حمد بنادے۔ چنانچہ چرچ کا ممبر بننے کے لیے بیسمہ لازی ہے۔ رومن كيتمولك اور المنكليكن جري من اس كا مقعد روح ير ايك أن مث تقش چھوڑنا ہے۔ پہممہ کی تقریب میں یا تو اس مخص کو بوری طرح بانی میں الديا حاتا ہے يا اس بر ماني چيزكا حاتا ہے جو جرئ سے مسلك مونا حابتا ہے۔ ب رسم ان بی کلیساؤں میں انجام دی جاتی ہے جو مثلث کے اصول کو مانتے یں اور باب، بینا اور روح القدس سے رحت کے طلب گار ہوتے ہیں۔ بعض کیساوں میں بید کا بھم پیدائش کے فرا بعد کیا جاتا ہے جو لوگ اس کی طرف ے اعتقاد کا اعلان کرتے ہیں وہ گاڈ فادر (God Father) یا گاڈ مر (God Mother) کیاتے ہیں۔ اس رسم کو یجہ کا th رکھے (Christening) کے وقت مجی منایا جاتا ہے۔ بعض کیسا صرف بوے اور مجمدار بن جانے کے بعد ہی بیسمہ کرتے ہیں جبکہ بروٹشنٹ مقاید کے (Friends اس رسم کے تعلی طاف ہی۔ لیکن اس متم کی رسیس کھ غیر میسائی نالوں کا ہمی مصہ ہیں۔

يده مت : ويكي كليدي مضون ندابب، اردو انسائكويديا جلد، سوم-

برهى: نظام فلف ما عصيد ك ايك اسطلاح كانام عد عوياتي ما تمعيد شاستر میں کا تنات کی اولین مادی علت کو ایر کرتی کہا جاتا ہے اور ایرش کو علت و معلول کے تعلقات ہے بری۔ نیبر تغیریذیر، ایدی شعور تحض سمجما حاتا ہے۔ غیر ظاہری مادی مركرتی كى مائيت كو سرف استدلال كى مدو ہے ى معلوم كيا جاتاب\_ يركرتي كى ساخت مي تين من يعنى ست . رج اورتم ہیں۔ ان تین اجزا ترکیمی کو اصطلاح میں کن کیا جاتا ہے۔ گنوں کی نوعیت کے متعلق یہ کہا جاتا ہے کہ ست تمام تر نور اور لطافت کی نمائندگی کرتا ے اور تم کثافت اور وزن کی اور رجس تمام حرکت اور عمل کی۔ ارتقا کے دور کی ابتدا میں برکرتی کے توازن کی حالت باتی نیس رہتی اور ستواکن عالب موجاتا ہے۔ یمی مختف الاوصاف ارتفاکا نقط آغاز ہے۔ اس کو بدھی یا تعقل اور ای کو مبت یا سلیم مجی کیتم میں۔ اس تبدیل شدہ صورت یعنی برهی می میان کا احساس پیدا ہوجا؟ ہے۔ لین اینا کوئی مخصوص احساس پیدا نیس ہوتا کہ می کون ہوں اور میرے اطراف کیا ہے؟ عمیان کی ای مالت كانام 'بدهی' ہے۔ يمي نوراني حالت يركرتي كى يبلي بيداوار ہے۔ اس حالت می انفرادیت تهی ہوتی بلک یہ سرت دینے والی اور اور کھیلانے والی مالت ہوتی ہے۔ ای سے بركرتی كا كمل ارتقا عمل مي آتا ہے اور کا کات کی تمام اشا پیدا ہوتی ہیں۔

پرست: برت ہے مراویہ ہے کہ ون جریمی کمل طور پر یا برای طور پر یا برای طور پر کا براین کور کی کے کمل پر بین کر کوروزہ کہا جاتا ہے۔ روزہ یا برت رکھنے کا رواج تقریباً تمام خااب میں ہے۔ فاص طور پر رہائیت کے بیرو اس پر زیادہ عمل کرتے ہیں۔ یہودی یوم کیور (کتابوں ہے کتارہ) میں روزہ رکھتے ہیں۔ اسلام میں رمضان میں روزہ فرض ہے اس کے علاوہ اور بھی روزہ رکھتے ہیں۔ اسلام میں برمضان میں روزہ فرض ہے اس کے علاوہ اور بھی روزے رکھے جاتے ہیں (دیکھیے فرض ہے اس کے علاوہ اور بھی روزہ ہیکہ بندو و حرم، جین اور بھی خالیب میں بھی کی حتم کے برت رائج ہیں۔ بیسائیوں کے یہاں بعض خواب کر میں اس بعض اور جھی اور بھی لوگ کو میں گاتے اور بھی لوگ کو شین گاتے اور بھی لوگ کوشت نین کھاتے اور بھی لوگ کوشت نین کھاتے اور بھی لوگ کوشت نین

تبلغ واشاعت کے باعث اس کو 1961 میں جد دلوں کے لیے جیل جا بادا۔ رسل بيسوي صدى كا بهد كير علم و كمال كا مالك، وافر تصنيفات كا خالق اور بين الاقواى شيرت كا حامل برطانوى فلف عدر اس في فلف کے طالب علموں، سائنسدانوں، ساست دانوں، ساجی کارکنوں اور مدبروں كى كى تعلول كو اسخ كلفته طرز بيان، موثر طريق استدلال اور افي على تخلیقات کی قاموی وسعت ہے بکال طور پر متاثر کیا ہے۔ لیکن بیشتر بااثر مفکرین کے پر عکس، اس نے نہ تو کوئی مخصوص تح یک شروع کی، اور نہ ى كى ترك ي اين آب كو وابت ركماد ارج وو بر طال على تجربي (Empirical) ربتا پند کرتا ہے، تاہم اس نظاد نظر کی بابت اس کا روب بیشہ مخاط رہا ہے کہ تمام قابل تعلیم احتقادات خالص تج لی تضیات و مغروضات سے بی ماخوذ و معتبط ہو کتے ہیں۔ اگرچہ موزوں ترین فلسفیانہ طریق کی حیثیت ہے تحلیل (Analysis) یر اس کی تاکید، تحلیل میلان و ر جمان کا ایک اہم سر چشمہ رہی ہے، تاہم اس نے اس نظریہ کو بر کر تعلیم نہیں کیا کہ تحلیل کے علاوہ اور کوئی چز نہیں ہے۔ بہر حال وہ بمیشہ اس امر کا قائل رہاکہ تحلیل فلف کا معتول ترین طریق ہے۔ رسل کے فلف کی بلاشیر یہ ایک اہم ترین خصومیت اور صدالت ہے۔

رسل ایک عینیت پرست (Idealist) کی دیثیت ہے اپی فاسفیانہ زندگی کا آغاز کرتا ہے اور الف. انگ بریم لے (F.H. Bradkey) ہے اور الف. انگ بریم لے واجھ اس کی وابھی شروع میں متاثر نظر آتا ہے، لیمن نظریہ نوعینیت کے ساتھ اس کی وابھی نزیدہ دنوں تک تائم نہ رہ کی۔ عینیت کا پورا فلفہ تعلقات یا روابط کی داخلیت کے اصول پر جمی ہے مطابق کا کات کی ہر شے کی نہ داخلیت کے اصول پر جمی ہے مطابق کا کات کی ہر شے کی نہ مائیت میں دوسری تمام چروں کی شولیت پائی جاتی ہے موجود شے کی مائیت میں دوسری تمام چروں کی شولیت پائی جاتی ہے۔ گویا ایک موجود شے کی ہے۔ دونرے لفظوں میں وہ فے واصد جوکہ وجود کی صال ہے، ایک محیط کی بہتی کے متر ادف ہے۔ یہ اصول نتیج کے طور پر روابط اور تعلقات کی کم بہتی کے متر ادف ہے۔ یہ اصول نتیج کے طور پر روابط اور تعلقات کی طرح، رسل اس خیال خام کو جلد ہی ترک کردیتا ہے۔ فور و آخر کے ذریع طور ، رسل اس خیال خام کو جلد ہی ترک کردیتا ہے۔ فور و آخر کے ذریع دواب نتیج کے بائی قائم و دائم تعلقات سے عین ای طور پر براہ راست افراد بم اشیا کے مائین قائم و دائم تعلقات سے عین ای طور پر براہ راست اگر و اقیت انجر ہم وجاتے ہیں جس طور بر براہ راست جسم کو دا قلیت

: (Bertrand Russell, 1872-1970) برزيد رسل برطانيے كے ايك عالى مرتبت فائدان من پيدا بوا تھا۔ بھين من وہ اين والدین کے سامہ سے محروم ہو گیا۔ والدین کی موت کے وہ سال بعد دادا کی موت میں واقع ہو عید اس کی تعلیم و تربیت کے تمام تر فرائض اس کی وادی نے انجام دیے۔ اس کی ابتدائی تعلیم اسکول میں تیں بلکہ فاعی طور ير عمل عن آلي على - 1890 عن وه كيمرج يوغورش عن واخل موحميا جهان اس نے 1894 کک رمین کالج کے اندر ریاضات اور فلف کا مطالعہ کیا۔ 1895 = 1901 كك وو فريش كائح كا فيلوريل 1910 = 1916 كك رسل اس کالج میں قلفہ کا معلم رہا۔ 1916 میں اس کو اس کی امن پندانہ سر كرميوں كے باعث زينى كالح ب برفاست كرديا ميا اور مجر 1918 ميں جیل بھی دیا میا جاں وہ ریانیاتی فلف کے تعارف پر مشتل ایک کتاب ک تعنیف میں معروف رہا۔ 1919 میں اس کو پھر سے بحال کردیا ممیا لیکن اس نے اپن دوبارہ تقرری کو قبول نہیں کیا اور اس عبدہ سے معطی ہو گیا۔ 1916 سے 1930 کک رسل سمی مجی تعلیم ادارہ میں تدرین میدہ بر فائز نیس رہا، بلکہ تعنیف و تالف اور عوای تقریر کے ذریعہ اپنی کفالت کرتا ربا۔ 1931 عمل وہ الکتان کے طبقہ امراک رکنیت سے سر فراز ہوا جو اس کے بمائی کی موت کے باعث فالی ہو گئی تھی۔ رسل نے تین بار بارلین ك انتخابات مي اميدوار ك طور ير حصد ليا ليكن متيول بار اس كو كلست ے دوبار ہونا برا۔ 1938 عی اس نے امریکہ کا سر کیا جباں وہ پہلے شکاکو بیفورٹی میں اور پھر کیلیفورنیا بوغورٹی میں تدری فرائض سے وابست رہا۔ 1940 میں اس نے نعوارک ٹی کے ش کالج کی مجلس تعلیم کی درخواست ر اس کے شعبہ فلنے کا رکن بنا قبول کرلیا تھا لیکن ایک عدالتی فیملہ کے بعث وہ اس کام پر مامور ہونے سے محروم رہا۔ 1941 سے 1943 ک رسل نیلاولید میں ایک سلسلہ خلیات سے متعلق ربلہ 1944 میں کیبرع والي بعميا اور پير اريني كالح كا فيلو ختن بوار رسل رائل سوسائل (Royal) (Society کا رکن تھا۔ 1949 میں وہ برٹش اکادی کا اعزازی فیلو مقرر ہوا اور کار اس مال 'آرور آف میرٹ' سے سر فراد کیا حملہ وہ دو بار ارسطاطاليسي المجن (Aristotelion Society) كا صدر متخب بوا\_ 1950 من اس کو ادب کا نوبل انعام عطا کیا حما۔ وہ جوہری تخلیف اسلمہ (Nuclear Disarmament) کا زیردست مای تما اور زعر کے آخری ایام تک اس کے حسول کی کوشش کرتا رہا۔ اس طسلہ میں اسنے نظریات کی

(Formal Sciences) کو بھی سائنس سے موسوم کیا جاتا ہے۔ سائنس طریقوں سے رسل کی مراد طبق علوم میں مستقل تج به (Experiment)، یاکش (Measurement) اور مفروضات (Hypothesis) کی تفکیل کا طریق عمل نہیں ہے، بلکہ ووان سے دراصل وہ طریقے مراد لیتا ہے جو ریاضات اور منطق کے اعدر افتیار کے حاتے ہیں۔ یمان منطق سے رسل کا مطلب اشارتی منطق (Symbolic Logic) ہے جس کی تھکیل و ترجیب میں خود اس کا اہم حصہ رہا ہے۔ اس طور پر فلنق کا کام منطق کے اصولوں اور طریقوں کو فلفہ کے مسائل پر چیاں کرے ان کی فلفانہ تحلیل (Philosophical Analysis) کرا قرار یاتا ہے۔ اٹی تخلیقات کے اندر رسل ہمیشہ تھکیکی رویہ (Sceptical Approach) اختیار کر تا ہے اور اس کو منطق تحلیل کے لیے مفید و کار آمد قرار دیتا ہے۔ لیکن وہ غیر مخلص بار ماکار تھاکے سے باز رہنے کی تلقین کرتا ہے۔ اس کے کاموں کی دوسری سائنس خامیت اس کے قائم کردو نتائج کی آزمائش اور عارضی مادیت ہے۔ وہ این نظریات کی بابت، دوسرے فلاسفہ کے مقابلہ میں بے مد محاط اور واجی دموے کرتا ہے۔ اس کے طریق فکر کا تیرا سائنی وصف یہ ہے کہ وہ كايكي مابعد الطبعيات كي طرز يرايك مربوط انظام اتائم كرنے كى بركوشش کو بالعمد مسترد کردیتا ہے۔ جی.ای. مور کے ساتھ ساتھ، رسل کالیکی نظام سازی کی روایت کو قصد آ شلیم نہیں کرتا ہے۔ اس کے بجائے وہ یہ نظریہ وی کرتا ہے کہ فلسفیانہ امور و مسائل کو ایک۔ ایک اکرے فلسفیانہ محلیل کے منطق طریقوں کی مدو سے حل کرنے کی کوشش کرنی جاہے۔ مخصوص تضیات اور تعورات کی جزوا تحلیل (Piccemeal Analysis) کا بید طریقہ ایک وقت کی نظام پر نتج ہو سکتا ہے، جبد اس کے کوناکوں تحقیقاتی فتائج ایک مربوط وہم آہنگ اور باہی طور پر تائید پذیر مجموعہ علم ک صورت میں کی امومائیں مے۔ سائنس کے اندر بھی یہی صورت حال پیش آتی ہے۔ لیکن نہ تو ساکنس وال اور نہ بی فلفی نظام سازی کو سود مندانہ طور ير اينا نصب العين بنا سكن بدر علم كا ايك نظام ان يج اور حقيق تغیات کی ایک آرات اور بالر تیب عارت کے متر اوف ہوتا ہے جن ک خود ی برآورد طریقے سے اور ایک ایک کرے مسلم یا قائم کرنے ک

نہ کورہ بالا محلوط پر منی اس کی متعدد کتابیں اور مقالے باشبہ بعد قابل قدر اور کار آمد علی سربایہ بین، لیکن رسل کا سب سے زیادہ

حاصل موجاتی ہے۔ لبذا وہ فلسفہ جو تعلقات کی تعلی اور حتی حقیقت کو خلیم نہیں کر تا ہے، باشبہ غلا منی کا فکار ہے۔ مزید برآل وہ یہ سوینے پر بھی مجور ہوجاتا ہے کہ ریاضیات بالکل عی غیر ممکن ہوجائے گی، اگر ہم اس خیال کے مال رہے ہیں کہ روابط یا تعلقات داغلی حیثیت کے مال ہی، اس لیے کہ روابط کی وافلیت کے اصول سے مثالیت پرستوں کے اس قول ك تائيد موتى ہے كہ حتى طور سے حقيقت ايك ب اور مرف الك عى مداقت کا وجود یا جاتا ہے۔ یہ قول اس امر پر ولالت کرتا ہے کہ ریافیات کے تضیات (Propositons) جروی صدائتوں کے بھی حاف نیس ہیں، جوکہ اس کے زوی ایک تا تابل طلع ماحسل ہے۔ لبذارسل فارق تعلقات (External Relations) کے اصول کے حق میں ولا کل پیش کرتا ے، جس کے مطابق روابط قطعی اور حتی حیثیت کے حال تغبرتے ہیں۔ مثالت کے اسر داد کے بعد رسل فلف کے اندر سائشی طریقوں کو استعال میں لانے کی برابر وکالت کرتا رہا ہے۔ اس کے نزدیک فلنف ایک ایے عمل سے عمارت سے جو ند ب اور سائنس دونوں کی بعض خصوصیات کو این اندر شال رکھتا ہے۔ ندہب کی طرح یہ کا کات ک مادئت اور کا کات کے اندر انسان کے مقام جیے موضوعات سے بحث کرتا ہے لیکن سائنس کی طرح استے موضوعات و مسائل کو خالص عقلی طریقوں سے حل کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ بیر کیف یہ بات بھی بالکل واضح ہے کہ سارے عقلی طریقے کیسان طور پر موزوں اور برمحل واقع نیس ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر اظاطون، اسپنوزا، ہوم، بریالے اور ویکر ظفی انبانی تجرب یر عقل کے طریق کا استعال کرتے ہیں اور بالکل ہی جداگانہ نائج کے کئے ہی۔ رس کے خیال میں، نلفہ دو مخلف طریقوں سے اسے آپ کو سائنس پر منی کرنے کی کوشش کرسکا ہے۔ یہ سائنس کے سب سے زیادہ کلی نائج پر زور وے سکتا ہے اور ان نائج کو اور بھی زیادہ کلیت اور وحدت حطا کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ یا محر یہ سائنس کے طریقوں کا مطالعہ کرسکتا ہے اور ان طریقوں کو ناگزیر تعرفات کے ماتھ این مخصوص موضوعات و سائل پر چیال کرنے ک كوشش كرمكن ہے۔ رسل كے زويك نتائج كو نيس بلك طريقوں كو تخصوص سائنی علوم کے دائرہ سے کار آلد طور بے قلف کے دائرہ تک خطل كرف كي ضرورت ها ما كن كا اطلاق اكرج طبعيات، حياتيات يا يميا میے فطری علوم پر ہوتا ہے، تاہم ریاضیات اور منطق میے صوری علوم

مال ہوتی ہے۔ اس کی افت یا اس کا خزانہ الفاظ اور اس کی محوی سافت۔ لفت فلس کے لیے بے اعتبار واقع ہوتی ہے، اس لیے کہ فطری زبانوں میں الفاظ عموماً فیرواضح اور اکثر منتوک مجی ہوتے ہیں۔ لیکن فطری زبانوں کے خوی خط و خال اور مجی زیادہ بے اعتبار اور مفاطوں کے باعث ہوتے ہیں۔ فاسفیانہ نقائش زیادہ تر نموی ترکیات کے باعث ظہور پذیر ہوتے ہیں۔ رسل زبان کے دونوں علی پہلوؤں کی بابت مختاط رہنے کی تنقین کرتا ہے۔

(2) رسل تفیات کے مرنی و نحوی صور اور ان کے منطق صور کے ماین تفریق کائم کرتا ہے اور منطق تحلیل کے لیے اس تفریق کو بے مد اہم قرار دیتا ہے۔ اس کے نزدیک، جملوں کی ساخت تفیات کے اندر کی حقیقی ساخت کو پوشیدہ رکمتی ہے اور خلط مابعدالطبعیاتی نظریات پر ثنج ہوتی ہے۔ سرید برآں فطری زبانوں پر اشارتی سنطق کو چیاں کرتے وقت سنطتی صورت کے تصور کی بے مد مریحی طور پر ضرورت بیش آتی ہے۔ کی سنلہ کی بابت ایک سعقول اور صحیح استخرابی استدلال، دراصل اپی سنطتی صورت کی بدولت صحت اور معقولیت کا صال مخبرتا ہے۔

(3) رسل کے زویک منطق تحلیل سائنس، فلف اور قبم عامد کے تصورات اور تضیات کو جوکہ ابہام اور ز آئ البحن کا سرچشہ ثابت ہوتے ہیں، واضح کرنے کا ایک طریق عمل ہے۔ مثانی یا معیاری زبان میں ترجمہ تحلیل کو عمل میں لانے کا واحد ایک طریقہ ہے۔ لین اس کام کو محمل طور پر انجام دینے کے لیے اپنی منطق زبان کو کال متا متا مرحوری ہے۔ رسل کا نظریہ اقسام (Theory of Types) اس سلسلہ کی وو کال متا متر اور نظریہ توضیات (Theory of Descriptions) اس سلسلہ کی وو ایم کئیل نظر کے ساتھ مربوط کرتے ہوئے، رسل ایم کئیل نظلہ نظر کے ساتھ مربوط کرتے ہوئے، رسل میانی معلوات بم کرت نہیں ہے بلکہ ابہام و انتشار کے محتی سوتوں کو آگار کرتا ہے۔ اس کی تحلیل کا مقصد وراصل معلوات میں افران کو آگار کرتا ہے۔ اس کی تحلیل کا مقصد وراصل معلوات میں اور افران کی دول مال کرتا ہیں، جن کی مدول حاصل کرتا ہیں۔

متاز اور ورباعلی کارنامہ اس کی اصول ریاضات سے جس کو اس نے استے استاد اور دوست کیبرج کے اے. این. وائٹ بیڈ (A.N.Whitehead) ك ساتھ ل كر تلم بند كيا ہے۔ يہ جو ريانياتي يا اشارتي سطق كے عام اصول و نظریات سے اور اس کے مخصوص تھنیکی طریقوں سے بحث کرتی ے جن کے ذریعہ منطق فلسفیانہ تحلیل کو عمل میں لایا جاتا ہے۔ ریاضیات اصول استدلال کی باشیہ اہم ترین مثال ہے، لیکن رسل اس کو منطق کی ایک تعلی توسیع قرار دیتا ہے، اس لیے کہ اشارتی منطق ریاضاتی تجزیے ے گزر کر بنیادی تصورات کک پینچی ہے۔ ریاضاتی صداقتیں مقرر (Stipulative) اور اجماعی طور بر معروف (Conventionally Defined) تعورات سے ماخوذ و مستبط تخلیل شائج (Analytical Deductions) کا درجہ رکھتی ہیں۔ وہ حقیقت کے بارے میں قبل از تجزی ترکیبی علم (Apriori Synthetic Knowledge) کو ہر گز تھکیل نہیں دی ہیں۔ رسل منطق کو فلف کا جوہر کہا ہے۔ اس کے نزدیک فلف کے تمام سائل بنیادی طور پر منطق میں اور منطقی تحلیل کا تقاضہ کرتے ہیں۔ بیا معركة الآرا تعنيف منطق كے جن عام اصول و نظريات سے بحث كرتى ہے ان می مار ماص طور بر قابل ذکر میں: (۱) زبان کا تظریم، (2) منطق صورت (Logical Form) کا نظریه، (3) منطق صورت کو آشکارا کرنے کے طریق کے طور پر منطقی جملیل (Logical Analysis) کا نظرید اور (4) منطق ذرعت (Logical Atomism) کا نظریہ جوکہ تحلیل کے عمل کو مربوط ومنقم

(1) فطری زیانوں کی بابت، بن کے واسطوں سے تقریر، تحریر اور رتیان کے عمل کو بالعوم جاری رکھا جاتا ہے، رسل کا رویہ متفاد فطری زبانیں ایک معلوم ہوتا ہے۔ وہ اس بات کو تسلیم کرتا ہے کہ فطری زبانیں ایک معلق میں دنیا کی مابیت کی جانب آیادت کر کئی ہیں، جس سے کہ وہ بحث کرتی رہتی ہیں۔ اس کا کبنا ہے کہ جملوں کی ساخت اور ان وقوعات کی ساخت کے مابین، جن کی طرف وہ جملے اشارہ کرتے ہیں، ایک قابل دریافت تعلق (Discourseable بیا جاتا ہے۔ اس کے نودیک زبان کے فواص دنیا کی ساخت کو مجملے میں ماری مدر کر کئے ہیں۔ دوسری طرف وہ کوئاگوں طرفیقوں سے بھی بخوبی واقف ہے جن میں زبان اگر کو گراہ گوئاگوں طرفیقوں سے بھی بخوبی واقف ہے جن میں زبان اگر کو گراہ کی کہا تھ ہے۔ ہر زبان ود پہلوؤں کی

کا عقیدہ ہے۔ اس نظریہ کا اساس اصول یہ ہے کہ ذہن وقوعات (Mental (Events) اور طبعی و قومات (Physical Events) کے مابین ماہیت کے اعتبار ے کوئی بنیادی فرق نیس ہے۔ یہ کا تنات ایک سے رنگ مواد ' Neutral (Stuff) ے ترکیب یافت ہے جو نہ ذہن ہے اور نہ مادی ہے۔ رسل اس مواد كو اب رنگ جريات كا عام ويا بيد جريات النف وارول على مظم ہوتے ہیں۔ ایک مخصوص سمال میں اور ایک مخصوص کیفیت تنظیم میں یہ نفیات کا موضوع بحث بنتے ہیں، تو دوسرے مہان میں اور دوسر ی ترتیب میں ظہوریذے ہوکر وہ طبعیات کا موضوع بن جاتے ہیں۔ رسل کے نزدیک، ذہن اور مادہ مے رنگ جزئیات کی فالیا دو تراتی سے عمارت ہں۔ یہ بالر تیب ذہن اور طبی وقوعات سے ماخوذ المنطق ترکیات (Logical Construction) کے مترادف میں۔ لبدا ان کی مائیت میں کوئی فرق نہیں ہے۔ ذہن اور مادے کا خملاف، دراصل، جواہر کا اختلاف نیس ہے بلکہ صرف ترحیب و تحظیم ہے اور ان کے باین ربط یا تعال کا معاملہ بھی اب اس ورجہ مشکل نہیں رہا ہے۔ اٹی بابیت کے اندر، دونوں بی حقیق تصور کے جاتے ہیں۔ تاہم دونوں علاحدہ علاحدہ موجودات کے طور ر اینے اینے جداگانہ استحقاق کے باد صف باہم مر بوط ہو کتے ہیں۔ اس طرح رسل مادہ اور ذہن کے مامین افلاطونی اور کار تیزی (Cartesian) انتیاز کو فتم کرے مویت ہے احراز کرنے کی کو شش کر تا ہے۔

رسل کا فلف جن موضوعات و مسائل پر اپنی مخصوص توجہ مرف کرتا ہے ان میں ادراک اور صداقت کے نظریات نمایاں ایجت کے حالی ہیں۔ فلفہ کے اندر خارجی عالم کے ادراک کی بابت تین طرح کے طائل ہیں۔ فلفہ کے اندر خارجی عالم کے ادراک کی بابت تین طرح کے نظریات (Naive Realism)، بیتی نظریا (Casual Theory) اور مظہریت کا نظریا (Phenomenalism)۔ رسل سادی حقیقت اور مظہریت کے نظریات کو ان میں مضم نقائس کے باومف، مسرّد کردیتا ہے اور ادراک کے بیتی نظریہ کو مستقل طور پر تسلیم کرتا ہے، اگرچہ حقی معطیات (Sonse Data) کی حتی ماویت سے حقیاتی اپنے مفصل نظریات میں وہ اکثر جزوی ترمیم، نظیج یا نظر بانی کرتا رہا ہے۔ رسل کے بیتی نظریہ ادراک کا ظامر تین قضیات کی صورت میں ویش کیا جاسکتا ہے: (i) مادی اشیا جیسا کہ وہ دنیا میں فیر مدرک کے طور پر موجود بات ہیں، ہمارے مدرکات ہوتی ہیں۔ جاسکتا ہے طور پر اک ہوت ہوتی ہیں۔ باتک کے طور پر اک ہیت واقع ہوتی ہیں۔

(4) رسل کی منطق ایک مخسوص تصور کا کات یر بنی اور اس کی مای ب، جس کو ابعد الطبعیاتی (Metaphysical) سے تعبیر کرنا غیر مناسب نه موکار اس تصور کا نات کو وه منطقی ذریت Logical) (Atomism سے موسوم کرتا ہے۔ یہ نظریہ دو عقائد پر مشتل ہے: (i) اصول ریاضات کے اعمر پیش کردہ نی منطق، ایک ایک زبان کا ورجہ رکھتی ہے جو ایک ہی نظر میں شبت یا منفی حقائق کی منطق سافت کو واضح کردینے بر قادر ہے اور (ii) کا نات بنیادی طور بر كثرت وجود كى حال ب إحقائق كى ايك كثرتيت ب عبارت بـ دوسرے لفظول میں یہ دنیا بے شار جداگانہ موجودات کا ایک مجور ے۔ لیکن ان موجودات کی حقیق مادئت کیا ہے؟ رسل ان کو جوبری خائق (Atomic Facts) سے موسوم کرتا ہے۔ ایک جوبری هیت ایک ومف سے متعف ایک جری مشتل ہوتی ہے۔ مثلا یہ سفید ہے، یہ لال ہے، لیکن جز ہے کیام اد ہے؟ رسل اس کی واضح تریف پین نہیں کرتا ہے۔ درامل، جوہری حقیقت کے ایک واضح شبت تعور على مراحت مشكل ب، الله كي كربز ك منبوم ے وابست ابہام ے مرا ہونا دشوار ہے۔ اس تصور کی ایک منفی توجه پیش کرنا قدرے آسان ہے۔ جوہری حقائق وہ ہی جو مزید محلیل کے محاج نیس رہے ہی، ایک ہے زائد ومف ہے متصف واقع نیں ہوتے ہیں۔

لین جوہری حقائق ایک مد تک بہر مال بیجیدہ قرار پاتے ہیں،
اس لیے ان کی ترکیب و تھیل جریات اور او ماف یا تعلقات کے واسطوں

ے عمل عمی آتی ہے۔ عہم ان عمی ایک اضائی سادگی پائی جاتی ہے، اس
لیے کہ وہ محلیل کی آخری مد کی حقیقت رکھتے ہیں۔ حرید برآن ریافیاتی
منطق کی معیاری زبان کے اندر ان کو ظاہر کرتے وقت ان کی سادگی بخوبی
منطق معیاری زبان کے اندر ان کو ظاہر کرتے وقت ان کی سادگی بخوبی
منطق معیاری زبان کے اندر ان کو ظاہر کرتے وقت ان کی سادگی بخوبی
منطق اور جوہری تفیات سے سالماتی
تفییت (Atomic Propostions) اور عموی تفیات سے سالماتی
پس پردہ کار فرا اصول نے رسل کی، مثالیت کے اسر داد کے بعد، تمام

رسل کے فلسفیانہ نظریات میں شاید سب سے زیادہ معروف اور سب سے زیادہ بدف محقید اس کی 'ب رمک امدیت' (Neutral Monism)

طرح نظر نیس آتی ہے۔ (ii) ایک طفع یہ سوچنے میں حق بجاب ہے کہ دوسرے لوگ بادی اشاکی ایک ونیا کو فیک ای طرح کی دنیا محسوس کرتے ہیں جو کہ وہ ماست محسوس کرتا ہے اور (iii) ایک طفع جس چیز کو براہ راست محسوس کرتا ہے (رسل کی زبان میں جو مدرک کہلاتی ہے) وہ طبی اور عضویاتی وقوعات کے ایک وجیدہ ویکی سلمہ کا آخری ماصل ہوتی ہے۔

صدات کے معالمہ میں رس نظریہ مطابقت Correspondence کا حال و حای نظر آتا ہے۔ وہ صدات کے نظریہ نامجیت Theory) کا تاقد ہے اور مثالت کے اسر داد کے بعد نظریہ انجام (Pragmatic Theory of Truth) کو مستقل طور پر ترک کر دیا بعد نظریہ انجام (Coherence Theory) کو مستقل طور پر ترک کر دیا ہے۔ رسل کے نزد کیہ صداقت دراصل عقائد کی ایک صفت یا وصف ہوتی اور محض ایک مانوذ یا مشتق معنی میں جلوں کی صفت یا وصف واقع ہوتی ہے۔ صداقت کے نظریہ مطابقت کی رو سے صادق مقائد وہ ہیں جو حقائق سے مطابقت نہیں ہے۔ صداقت رکھتے ہیں اور باطل مقائد وہ ہیں جو حقائق سے مطابقت نہیں رکھتے ہیں۔ رسل حقیقت، عقیدہ اور مطابقت کی اصطلاحات کی منطق تحملیل بھی چیش کرتا ہے۔

نب ے معاملہ میں رسل الحاد كا قائل ہے۔ وہ خداكا الك کا محر ے لیمن اس کی عملی زندگی اظاتی اصولوں کی تہدول سے عالع نظر آتی ہے۔ وہ اخلاتی قلنے کی برواہ نہیں کرتا ہے، بلکہ انبانی خیر وشر میں حمیری ولچیں رکھتا ہے۔ اس کا نظریہ اخلاق نہ تو خالعتاً موضوی ہے اور ند عی کلی طور پر جذباتی ہے، بلکہ ان دونوں نکت بائے نظر کے مابین احتواج كا فموند چيش كرتا بيد رسل كي اخلاقي تعليم شخص اور ساجي دونوس پيلووس یر میا ہے۔ اس کے نزدیک اظاتیاتی امتیار سے اچھی زندگی مبت کی یروردہ اور علم و آعمی سے ہدایت بافتہ ہوتی ہے۔ پہلی جنگ عظیم کے بعد اس کی تمام تر بیاس سالہ زعری صداقت اور ساجی انساف کے حق میں ب خوف جبد و عمل کا نمونہ پیش کرتی ہے۔ اس دور میں رسل نے زیادہ تر ساجی اور ساسی فلینے بر تنابیں اور مقالے رقم کے ہیں، جن کی سطروں میں اظلاقی روح جاری و ساری نظر آتی ہے۔ وہ سائنی انسیت Scientific (Humanism کا اور حریت پندانہ جمہوری سوشلزم کا علمبردار ہے۔ وہ انسانی انفرادی آزادی کو خیر اعلیٰ کا محکوم بنانے کی ہر کوشش کا مخالف ہے، خواه خیراعلی خدا بوا، ریاست بو یا برواری مملعت بور رسل ایک طرف غرب کی اوہام برت کا اور دوسری طرف غیر معقول ساجی تصور کا سب

ے بوا دخمن ہے۔ وہ افکار و نظریات اور سابی احوال و کوائف کے مایین گردہ میں مائلت کا ایس کے بعد رقم کردہ ایک مظیم کے بعد رقم کردہ اپنی مشیور مغربی قلمف کی تاریخ میں اس نے اس بات کو جابجا آشکارا کرنے کی کوشش کی ہے کہ تصورات و خیالات اور قلمنی کے سابی و تہذیبی طالات کے بایان ایک محمرا ربط بالے جاتا ہے۔

رسل کا فلف اپنی ہمہ میری، فلفیاند ہمیرت، ماکسیت (Scienticism) اور سب سے زیادہ اپنے منطق طریق تحلیل کے اعتبارات سے کیا مقام کا مالک ہے۔ منطق اور ریافیاتی فلف کے شعبوں میں اس کے کارنامے بلاشیہ بے مد مراں قدر، نا قابل فراموش اور دوررس اثرات کے حال بیں۔ وہ عمر جدید کا ایک تاریخ ساز عظیم فلفی ہے جس کی علی ضدات کو فلف کی تاریخ میں میشہ شہری لفقوں میں تلم بند کیا جائے گا۔

یر ڈرٹ : برزخ کے لفظی معنی حاک، در سمانی، دہ چیز جو دد چیز وں کے در سمان رکاوٹ ہو۔ اسلای تعلیمات کے فاظ سے آخرت کی زندگ کے دو در ہوتے ہیں۔ پہلا دور برزخ اور دو سرا قیامت ہے۔ ہر نے کے بعد قبر میں مدفون رہنے کے زانے کو عالم برزخ (یعنی کی میں ماکل اور حاجب) کمیت ہیں۔ حدیث می قبر کا لفظ عجاز استعال ہوا ہوا ہوا اس سے مراد وہ عالم ہے جہاں روح صوت کی آخری بھی ہے کے کر ہوم حشر میں دوبارہ موت اور قیامت کی ایک در میانی منزل ہے اس کیے اس کا نام برزخ ہے۔ بر آن پاک میں یہ لفظ تین مقامت (سورہ موسون آب کا نام برزخ ہے۔ قرآن پاک میں یہ نظامت (سورہ موسون آب کا نام برزخ ہے۔ اگر آن پاک میں یہ نظامت (سورہ موسون آب 100، سورہ مقبوم ور میانی تجاب اور بانع کا ہے اور اس کا مطاب یہ لیا جاتا ہے کہ اب افر آن اس کی در میان ایک روک ہے جو انھیں میں جانے دے گل اور دنیا کے در میان ایک روک ہے جو انھیں میں جانے دے گل اور دنیا کے در میان ایک روک ہے جو انھیں در میان کی اس مد میں مغیرے رہیں گے۔

برزخ کی زندگی جس میں روح جم سے الگ ہو جاتی ہے،
در حقیقت روح کی ایک طویل و عمیق فید کے مطابہ ہے۔ ای باعث
رسول اللہ ملی اللہ علیہ وسلم نے برزخ کی زندگ کو فید کے لفظ سے تجیر
کیا ہے۔ انسان کے اعمال کی سرا و جزاکا آغاز آخرت کی ای منول اولین
لین عالم برزخ سے ہو جاتا ہے۔ محج بخاری میں فدکور ایک طویل مدیث

می حنور اکرم ملی اللہ علیہ وسلم کے رویائے سادقہ کی تنسیلات میں بدکاروں اور منگاروں بر عذاب اور نیکیوں کے لیے سدابیار چن کی تمثیلات میان کی می بیں۔ ان کا تعلق می مالم برزغ بی ہے۔ اس لیے کہ ظاہر ب قیامت ابھی آئی جیں۔ قرآن یاک سے ابت ہے کہ روح و جم کی مفارقت کے بعد امچی ارواح کے سامنے رحت اور بری روعوں کے رویرو عذاب کے مناظر گزرتے ہیں۔ منابگاروں کو قامت ے پہلے برزخ کے عالم میں مجی عذاب کا تموزا بہت مرہ چکھایا جاتا ہے اور ای طرح نیوکاروں کو بہشت کے میش و آرام کا منظر دکھایا جاتا ہے۔ حضرت عبدالله بن مر ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا "تم می سے جو مض می مرتا ہے اے مع و شام اس کی آخری قیام گاہ دکھائی جاتی رہتی ہے خواہ وہ جہتی ہو یا دوز فی۔ اے بتایا جاتا ہے، ب وہ مکہ سے جہاں تو ای وقت مائے گا جب اللہ تھے روز قیامت دوبارہ افاكر اسية صنور بلائ كار" مي اماديث من صنور اكرم منافق كابدار شاد مروی ہے کہ مرنے کے بعد قبر میں دو فرشتے جن کا نام محر اور کیر ہے، آتے ہیں اور وہ مردوں سے توحید، رمالت اور نمب کے بارے می سوال و جواب كرت بير اقرار و الكارك جس كيفيت ير زندكى كا خاتم بوا مو گا وہی کیفیت بعد میں جاری رہے گی۔ ای طرح مرنے والا آخرت کے اس مرطد اولین مین برزخ می بھی اس پر فابت قدم رہے گا۔ کویا قبر ے اس سوال و جواب کے آئینہ میں کل (حیات دنیا) کا علم نمایاں ہوگا۔ صوفید کے یہاں بھی یہ لفظ مادی دنیا اور ارواح طبیبہ کی دنیا کے درمیانی ظا كے ليے استعال كيا جاتا ہے۔ برزخ كا اطلاق اس عط ير بحى ہوتا ہے جو بہشت اور دوزخ کے درمان مد فاصل ہوگا۔

پر کلے، چاری (1753-1685): چاری پر کلے آئرستان کے اگر ستان کے اگر ستان کے اگر ستان کی اگر پیدا ہوا تعلد 15 سال کی عمر میں فریخی کائی ڈیٹن میں داخل ہوا۔
1704 میں اس نے نی اے۔ کی ڈکری حاصل کی اور 1707 میں وہ اس کائی کی محاصت علمی کا رکن میں مہا ہے۔
1724 میں اس نے فوری کا ڈین مقرر جوا۔ اس دوران وہ پر مودا کے اعمر ایک کائے کے قیام کی کوشش کرنا رہا تاکہ وہاں لینے والے آئرستاندی اور پر مطانوی کاشکاروں کے بچوں کی تعلیم کا محقول انتظام ہو تھے۔ لیکن اس کی کوشش ماکام رہی۔ 1732 میں در کلے کو میسائی مشن کے قیام کے لیے جیزور ہوؤٹس بھیما مما۔ 1734 میں وہ کلو فیسائی مشن کے قیام کے لیے جیزور ہوؤٹس بھیما مما۔ 1734 میں وہ کلو نے کا ایشیہ مقرر ہوا۔ 1752 میں

مستقل طور پر سکونت افتیار کرنے کی نیت سے وہ آکسفورڈ آگیا جہاں ایک سال بعد اس کی موت واقع ہوگئے۔

افحاروی صدی عیوی می مابعدالطبعیات کے اندر مادیت کا اور علمیات کے اندر مادیت کا اور علمیات کے اندر تج بیت کی مروق کا فروت کی مادیت اور تج بیت کی مروق کی نظریہ بیش کیا ہے جو علمیاتی عینیت یا موضوی تصوریت کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے۔ یہ اپنی تحری ماویت کے اعتبار سے افلاطونی مثالت سے بالکل مختف ہے۔

ملیات کے میدان میں لاک کے موقف ہے اتفاق کرتے ہوت وہ اس امر کی تائید کرتا ہے کہ تجربہ بی واحد ذریعہ علم ہے لیکن وہ لاک کے اس خیال ہے مثنی فہیں ہے کہ اولین صفات معروضیت کی اور ثانوی صفات موضومیت کی حال ہیں۔ اس کی نظر میں علمیاتی تکتہ نگاہ ہے اولین صفات اور ٹائوی صفات کے بائین کسی بھی حتم کا فرق و اتبیاز قائم کرنا ایک فیر منطق فعل ہے، اس لیے کہ یہ تغریق اپنا کوئی جواز نہیں رکھتی ہے۔ برکھے کے خیال میں اولین صفات کا ٹائوی صفات پر تعلقاً کوئی فوتیت حاصل نہیں ہے کہ علمیاتی اعتبار ہے دونوں کیساں حیثیت رکھتی ہیں۔ اسے اسے اس کیت نظر کی تائید میں اس نے تین دلائل ویے ہیں:

- (1) اولین مفات حواس کے ذریعہ مدرک ہوتی ہیں۔ لبندا یہ صفات سے ہیں اور صفات سیہ کی حیثیت ذہن کے تصورات کی ہوتی ہے جو خارج از ذہن اپنا کوئی وجود نہیں رکھتے ہیں۔ لبندا نانوی صفات کی طرح اولین صفات بھی موضو کی اور بٹن پر نفس ہیں۔
- (2) اولین مفات اور الوی مفات جداگاند طور پر اوراک پذیر نیس بیں۔
  رنگ و بدیا آواز ذائقہ کی مفات کو جسمیت یا ایکت کی صفات سے جدا
  کر کے اوراک میں لانا ممکن نیس ہے۔ ای طرح احتداد صورت اور
  حرکت کی صفات کو دومری صفات سے علاصدہ کر کے ہم اپنے
  اوراک میں نمیں لا سکتے ہیں۔
- (3) جس طرح فانوی صفات کے ادراک میں اختلاف اور توع پایا جاتا ہے ای طرح اولین صفات کا ادراک بھی مختلف اور متوع ہوتا ہے۔ آگر رنگ و او یا آواز و ذائقہ کی صفات ہر فرد کے لیے مختلف اور متوع طور پر مدرک ہوتی ہیں تو ای طرح اولین صفات ہی ہر فرد کے لیے جداگانہ طور پر ادراک پذیر ہوتی ہیں۔ مثلاً ہے کہ ایک

قدر شرپایا جاتا ہے؟ بر کے کا جواب بلاشبہ روائی ہے۔ ہمارا انسانی مشاہدہ مجمع ہوتا ہے۔ ہمارا انسانی مشاہدہ مجمع ہوتا ہے۔ ہم مرف ادحوری اور جروی چیزوں کو دیکھتے ہیں۔ ہم اوئی انسان کا تنات کی عظمت و جلالت کو محموس کرنے ہے قاصر رہے ہیں۔ اللہ ام شرک مسئلہ میں الجھے رہے ہیں۔ اگر ہم خدا کو انجھی طرح بچپان کیں، اس کی عظمت اور اس کے بدرجہ اتم کمال کو پوری طرح مجھ لیں تو پھر شرک حقیقت واضح ہوجائے گی۔ خداکی ذات سے تفاقل شر اور کفر کا باعث ہوتا ہے۔

قلف کے اندر برکلے کی کو حش شک پرتی یا ادادیت کو باطل کرنا تھی لیکن دو اپنی کو حش میں کامیاب نہیں ہوا۔ بعد میں بوم نے برکلے کے طریق استدال کو روحانی جوبر کے تصور کی تردید کے لیے استعال کیا ہے۔ اس کے نظام اگر پر احقیقت پرستوں نے خت تک بیٹی کی ہے۔ محر اس کی موضو فی تصوریت کا سب سے برا معرّض بی ای. مور ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ شے کی ہتی، اس شے کے درک ہونے پر موقوف نہیں ہے۔ اس کے بر عکس کوئی شے درک بوتی تی اس لیے ہے کہ یہ موجود ہے۔ اس کے بر عکس کوئی شے درک بوتی تی اس لیے ہے کہ یہ موجود ہے۔ گریا کی شے کا وجود اس امر پر جنی نہیں ہوتا ہے کہ خود اور اس انسی یا ذبین اس شے کی بابت کیا علم در کتا ہے۔ کمی شے کا وجود اور اس شے کا علم دو جدا چیزیں ہیں۔

یر نیخی، گیان لور نرو (Bernini, Gianlorenzo, بیلی کور نیخی کی این کور نرو (Bernini, Gianlorenzo) بیلی بیدا این اور و نیا کا عقیم فن کار نیپلز (ائی) بی بیدا بولد اس کے والد پیٹرو پر نیخی بی ایک مجمد ساز تھے۔ بر نیخی ابھی جوان می تفاکہ پوپ کی سر پر تن حاصل ہوگئی اور دو روم چلا آیا۔ بر نیخی اپنے مجمد ساخ کے رخ نے (Profile) بناتا تھا جن میں غیر سمولی توانائی اور نشیائی کیرائی ظاہر ہوتی ہے۔ اس خولی نے اے ماکیل الجیلو کے بعد دیا کا سب سے بوا مجمد ساز بنا دیا۔ بر نیخی قدیم فن اور ماکیل الجیلو کے بعد دیا کا سب اس نے اپنے دور کی فن مصوری کا بھی اثر تمول کیا تقلد مائیل الجیلو کے بحد پھر کے اس بلاک ہے جرے ہوئے گئے ہیں جن جو و تراث کیل کر دیکھنے والوں میں لیے جارہے ہیں۔ وہ ترکت کا زیروست اصاس جیدا کر تھی تار بائی اور دیاوی میں اور کی بی بیاد ہے۔ اس طرز فن کا بائی اور حیدا کر تھی بوت ہیں۔ وہ ترکت کا زیروست اصاس جیدا کر تھی اور کی بی بیاد ہے۔ اس طرز فن کا بائی اور دیاوی میں میں کی خوال کر تھی نیکی اور دیاوی میں میں میں میں میں اور تھی سے مول کو کیش کرنے کے لیے سفید اور رتھی شک مرم،

قری فاصلہ ر کھڑا ہوا آدی لمبا نظر آتا ہے جبکہ وی آدی بعید فاصلے یر پہلے کی یہ نبت چیوٹا مطوم ہوتا ہے۔ بر کلے نے اولین اور ڈانوی صفات کی تفریق کو باطل مشہرا کر اصل میں مادیت کا الطال كما عــ اس كى نظر عن ادراك يذرى وجود كا حقيق معار ہے۔ ایک شے کی سی اس کے مرک ہونے یر موقف ہے۔ اگر كوئى شے مدرك بولى ب تو اس كا وجود ب اور اگر نيس بولى ب تو اس كا وجود نيس ہے۔ للذا محض مادہ نام كى چز كا كوئى وجود نيس ے۔ اس لیے کہ ہم اس کا ادراک کر ی نیس کے ہیں۔ ادہ کا تج لی علم ماصل کرنے ہے ہم قامر ہیں۔ تجربہ ہمیں اشیا کی مفات كا علم قرايم كرتا ب اور مفات مارك للس يا ذبن كے بيدا كرده تعورات میں، اس لیے ان کا وجود می برائس یا ذہن ہے۔ بر کلے کویا فارجی عالم کے وجود سے الکار قیس کرتا ہے۔ جن اشیا کو ہم فارجی اشیا کہتے ہیں بقول اس کے ان کا وجود اس لیے ہے کہ ہم ان کے خواص کا اوراک کرتے ہیں محر بحر و مادہ کا کوئی وجود نہیں ہے۔ فطرت، تعورات اور حیات کا ایک نظام ب، مے خلاق فطرت کھ يتي اصولوں كے تحت محدود اذبان من بيدا كرديا ہے۔ لبدا مفات کی علت کے طور پر مادہ کے وجود کا دھوئی کرنا ماطل اور فضول ہے۔ اس طرح علماتی وجوہ کی بنا سر بر کلے نے مادیت کا انطال کر دما اور مادی عالم کو محض من پرتصورات بنا دیا۔ اپنی موضوعی تصوریت کو ابت كرنے كے ليے وہ ايك زائن رباني يا خدا كے وجود كا دموئ كرتا ب جو ساري تصورات كي اساس اور ماوي دنياكا خالق و ضامن بنا ہے۔ برکلے کے تول کے مطابق اس کا کات میں تمن بنیادی حَمَائِقَ بِائِ جَائِے مِن : (١) تصورات جو النعالي اور آني جاني مِن، (ii)ایک متنائ یا محدود روحانی جوہر جو فعال ہے جس کو ہم براہ راست متعور كريلية بين اور (iii) خداج مطلق اور كال حقيقت كا حامل ہے۔ مکان و زمال اس کی نظر میں بالکل اضافی اور وہن مدرک -UI 3. 1

اخلاقیات کے اغدر برکھے آزادی ادادہ کی اہمیت پر زور دیتا ہے۔ وہ روح کی لافائیت کا قائل ہے۔ لنس چونکہ ایک روحانی جوہر ہے البذا موت اس کو فنا نمیں کر سکتی ہے۔ محروہ زندگی مجر مسئلہ خمر و شریمی الجما رہا۔ خداکی فضیلت سس طرح بر قرار رکھی جاسکتی ہے، جبکہ کا کات میں اس

می یوروپ می روانیت کا برازور تھا اور ند بی فن کاری کو ایک نی راه کی ضرورت تھی جس میں کلایک فن کی بنیاد پر فن کا نیا اسائل جنم لیتا ہے۔
فرانس میں مشہور عالم مجمد ساز روینس (Rubens) فن بروک کا بہت برااستد گزرا ہے۔ یہ اسائل کیتھولک جرمنی اور آسٹر یلیا میں بہت دنوں تک متبول رہا لیکن پروٹسٹٹ برطانیہ اسکینٹر نیویا اور بالینڈ پر اس کا اثر نیوں پرا اگرچہ رمبرال (Rembrands) کی بعض تصویروں پر اس کی مجری مجاپ ہے اور اس اسائل کے سب سے برے فاکاروں میں اس کا شد ہوتا ہے۔

بروک فن تعمیر (Baroque Architecture):

سر ہوی اور اخدادی صدی کے بوروپ کا فن تعمیر اپنی فیر معمول اور به علیہ ترکمی و آرائش، معظیم اور فیدہ و مخنی بیئت کے لیے مشہور ہے۔ ان عار توں کو دکھ کے جم کا احساس پیدا ہوتا ہے۔ یہ علاقی بہت بری اور بیچیدہ فن تعمیر کا نمونہ ہوتی ہیں۔ دیکھنے والوں پر ان کا زیردست رعب پڑتا ہو۔ ان کی اطراف کا ماحول بھی بردا اثر ذائے والا ہوتا ہے۔ بن عار توں یا فن تعمیر میں یہ سب خصوصیات موجود ہوں وہ بردک کہلاتا ہے۔ یہ فن تعمیر سر ہویں و افھادویں صدی بھی بورے اٹی بھی چھیا ہوا تھا۔ اس کے علاوہ سر ہویں مدی اور افھارہ میں صدی کے اوائل میں اجیان، جرمنی، اسریا اور فرائس کے کچھ صدے میں اور انگلتان میں بھی مقبول تھا۔ بیس کے ترب ورسائی کا محل اور روم بھی سینت بیٹر کے گر جاگھر کے سائے کر بیٹرین نہونے ہیں۔

برونو (م. 1600): برونو جوبی افلی کے اندر واقع مقام لولا کے اکر ارق مقام لولا کے اکر ارق مقام لولا کے اور الحل بیانہ پر ہوئی تھی۔ تامعلوم وجوبات کی بنا پر وہ سولہ سال کی عمر شی اور اعلیٰ بیانہ پر ہوئی تھی۔ تامعلوم وجوبات کی بنا پر وہ سولہ سال کی عمر شی ایک خافقاہ کے اندر واقل ہوگیا۔ حالاتکہ وہ بے حد آزاد خیال واقع ہوا تما اور ابتدائے جوانی عیل بی اس پر برعت کا الزام عائد کیا عمیا تما وہ روم، بیرس ندن اور آسفورڈ عمی آیام پذیر دیا۔ بیرس کے آیام کے دوران اس نے ارسطوئی فلف پر تقید کی اور اس کے نقائص کو آشکارا کیا۔ وہ کو پر نکی نظریات عالم کی ترکین و توقع عمی معروف رہا جس کی وجہ سے تعلیم طفوں میں فطری طور پر کافی اضطراب بھیل عمیا۔ اس نے جرشی کے اندر کی جاسمت میں درس و تدریس کے فرائش بھی انجام و ہے۔ برونو کی موت 1600 میں ایک طویل مقدمہ کے بعد واقع ہوئی۔ اس کو روہ سے کو وی سے صوت 1600 میں ایک طویل مقدمہ کے بعد واقع ہوئی۔ اس کو روہ سے کو وی سے موت 1600 میں ایک طویل مقدمہ کے بعد واقع ہوئی۔ اس کو روہ سے موت 1600 میں ایک طویل مقدمہ کے بعد واقع ہوئی۔ اس کو روہ سے موت 1600 میں ایک طویل مقدمہ کے بعد واقع ہوئی۔ اس کو روہ سے موت 1600 میں ایک موت 1600 میں ایک روہ سے بعد واقع ہوئی۔ اس کو روہ سے موت 1600 میں ایک روہ سے ایک موت 1600 میں ایک موت 16

چیل، ایک طرح کی کی (Stucco) اور چیائی چیر استمال کیا، مصوری کا بھی استمال کیا اور رکھین شیرشوں کی مدد سے رکھین روشی بھی پیدا کرنے کی کوشش کی۔ ان مخلف اقسام کی چیزوں کے احتراج سے جر حسین فی شہ پارے اس نے پیدا کے ان شیل ایک کارنارہ کرجاگر ' ہے۔ یہ 1642 اور 1652 کے درمیان روم میں تغیر کیا گیا۔ ان کے علاوہ بینٹ تحریبا کا مغیرہ اور بینٹ پیٹر کے کرجاگر کی تجریب ہیں۔ ان می الگیزیڈر بھتم کی تجریب ہیں۔ ان می الگیزیڈر بھتم کی تجریب ہوئی ہے۔ اس پر بھی کا موت کی تجریب ہوا ہی کہا۔ اس پر بھی کا موت کا جمعہ بنا ہوا ہے جو ایمی کی تاب می الگیزیڈر کا نام ککھ رہا ہے۔

برننی کو پوپ کی سرپرتی حاصل تھی اس لیے اے سینٹ پیٹر کے کام کر جاگھر اور ویلیکن شہر میں قبریں، فوارے اور کر جاگھر بنانے کے کام لیے۔ لوئی چہار وہم، شبنشاہ فرانس نے اے 1665 میں بیرس بلوایا تاکہ وہ اپنے کل انوا (Lovure) کا نئے سرے سے نقشہ تیار کروائے۔ اس کا کوئی بتی تو تو تیس نگلا لیکن اس نے خود شبنشاہ کا ایک انتہائی اکلی درج کا بسٹ بتیجہ تو تیس نگلا لیکن اس نے خود شبنشاہ کا ایک انتہائی اکلی درج کا بسٹ بنائے ہوئے کر جاگھر، فوارے، قبری اور عمار تی سروک کے موڑ پر اس کے بلونا، لندن، بیرس، کوئن بیسین، واحظین اور دیا کے دوسرے کئی شہروں بلونا، لندن، بیرس، کوئن بیسین، واحظین اور دیا کے دوسرے کئی شہروں میں اس کے نام سے وابستہ ہیں۔ ان میں سب سے مشہور دو ایک لندن میں اور ایک طور نیس میں موجود ہے۔

اندر ستون سے باعمہ کر زعمہ جلا دیا گیا۔

برونونے اپنے نظریات کو طبی سائنس کی بنیاد پر قائم کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس نے مبدا حرکت اور محرک اصلی کے اور سلوئی تصور کو مستر دکردیا۔ زیمن کو کا کات کا مرکز فیس گردانا جاسکتا ہے جو بے شار دیگر سیاروں پر مشتل ہے۔ مکان اور زبان فیر محدود یا افتائی ہیں۔ وہ فدا کو محک فات ہے۔ وہ ایک وصدت الوجودی نظریے کا حالی ہے جو کا کا کات کو فدا کا مماش گردانا ہے۔ یہ نظریہ رک و روائتی یا تھلیدی کا کات کو فدا کا مماش گردانا ہے۔ یہ نظریہ رک و روائتی یا تھلیدی دینیات پر ایک براہ راست حملہ تھا۔ فدا اور کا کات کے ورمیان اس نے اس طور پر اثیاز قائم کیا ہے کہ فدا محکیق کا کات کی علت ہے اور کا کات اس کی حقیق کردہ ہے۔

برونو کے قلفہ عمل نو اظاهوئی اثر بالکل واضح ہے۔ وہ دنیا کو خدا کے صدور سے تعیر کرتا ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ جوہر ان محت یا لا اختای مودوں کی صورت عمل اوراک پذیر ہوسکتا ہے جو ایک مشتر کہ خول کے اعد بوست رہتے ہیں۔

کشت موناد کا یہ تصور لا تحقیز کے لیے تحرک خیال ابت ہوا اور جس نے برید کے فلف کو متاثر کیا۔ بادہ اس کی نظر میں معظم اور دائی ہے اور اس کی اغروار دائی ہے اور اس کی اغروفی ماجیت ہے زعرگ کی گوناگوں صور تمیں فروار موق تیں۔ ساری خلوقات و موجودات، روحیت اور بادیت میں برایر کی شریک ہیں۔ اپنے اخلاقیاتی آور شوں میں برونو صداقت کی ایجیت پر زور دیا شرید علم کے اعروہ معقل کی ایمیت کا قائل ہے۔ ابنے نظریہ علم کے اعروہ معقل کی ایمیت کا قائل ہے۔ ابنم وہ اس خیال کا مائی ہے کہ سا تمنس کی ترق کے لیے عشل کو الزی طور پر فطرت کی جروی کرنی چاہے۔ اس کے قول کے مطابق عشل خداکا پوری طرح اوراک فیس کرنی چاہے۔ اس کے قول کے مطابق عشل خداکا پوری طرح اوراک فیس کرنی چاہے۔ اس کے کیا مقام اور تعلق یقین و مقیدہ کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس کے نظریات و تصورات اس کے مجمد کے اعتبار سے باشہ ترتی ہاؤتہ ہیں۔

برہم چربیر (Celibacy): برہم چربے بندی زبان میں تجود کے متنی میں آتا ہے۔ اس کا مطلب ہے شادی شدہ زندگی گزارنے سے اجتماب کرنا اور بر هم کے جنی تعلق سے پربیز کرنا۔ تجود بندو ازم، سیسائی غرب اور بعض دوسرے غربوں کا اہم جربے۔ دیا کے ہر همہ

یں تجری راہبانہ زندگی کا الذی جر رہا ہے۔ قدیم روم عمل راہبہ مور تمی بحرد ہوا کرتی تحیی اور تجرد کو سان عمل اطلی مقام حاصل تھا۔ پرانے زبانہ عمل یبودیوں عمل صرف شادی شدہ لوگوں عمل آئیں عمل بندی تھاتات جائز اور لیندیدہ تھے ورنہ ہے تاجائز اور غیر تالونی سمجے جاتے تھے۔ بکی روایت میںائیت عمل بھی آئی اور اس عمل شروع عی سے اس پر زور دیا گیا کہ جمائی تھاتات سے پراییز بلکہ فجرد سب سے نیک چیز ہے۔

مشرق کے ارجا کمروں میں اگرچہ عام کارکن شادی شدہ زندگی گزارتے این محر رایب (Monks) اور راہا کی (Nuns) بجرد یا کوارے رجے ایں۔ مغرب کے کرما کروں میں یاوری عام طور پر بحرو رہتے ہیں۔ یہ رواج تیری مدی عیسوی سے جلا آرہا ہے اور آج ہوب (Pope) تجراد كے سب سے بوے علم بردار ہيں۔ عبد وسطى ميں يہ بالكل اجها نہ سمجما جاتا تماکہ یادری شادی کریں اس لیے یادری شادی تو نہ کرتے لین اپی جنی تمکین کے لیے داشتائس رکھے گئے تھے۔ ان کے اس رونہ کے ظاف مخت ردّ عمل جوار بارموس مدى على نبايت سخت قوانين بنائ محے۔ چانچہ ان قوانین کے تحت رو من کیتولک یادریوں کے لیے نہ صرف شادی کا رواج فتم کیا حمیا بلکہ ہر تم کے جنسی تعلق کو ممنوع کردا عمار مشرقی جری نے ان توانین کی سخت ماللت کی۔ نتید می سرتی جرج کے یادریوں کو یہ موات فی کہ اگر کوئی جاہے تو اے یادری فئے سے پہلے شادی کی اجازت ہے۔ یو شفن عقاید میں تجرو کی ہمت افزائی نہیں ک جاتی۔ رومن کیتھولک میں شاوی کو ممنوع کرنے کی وجہ یہ بتائی جاتی ہے کہ شادی شدہ یادری افی فد جی ذمہ داریوں پر بوری بوری توجہ میں دے یاتا جبد ناقدین کا کبنا ہے کہ جو یادری شادی نیس کرتے وہ شادی بیاہ اور جنسی سائل کے بارے میں می مورے می نیں دے عجد شاید ای وجہ ے دوسری مجلس مشاورت (Second Vatican Council) کے بعد محرمت کے وزرا میں ندمی معالمات کے لیے جو ڈیکن (Deucon) مقرر کیا جاتا ہے وہ عمواً شادی شدہ ہوتا ہے۔ لیکن ہوپ جہارم اور ان کے ہم نوا اماقف (Bishops) نے یاوریوں کے لیے تجرد کی زندگی کی عی وکالت کی ہے لیکن بورب اور امریکا یس به عام رائے ہے کہ یادربوں کو بھی شادی ے نہ روکا جائے۔ ہندو فرہب اور جین و بدھ فرہب یس بھی تجرو کو بوی الميت ماصل ري ہے۔ بودھ عمكوں اور سادمودل وغيرہ كے ليے تو حجرى

ہوجاتا ہے اس لیے وہ محدود ہوجاتا ہے۔ یہ محل ایک اہم وجہ سے کہ باصفات باسكن ايثوركو فلفه كى مزل مقعود كے ليے ناتص سجو كر مسرو كرديا جاتا ہے۔ اس ليے كه دوسرے بندى نظريوں كى طرح برہمه كى اصلى حقیقت کا محض نظری تصور ما خالی ضابطه کا حاصل کرلینا کانی نہیں ہے بلکہ یہ محقق کرنا ہے کہ وہ بذات خود کیا ہے۔ برہمہ وہ ہے جس کو جانا جاسکتا ب بنات خود وہ تمام تعلقات سے بری سے جس میں موضوع اور معروض کا تعلق مجی شامل ہے۔ اس لیے وہ نا قابل ادراک ہے۔ آرجہ وہ t قابل اوراک ہے لیکن اس کا ساکشات کار یا محقق ہوسکتا ہے۔ ایا نہیں ے کہ وہ ہر ایک ملہوم میں الفاظ کی رسائی ہے باہر ہو۔ اس طرح کا فرض کرنا تو ایشدوں کو اینے اعلی ترین مقصد ے محروم کرنا ہوگا۔ اگر چہ مان مجی لیا جائے کہ اس کی صرف سلبی تعریف بی ممکن ہے تو اس سے یہ نتید نیں کا کہ زمن برمد ایک بے معنی چز ہے۔ یوکد تمام تعال بلاواسط یا بالواسط حقیقت سے تعلق رکھتے ہیں اس لیے نفی مجی لازما اینا ایک ایجالی مفہوم رکھتی ہے اور یہ ظاہر کرتی ہے کہ اے اندر کی حقیقت عی تعلی اور آخری حقیت ہے۔ زمن برہم سکن کی نفی یا اس کا لقین نیں ہے ملکہ اس کی عین صداقت ہے اور ہر ایک شے میں محیط کل ہے۔ للذا تجرب كا بر ايك ببلو اس كا اكشاف كرتا ے خواو وہ موضوعي بويا معروضی۔ در حقیقت خود بخود منور رہنا اس کا اصلی جوبر ہے اور چھیا ہوا رہے کے باوجود ایک نہ ایک معموم میں خود کو ظاہر کر ؟ ہے جسے مادلوں ے چھے آفاب۔ معمول طور پر ایبا معلوم ہوتا ہے کہ ظہورات کی کثیر تعداد کی براگندگی کی وجہ سے ہم اس کونہ سن کے اور نہ سمح کے ہیں۔ یہ می ہے کہ وہ علم کے معروض کی حیثیت ہے کرفت میں نہیں لاما عاسکا۔ ليكن اس كو تجربه من لانے كا دوسرا ذرايد ہو سكتا ہے اور وہ يہ ہے كہ بم يهمه موكر يربمه كاعلم حاصل كريكت بين بداعلي ترقتم كا تجربه ابيا نبين ے کہ جس سے ہم بالکل واقف نہیں ہیں۔ اسے شاذ مواقع آتے ہیں کہ ہم اسے سے ماورا موجاتے ہیں اور اس تجرب کا اوراک بھی نیس موتا جس میں سے ہم اس وقت گزرتے ہیں۔ ہم اس میں نہ صرف ادراک کے ماورا مرر جاتے ہیں جس میں کہ ذات کی قلر مضمر ہوتی ہے، بلکہ واضح شعور ے بھی دور ملے جاتے ہیں جہاں کہ فکر اس نجر میں محو ہوجاتی ہے۔ اس کی مشابہت ایک ایسے رقی کی طرز زندگی ہے وی جاعتی ہے جس نے ایک طویل تربیت کے ذریعہ یہ محسوس کرنا سکھا ہے کہ وہ اور جو کھی بھی

پرچمہ : ویدانت عل برہم اس ذات کو کیا جاتا ہے جو ہر ایک موجود فے کو پیدا کرتی ہے، مہدا دی ہے اور بالآخر اسے می جذب کرلتی ہے۔ وہ در حقیقت تمام کا تات کی اصلی بنیاد ہے اور میں ادویت کا برہمہ ہے۔ اس کا نام خالص شعور یا 'مروب میان' رکما جاتا ہے۔ ہر ایک کیفیت کا میان ای سے اپنا جوہر حاصل کرتا ہے اور محدود یا تجرفی علم کے تمام دمافی کام اس فیر محدود اور مطلق شور کے بغیر نہیں ہو سکتے۔ اس حقیقت کی نوعیت کو غیر محدود شعور کی طرح چین کیا جاتا ہے جو تج لی علم پر ولالت کرتا ہے یا تمام محدود وجود میں غیر محدود وجود کے طور پر پہلے سے تی فرض کیا جاتا ہے۔ لیکن وہ نہ تجربی علم ہے نہ مظہری وجود۔ اس لیے کہ بیہ ہر ایک کا نام اور روب ہے جو حقیقت کے اندر مزید بوحایا میا ہے۔ اس لیے اس کو فالعی حیثیت سے پیش کرنے میں ناکام رہتا ہے۔ ایبا علم اور وجود اگرچہ امل ذات کا اکمشاف کرتا ہے لیکن اس کو معج صورت میں چین نہیں کرتا اور یمی کیفیت تمام تجرفی اشیا کی ہے۔ اگرچہ وہ اس سے الگ نہیں ہیں لين انفرادي اور مجمو في طور ير وه اس كي قائم مقام نيس موسكتي يس- اس ليے مطلق برہمہ كو ازمن يا غير معين كها جاتا ہے۔ اس كے معنى يہ نيس ہیں کہ یہ کھ بھی نہیں ہے بلکہ یہ معن ہیں کہ ذہن جس شے کے متعلق بھی سوچ سکتا ہے اس کا کوئی تعلق برہمہ سے نہیں ہے، اس لیے اگر کے تمام مقولے اس ير ناقابل اطلاق بير

چنانچ اس کا کوئی بلاواسطہ بیان ممکن تہیں ہے۔ لین ہم الداد کے طور پر نام اور روپ کا استفادہ کر کے اس کو بالواسطہ بتا سکتے ہیں کیونکہ نام اور روپ جو مجھی مستقل تہیں ہو سکن وہ لازی طور پر ایک حقیقت کو دلالت کر تا ہے جو اس سے بادرا ہے۔ اس مغبوم بھی ہر ایک شے درکہ اور ہر ایک محول اس مطلق برہر کو ظاہر کرنے کے لیے کام بھی لایا جا سکتا ہے۔ اپنشد بھی موضوع کو تعبیر کرنے والے 'توام' اور 'اہم' کی اصطلاحات کے ذریعہ ہماری توجہ راست اس طرف مبذول کرنے کے لیے کام بھی تر خوجہ میں ہو مطلاحات اس کی ترجم سے اصطلاحات اس کی توجہ میں ہو حیت توام ای یا 'اہم برہر اک ' توجہت کا بہتر عل چیش کرتی ہیں اور جب حت توام ای یا 'اہم برہر اک ' کے لوجیت کا بہتر عل چیش کرتی ہیں اور جب حت توام ای یا 'اہم برہر اک ' کے لئے کا دوبائی تفیے اس سے بنائے جاتے ہیں تو حیقت کے ساتھ ان کا تعلق کے ادھائی تفیے اس سے بنائے جاتے ہیں تو حیقت کے ساتھ ان کا تعلق

برہد نہ صرف ناقائل تعریف ہے ایک میں اس کا علم میں ویس موسکا۔ اس کو کار کا معروض بناتے ہی اس کا تعلق ایک موضوع ہے

موجود ب سب کے سب بالکل ایک عی میں اور بالآخر اس کیفیت سے مجی ماورا ہوجائے میں کامیاب ہوجاتا ہے اور اس حیثیت سے اسپنے کو اور معروض عالم کو دیکنا موقوف ہوجاتا ہے۔ وہ فورا برہمہ میں قدم جما لیتا ہے۔ بیک ویدانت کے برہمہ کی تشلیم کا کمال ہے۔

برجمه حجماسا: به ويدات شاستر معنفه بادران كا يبلا انتائي مخفر يرمغز جامعه كلم ب جس كو سور كباجاتا بيد اته توبرمه عجماما يعن اب اس لیے برہمہ کو جانے کی خواہش ہوتی ہے'۔ یہاں یہ واضح کیا میا ے کہ برہمہ کی جماسا بعنی برہمہ کو حاضے کی خواہش کرنا اس لیے ضروری ے کہ آتما کی ذاتی باوئت کے بارے میں بے صد اختلاف بایا جاتا ہے۔ بادہ رست قت علم ے متعف جم كو آتا بائے بيں۔ بعض لوگ حاس كو اور من کو عی آتما مانتے ہیں۔ نیائے کے بیروجم سے علاصدہ انفراوی روح كو آتا محجة بين جو ايك ند ايك كام كرتا ب اور اس كے نتج برداشت كرتا ہے۔ بدھ كے كچھ ورو عدم محض كو ي آتا كہتے ہيں۔ ساتكميے ك وروكت بن كه وه كوئى عمل تو نيس كرنا لين نتي برداشت كرنا بـ یوگ کے ویرو کہتے ہیں کہ آتا کے علاوہ ایک ایٹور بھی ہے جو عالم کل اور قادر مطلق ہے۔ مرف ویدانت کی یہ تعلیم ہے کہ آتما در حقیقت محط کل برہم ے مرازل لاعلی کی وجہ ہے اس کو ای طرح جو آتما ہونے ک علا جہی ہے جس طرح خواب میں کوئی بادشاہ اسے آپ کو ایک بھاری مان لیا ہے اور دکھ یر دکھ اٹھاتا ہے۔ اس طرح آتما کے بارے میں بے مد اختلاف رائے ہے۔ بعض لوگ می دلائل دیے ہیں اور وید کے می معنی كرتے ہى۔ بعض جونى دلييں وسے أن اور طرتوں كے غلا معى كرتے ہیں۔ جو محض مداتت سے کام نہ لے کر پھر کا پھر بان بیٹے گا وہ راہ نجات سے بٹ کر قید و بند میں و کہ افعاتا رہے گا۔ ای فرض کو مد نظر رکھ كر ويدانت شاسر شروع بوتا سے اور جب تك برجمه كا حقیق ممان تبين ہوجاتا اس وقت تک برہمہ کو جانے کی خواہش اور تااش جاری رہتی ہے اور برمہ جمایا اس کی تمبد ہے۔ اس میں شر توں کے حقیق معنی ک محقیق ہوتی ہے۔ عرتوں کی موید ولیلوں سے مدد لی ماتی ہے اور محقق ذات یا آتم ماکشات کار کا بعیرت افروز تجربه ماصل کیاجاتا ہے جو ویدانت کا اعلیٰ ترین مقعد ہے۔

بى ليكا (Basilica): قديم صال كليا بى يكا كهات ين ي

انجائی مادہ عمارتی ہوتی ہیں۔ مید قدیم کے ان کیساؤں میں ایک لمبا وسیح بال ہوتا ہے اور ووٹوں طرف کی بغلی رائے (Aiskes) ہوتے ہیں جو اصل بال سے ستوٹوں کے ذریعہ الگ کردیے جاتے ہیں۔ بی ایکا اصل میں رومن مید میں انتظامی افراض کے لیے بنائے جاتے تھے اور بعد میں ہال کر سب بی کیسا اس ڈھٹک کے بنائے جانے لیے۔

## بعث: ويكي تيامت.

پول (1864-1815): انگستان کا مشہور باہر ریافیات و سنطق۔ شہر لکھن عمل مید بدا ہوا۔ خود آموختہ اور معمولی تعلیم کے بعد حوالہ سال کی عمر عمل ای عمر عمل ای شہر کے ایک اسکول عمل محمیر بنا۔ 23 سال کی عمر میں ریافیات پ پہلا پہد شائع کیا۔ جھ سال بعد 'تجوب کا ایک عموی طریقہ' نامی پرچہ پہ رائل سوسائن انگلینڈ کا تمنہ ماصل کر کے کیبری کے مشہور باہرین ریافیات کی توجہ کا مرکز بنا۔ 1848 میں اپنی کتاب Analysis of Logic مرافیات کی توجہ کا بیش رو جاب طریقوں کا اطلاق کیا۔ جو اس میدان میں مستقبل کی توسیح کا چیش رو جاب مواد افھیں خیالات و نظریات کی ترق 1854 کی کتاب 'توانین آخر' میں نظر کری کے نقدان کے باوجود 1849 میں کو تنس کا کی کامیاب درس و آئی ہے۔ ای دوران ڈگری کے نقدان کے باوجود 1849 میں کو تنس کا کی خاری درس و شریع کا سلما ابھائک موت سے منقطع ہوگیا جس کی وجہ یہ تھی کہ قرریس کا سلما ابھائک موت سے منقطع ہوگیا جس کی وجہ یہ تھی کہ دوران عمل کی وہ یہ تھی کہ دوران عمل کی موت سے منقطع ہوگیا جس کی وجہ یہ تھی کہ دوران عمل کی موت سے منقطع ہوگیا جس کی وجہ یہ تھی کہ دوران

پولر (1783-1757): سوئٹورلینڈ کا ایک عظیم ریاضی وال جس نے 'جرمن شنرادہ کے نام خطوط (1768) پس لائینیز (نوشیۃ طاحظہ کیچیے) کی اس تجریز کو آھے بوھایا کہ منطق نسبتوں کو ہندی تمثیلوں کی مدد سے آشکار کیا جاسکتا ہے۔ اس کی تحریروں کا انیسویں صدی کے منطق وانوں پ بر پڑا۔ اس نے اس بات کی جانب توجہ ولائی کہ عمومی بیانات کو اطناف کے منطق بیانات یا ان کے مائین نسبتوں کی شکل جس ڈھالا جاسکتا ہے۔ اس کے منطق شار شار خاکے دوائی منطق کی کتابوں میں بولر خاکے (دائیرام) کے نام سے اب مجی پائے جاتے ہیں۔ الحق کو بعد میں وہین نے (دائیرام) کے نام سے اب مجی پائے جاتے ہیں۔ الحق کو بعد میں وہین نے الیک کتاب منافق کی کتابوں میں جین نے دائی کتابوں میں جین نے دائیں کیاب منافق کی کتابوں میں جین نے دائیں کتابوں کی تبدیل کے بعد اصاف کی

نبتوں یا قطایا کی صدافت کے اظہار کے لیے افتیار کیا اور ای بنا پر المحی او بین خاک مجمی کہا جاتا ہے۔ ان کی دو سے محیل صنف، معلق عاصل جمع و حاصل ضرب، صنف ساوات اور صنف شولیت جیسے تصورات نتوں کے ذریعہ چش کے مے۔

بولر نے ہرجار ارسلوئی تضایا کو تمن دوری شکلوں میں اس طرح پٹی کیا:

بہائی قد بہ (Bahaism): اٹا عشری شیعوں کا عقیدہ ہے کہ المام مہدی زندہ محر نظروں سے بچشدہ ہیں اور ایک دن ظہور کریں گے۔ المام مہدی 260 جمری / 43.74 میسوی عمل اپنے والد یعنی ممیار ہویں المام حسن محکری کے جانشین ہوئے مگر نظروں سے پوشیدہ ہوگئے۔ نیبت مغریٰ کے زبانہ على 69 مال تک ان کے ادائم شیعوں تک ان کے چار تائیوں کے ذریعہ مختیج رہے، جن کا خطاب اب شملہ 25 جری / 40-41 میسوی سے فیبت کری شروع ہوئی جب کہ کوئی واسطہ بھی نہ رہا۔

شخ احمد الاحثان (1826 - 1733) نے یہ نظریہ بیش کیا کہ اہام زبانہ کی فیبت بی ان کے بائے والوں بی کی نہ کی کا شیعہ کال ہوتا ضروری ہے۔ محر انھوں نے یا ان کے جانفین سید کاظم رشتی (وفات 44-1843) نے 'باب' کا قتب اختیار نہیں کیا۔ ان کے جنی اسکول سے مرزاعل محمد، ملا حسین اور قرة العین وغیرہ کا تعلق قبا۔

مرزاعلی محد طقب بہ 'باب' اور 'نقط اولیٰ شیراز کے ایک سید کمرانے میں پیدا ہوئے۔ آپ نے اس شخی اسکول سے 'باب' کے تصور کو نے کر 1260 جبری/ 1844 جبوی میں ظہور کیا۔ ان کو سوفود اسلام، قائم آل محد یا میدی شیھر کیا گیا ہے۔ ان کے بائے والوں کو 'بالیٰ کہتے ہیں جن

یں سے ایک بہاد اللہ مجی تھے۔ دوسری طرف حالی محد کریم خال تھے جن کو ایٹید مینی اب کو ایٹید میں ابنا روحانی رہنما النے ہیں۔ جولائی 1850 میں باب کو تمریز میں آل کرویا ممیا۔

1852 میں چد بایوں نے نامرالدین شاہ قاچار پر حملہ کردیا جس کے نتیجہ میں بھڑت بالی مارے کے اور ان کو طرح طرح کی ایرائیں دی گئیں۔ بہاہ اللہ بھی پہلے تو تید میں وال دیے کئے حمر بعد میں وہ اور ان کے سوتیلے بھائی 'می ازل' جا وطن موکر بغداد پنجے اور بائی خرجب کی تبلغ کرے رہے۔

مرزا حین علی لوری لمقب به 'بباه الله' مرزا عباس لوری کے سب سے بوے صاحب زادے تے اور ایران کے ایک امیر اور معزز گرانے سے تعلق رکھتے تھے۔ آپ 1233 جری/ 1817 عیسوی عمل تیران عمل پیدا ہوئے۔

بغداد ہی کے رہاء اللہ دو سال تک یعنی 1854 سے 1856 کک کروستان کی پہاڑیوں میں رہے۔ جب ان کا اثر بزھنے لگا تو ایرانی مکومت کے اشارہ پر ترکی حکومت نے دونوں بھائیوں کو بغداد سے لگال دیا۔ مگل 1863 میں وہ بغداد سے تسطیطیت اور دسمبر 1863 میں اورنہ (ادریان پول Adrianpole) پنچے جہاں چار سال تک رہے۔ اگست 1867 میں بہاء اللہ اور مجع ازل میں سملم کھلا مخالفت ہوئی جس کے بتیجہ میں ترکی حکومت نے مج ازل کو سائیری اور بہاء اللہ کو مکا بجیج دیا جو فلطین میں ہے۔ وار دو اگست 1868 میں بیچے۔

بہاہ اللہ، باب کے اولین مریدوں میں سے تھ اور 1863 میں آپ نے مور 1863 میں آپ نے مور 1283 جری/ آپ نے مور 1283 جری/ 1866 میں آپ نے اپنے من جانب اللہ ظبور اور پینجبر ہونے کا اعلان کردیا۔ چیز ان کا مقیدہ تھا کہ ہر برار سال کے بعد ایک پینجبر کا ظبور ہوتا ہے۔ نیادہ تر بایوں نے آپ کو مان لیا محر کچھ ان کے ظاف رہے۔ ایران میں اب بھی بابی موجود ہیں محر کم تعداد میں ہیں۔ بہائی ند بب میں باب کو بہا اللہ کہا جاتا ہے۔

جولائی 1869 میں بہاء اللہ نے مرزا بدیع کو الوح سلطان مینی اپنا عط دے کر اعکا سے تامرالدین شاہ قاچار کے پاس روانہ کیا مگر دو کش کردیے مجے۔ اس کے بعد 1880 میں اصنبان کے سادات کو محل کیا ممیا جو 'محبوب الشہدا' کیے جاتے ہیں۔ اکتور 1888 میں آغا مرزا الرف متول

ہوئے۔ نیز ای سال سات یا آٹھ بابی اصفہان کے قریب مارے گئے۔ ستبر 1889 میں حاتی محد رضا اصفہائی پر قاطانہ صلہ کیا گیا۔ 1891 میں یود کے بایوں کو طرح طرح کی الذیتی پہنچائی شکیں جس میں سات جان سے مارے گئے۔ 1903 کی کرمیوں میں مجر ان کو ایڈائیں دی شکئی۔

بهاه الله کی تعنیغوں علی کتاب اقدس یا کتاب احکام ابھان، لوح بشارت، محمات سکوند، کتاب عهدی، لوح رئیس، کتاب الشیخ، لوح ابن ذعب، سلنت وادی، لوح برابین، سلواتا بیکل، الواح سلاطین وغیرہ ہیں۔

بہاہ اللہ نے 16 می 1892 کو انتقال کیا۔ اس کے بعد ان کے دو لڑکوں میں جائشی پر جھڑا ہوا۔ حماس آفندی طقب بہ عبدابہاہ اور اگفتن اعظم نے دعویٰ کیا کہ وحی کا سلسلہ ختم نہیں ہوا ہے اور ان پر وحی آتی ہے۔ مرزا محمد علی طقب بہ محلات اکبر نے اس کی افالات کی اور ان کے دو چھوٹے بھائی مرزا بدلج اللہ اور مرزا ضیاہ اللہ بھی اس مخالات میں ان کے مشرک متحمد آغا جان شیرازی اور دوسرے متاز بھائیوں نے بھی متاب الدی اللہ سے کہا کہ وحی کا شلسلہ ختم ہوگیا ہے۔ بہر حال 1892 سے 1921 کی معبدابہا بھائی نہ ہی کی ترجائی اور رہنمائی کرتے رہے۔

بہائی فرہب مشرق ہی میں جیس بلکہ یورپ میں بھی میل میا۔ امریکا عمد اس کو خاص متبولیت حاصل ہوئی۔ ابراہیم خراللہ نے اس کام کو بوی مستعدی سے وہاں آگے برهالیا۔ وہ خود امریکا کے باشندے ہوگئے تھے۔

خود باب کے اصول چر مالوں (1844-1850) میں کائی بدل کے تھے۔ پر بھی باب تک اس فرقد کا شیعوں ادر اسلام سے تعلق باتی رہا گر بہاہ اللہ نے اس کو ایک بالکل نیا ند بب بنادیا جس کا اب اسلام سے کوئی تعلق فیس ہے۔ بیز بہائی اپنے کو سلمان فیس ہے۔ بیائی نظریہ کے مطابق زیدگی کے سائل اسٹے وجیدہ ہیں کہ انسان کی عقل ان کو حل فیس کر کتی۔ صرف خداو ند عالم تحقیق کا متعمد جاتا اور پیغیروں کے ذریعہ نیس کر کتی۔ صرف خداو ند عالم تحقیق کا متعمد جاتا اور پیغیروں کے ذریعہ تعلیم شروع میں ٹھیک ہوتی ہوئے کا راست د کھلاتا ہے۔ ہر دین کی تعلیم شروع میں ٹھیک ہوتی ہوئے ہیں اس میں طاوف ہونے گئی ہیں۔ وہی کا سلملہ محمد صلح پر فتح فیس ہوا ہے بلکہ برابر چلا رہے گا۔ جس پر وہی بازل ہواس کی اطاعت کرنی چاہے۔ وحدت الوجود سے ہم محمل کوئی چیز فیس ہے۔

بہائی نہ ب کے احکام کی کتاب اس اقدی اور ان کا قبلہ

'مکا' ہے جس کو بعد الحمرا' بھی کہا گیا ہے۔ نیز بنداد میں 'بیت حضرت بہاہ اللہ' اور شراز میں 'بیت حضرت باب' کی زیارت مج کا درجہ رکھتی ہے۔ ان کی تین حم کی مباد تی ہیں۔ نماز سلمانوں کی نماز سے مختف ہے۔ ان کا روزہ 19 دن کا ہوتا ہے جو نو روز یعنی 31 ر بارج کو ختم ہوتا ہے۔ ان کے معبد کو مشرق الاذکار' کہا جاتا ہے۔

بہائی نہ ب میں چیوا یا مجبتہ نیس ہوتے۔ نیز ان کے بہال اللہ جاتز نہیں ہوتے۔ نیز ان کے بہال اللہ جاتز نہیں ہے البتہ کچھ تشکیات ہیں۔ سب سے پہلے ، محفل رومانی محفیٰ ہے جو نو آدمیوں پر مشمثل ہوتی ہے۔ یعنی آگر کی جگہ نو سے زیادہ بہائی رہتے ہیں تو وہ نو آدمیوں کو اس انجمن کے لیے ختنی کرتے ہیں۔ اس کے بعد 'محفل کی تحکیل کرتے ہیں۔ اس کے بعد 'بیت العدل اعظم اللی' جو اس محفل کی تحکیل کرتے ہیں۔ اس کے بعد 'بیت العدل اعظم اللی' ہے جو تمام دیمی مطالمت کی ترویج و تعلیم کے لیے ہے۔ ہر ایک بین اللہ قوامی جماعت ہے جس علی نو آدمی 5 سال کے لیے تمام ممالک سے نشخب کیے جاتے ہیں۔ اس کا مرکز 'حیفا' ہے جو فلسطین میں ہے۔

بہائی ندہب کے مطابق ذات خداکا پورا علم نہیں ہوسک نیز انسان کی خلفت کا مقصد خداشای ہے۔ اس ندہب بی حقیقت کی حاش، انسانی وحدت، وحدت قداہب، وحدت اقوام و علل، وحدت مشرق و مخرب، وحدت اسانی، وحدت نزادی، سائنس اور ندہب بی ہم آہگی، مرو اور عورت بی مسادات، امیر و فقیر کی برابری، عدل، راسی اور ایک بین الاقوای عدالت کے قیام پر زور دیا جاتا ہے۔ دین کو الفت و مجبت کا سبب بنا جائے نے ندکہ نفرت کا اور اس کو علم و عقل کے مطابق ہوتا جا ہے۔

بھائی ندہب میں تعلیم و تربیت عموی اور افتیاری ہے۔ رببانی زیرگی کی مخالفت، نیز شادی کے لیے مرد اور مورت کے علاوہ والدین ک

رضا کی سفارش کی می ہے۔ جبوری تھام بہت اچھا اور سعاری مانا کیا ہے۔ پہشت : دیکھے جنعد

محكى: خداكا مقيده اور أس كى عبت آبيز ميادت كو بقلى كيت إي ـ ي تربیت کا ایا وسلہ ہے جو خاص طور پر خدار سی کے لیے موزوں ہے۔ عام طور پر یہ کیا جاسک ہے کہ ہوگ کے برظاف اس کا خاص رجان ساج کی طرف عابر ہوتا ہے۔ سب بھٹ آپس میں لمنے ہیں اور ووسرے الے بھتوں کی محبت میں رومانی وجد محسوس کرتے ہیں۔ اس کے برعس ہوگ خدا یا مطلق کو اکلے ہی وموغرتے ہیں۔ ان کا مقصد ایک الگ کے ساتھ الگ بی رہتا ہے۔ یوگ زیادہ تر عقل ہے اور بھکتی زیاوہ تر تلبی اور جذباتی ے۔ زمانہ جدید میں ہدوستانی بھٹتی کے مسلک کی ابتدا کے متعلق کانی بحث ری ہے۔ بعض نے اس کا مراغ عیمائی مافذوں سے لگایا ہے لیکن بماكوت وحرم كي طرح فير على ماخذ كا مفروضه عام طور ير علما كى تائيد مامل نہ کر کا بھتی کا لفظ جس مادہ سے مشتق ہے اس کے معنی ہیں اصلی حالت یر لانا اور اس سے مراد یہ لی جاتی ہے کہ یہ خدا کی طرف ذین کا ایک خاص رجان ہے جس سے ویدک ہندوستانی ناواقف ند تھے۔ مثال کے طور پر ورون وہ تانے بوی مد تک بھٹی کا جوش پیدا کردیا اور مكر معترون من الي القاب يائ جات بي جيم 'باب' جن كو ديوتاؤن كے نام كے آگے جوڑنے ہے يہ ظاہر ہوتا ہے كہ بنتت اور بنكوان كے درمیان ایک خاص محبرے تعلق کا رشتہ ہے۔ رمگ وید کا ببلا منتر عی اس احماس کو ظاہر کرتا ہے۔ او اگی ہمیں آسانی سے آپ تک تنفخ دیجے جے ایک بٹا اے باب تک پہنچاہے۔ اور الے می تصور کا یہ ابتدول میں مجی لگا جاسکا ہے کہ عبت اس سے مونی جاہے جس کو بلند زین قرار دیا مما ہے۔ شاید کے ایشد میں ایک مرتبہ نمات کے قبل بھٹن کے صلے کے طور پر خدائی الداد کی ضرورت کا حوالہ دیا میا ہے۔ شوتیاشور ایشد میں بھی ای لفظ کا استعال ہوتا ہے وہاں نہ صرف بھگوان کی بلند ترین بھگی کا ذکر كيا حميا ہے بلكہ كروكا بھى ذكر ہے جس كے ذريعہ جميں حميان عاصل ہوتا ہے۔ آثر میں صرف و تم کے ماہر یائی نے 350 ق.م. می ایک الگ جامع کلیہ کے دربعہ بھکتی کی تھر کے اس طرح کی ہے:

معبت آمیز عبادت کا موشوعاً۔ اس طرح معلم ہوتا ہے کہ بھوان کی بھی اور اس کے فشل کا تصور بندہ ستاندں کو بیسائی تاریخی وور

کے آغاز کے بہت پہلے ہے معلوم تھا اور اس کے مافذ کو ہندو ستان کے باہر طاش کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ وشنو یا کر شن عی ایک ایسا دیا تا ہے جو اس عہد بھی تینوں دیو تاؤں میں سب سے عالی رتبہ رکھتا ہے اور بھگی کے تصور کے ساتھ بہت زیادہ نمایاں طور پر وابستہ ہے۔ لیمن دوسرے دیو تاؤں کا ذکر بھی آتا ہے مشال شیوجس کے متعلق سے میان کیا جاتا ہے کہ جگتوں کے ساتھ لطف و عمارت ہے بیش آنے والا ہے۔

کہا جاتا ہے کہ جگت کا من جگوان میں جذب ہوئے کے لیے جین رہتا ہے تاکہ آنند حاصل ہوجائے۔ وصال کا طریق عمل لفظ فضل و کرم سے واضح کیا گیا ہے۔ فضل ہر ایک میں پوشدہ ہے لیکن جگت کی میں وہ فطاہر ہوجاتا ہے اور ایپ عمل کے لیے بہ قرار رہتا ہے۔ بھٹت کو مطا ہونے والا فضل و کرم بھگتی کے مقصد کی شکل اختیار کرلیتا ہے اور اس کے باطن کی آگئے کے آگے فاہر ہوجاتا ہے جوبعد میں پیکسل کر بے صورت کم بہت قوی باورائی وجود، شعور، مرور (ست چت آند) ہوجاتا ہے۔ فضل می بھکوان ہے۔ فضل می گرو ہے، فضل می فیر فائی اور فیر مشمر فضل می جگوان ہے۔ فشل می گیر فائی اور فیر مشمر فضل می جگوان ہے۔ فشل می گیر والی اور فیر مشمر فضل می جگوان ہے۔

میمگوت گیتا: شری مد بھوت گیتا مہابمارت کے بھیشم پرب کا ایک حصہ ہے۔ اس میں افعادہ او سیائے اور 701 مشکرت کے شلوک ہیں۔ ان شلوکوں میں لاانتہا محیان کا مبتذار مضم ہے۔ کورو کشیتر کے میدان جگ میں بھوان کرش نے ارجن کو نبایت دلیپ اور جموئی مجت کو دور کرنے والا سبق دیا۔ بلند ترین، عمری اور آتما کو چکا دینے والی روحانیت کی تعلیم دی اور ہوگ، ویدائت، بھتی اور کرم کے بیش بہا راز کھولے۔ بھوان کی اس تعلیم کو بعد میں سری وید دیاس جی نے بنی نوع انسان کے فائدہ کی اس تعلیم کو بعد میں سری وید دیاس جی نے بنی نوع انسان کے فائدہ کے لیے تحریر کیا اور اس کا نام ایشوری عیت یا بھوت گیتا رکھا۔ گیتا میں ہندو فلسفہ اور جندو دھرم کے بنیادی اور مشروری اصول بہت صاف طور پر بیان فلسفہ اور جندو دھرم کے بنیادی اور مشروری اصول بہت صاف طور پر بیان کی جشہ ہے کہا جاتا ہے۔ اس کو ہوا رہندا اور پر مرکرہ خیال کیا جاتا ہے۔ اس کو ہوا رہندا اور پر مرکرہ خیال کیا جاتا ہے۔ بی لازوال روحائی ٹرانہ ہے، آند کا چشہ ہے اور ایشوری شان و شوکت ہے جم پور ہے۔

گیتا میں میان ہوگ، بھتی ہوگ اور کرم ہوگ کے تمن رائے میان کیے مگئے ہیں لیمن گیتا کی تعلیم کے مطابق یہ تیوں ہوگ ایک دوسرے سے مختف نیمن ہیں۔ گیتا میں بوی خوبصورتی سے ان تیوں ہوگ کو طانے

ک کوشش کا مخ ہے۔

گیتا کی مرکزی تعلیم ہے ہے کہ اپنی چاتی (سودهم) کے فرائش انجام دیتے ہوئے تی کا ال آند، آزادی اور کئی حاصل کی جائے۔ کرش بھوان اور جن سے کہتے ہیں کہ بغیر لگاؤیا ول بنگل کے بیشہ اپناکام یا دهرم کو انجام دو کیونکہ لگاؤ کے بغیر کرنے سے انسان کمال حاصل کرتا ہے۔ لفظ پوگ کی ایک جگد ایک تخریح کی گئی ہے کہ وہ اس قتم کا سکون تغلب استو) یا ذبین کا قوازن ہے۔ یہ ایک ایک حالت کا نام ہے جس عمی ہم خوشی و قم، مردی و کری بیاں تک کہ فیر و شرکی تمیز سے بھی ہے نیاد وہ سے بھی ہے نیاز میں گائے کہ فیر و شرکی تمیز سے بھی ہے نیاز میں گئی ہے کہ وہ اس کا خاتم ہے جس عمل ہے نیاز میں ہے ایک ایک ایک قرف اظافی ہے۔

## مجوت (Ghost): دیکھیے ساہے۔

بیت اللحم: فلطین کا ایک قعب بیت المقدس سے تقریباً دس کلومیر دور سطح سندر سے آٹھ سو میر کی بلندی پر جودیہ کے چونے والے پہاڑوں کے درمیان واقع ہے۔ یہاں حضرت عینی پیدا ہوئے تھے۔ 1948-49 کی عربیں اور اسرائیل کی لڑائی کے بعد یہ اردن نے تحت آگیا۔ 1967 کی لڑائی کے بعد دریا اردن کے مغربی علاقوں کے ساتھ اس پر بھی اسرائیل نے بعند کرلیا۔ عربی شی بیت اللحم کے معنی ہیں گوشت کا مکان اور عبرانی میں اسے بیت کم کہتے ہیں جس کے معنی ہیں گوشت کا مکان یا ایک دیوی کمو کا گھر۔ انجیل میں اس کا ذکر آیا ہے۔ عبد نامہ مقیق (Old ایک دیوی کمو کا گھر۔ انجیل میں اس کا ذکر آیا ہے۔ عبد نامہ مقیق (Old ایک بیدا ایک دیوی کی سینی پیدا ایک بائے تھا جو ہوئی اس ایک بائے تھا جو ایک اسل ایک بائے تھا جو بیان اساطیری دیو تا ایک ونس (Adonis) سے مندوب تھا۔

دور ی مدی بیبوی میں اس عار کا پت چلایا گی جال حضرت عین پیدا ہوئے تھے۔ عیمانی اس جگہ کا بدا احزام کرتے ہیں اور چو تھی مدی بیبوی ہے یہ اور حضرت مدی بیبوی ہے یہ استانیوں کی ایک اہم زیارت گاہ ہے اور حضرت مینی کی جائے پیدائش ہونے کی وجہ سے بیہ جگہ مسلمانوں کے لیے بھی محترم و مقدس ہے۔ رو من شبنشاہ قسطین اعظم Great) کی والدہ بین ہیں اس عار پر ایک کیسا بنوایا جو آج دنیا کے قدیم ترین کلیسائوں میں سے ہے۔ اس پر عیمائیوں کے مختلف فرقے می برائے رہے ہیں اور اب اس کے مختلف صع بونائی کے تشف فرقے می برائے رہے ہیں اور اب اس کے مختلف صع بونائی آر تموزو کس مقائد والوں کے تینہ ار تموزو کس مقائد والوں کے تینہ ار تموزو کس مقائد والوں کے تینہ ار تموزو کس مقائد والوں کے تینہ

یں ہیں۔ صدیوں سے یہاں خافاتیں بھی بنی رہی ہیں۔ یہی پر قدیم عبرانی سے انجیل کا ترجمہ یونائی اور پھر لاطین زبانوں بھی بوا۔ عرب جغرافیہ نویوں نے مجور کے اس ورخت کی بھی نشاندی کی ہے جس کا ذکر قرآن مجید کی سورۃ مریم کی 23 تا 25 آ تھوں بھی آیا ہے۔ ان جغرافیہ نویوں نے حضرت محر فاروق کی اس محراب کا بھی ذکر کیا ہے جہاں آپ نے فلسطین کی فتح کے بعد اس طرف ہے گزرتے وقت نماز اوا کی تھی۔

موجودہ بیت اللحم زری اشیا کی بری منڈی ہے اور سب سے برھ کر عیمائیوں کا ایک اہم مقدس مرکز ہے۔ اس سے ملحقہ چھوٹے تعبوں میں بہت سے کلیما، اسکول، استال وغیرہ ہیں۔ یہاں کی مجو گ تعبوں میں مسلمانوں کی تعداد تلیل ہے۔ آبادی میں مسلمانوں کی تعداد تلیل ہے۔

پیتھورن لٹروگ فان بھورن (Beethoren Ludigvan, نفورن الروگ فان بھورن (1770-1827) مربی موسیق کی عقیم شخصیت لذوگ فان بھورن 1770 د ممبر 1770 کو بان (جرمنی) میں پیدا ہوا۔ وہ مشبور باہر موسیق بیڈن (Haydn) کا شاکرد تما جس نے اے سملونی (Symphony) مر جب کرنے کا فن سکھلایا اور جس میں بیھورن نے فیر معمولی کمال حاصل کیا۔ بیھورن کے اعلی ترین کارنا سے سملونی ہی ہیں۔

بیھورن موسیقاروں کے خاندان بی پیدا ہوا۔ شروع بی سے اسے موسیقار بن گیا اسے موسیقار بن گیا اسے موسیقار بن گیا قبار مرال کی عمر میں وہ پیشے ور موسیقار بن گیا قبار سرو مال کی عمر سے وہ ویانا میں رہنے لگا جہاں وہ پہلے مشہور عالم باہر دیانا کے موسیقی موزارت (Mozart) اور پھر ہیڈن کا شاگرہ بنا۔ اپنے زبانے کے دیانا کے دوسرے فنکاروں سے اس نے موسیقی کے اور بھی کر کیلھے وہ انجائی جذباتی انداز میں پیالو بجاتا تھا ای چڑ نے مقالی امراکی توجہ اپنی طرف منعطف کروائی بعد میں موسیقی کے کئی پرستار اس کے سرپرست میں گئے۔ وہ نفر نگاروں میں پہلا باہر فن تھا جو اس فن سے اپنی روزی کما لیا تھا۔ 1800 سے اجبرے بن کی بیاری شروع ہوئی اور بعد میں اتنا بہرا ہوگیا کہ مرف اشاروں کے ذریعے دوسروں کی بات مجھ اور سمجھا کیا تھا۔ اس دور میں مجی اس نے بعض اعلیٰ پاید کی سماونواں مرتب کیں۔

اس کے سب سے اہم کارنامے سازوں کی موسیق بین ہیں۔ اس کی نو سمونیاں ساری ونیا نی مشہور ہیں۔ اس کے علاوہ اس نے گی کچر نو (Concertos) کھے اور پیانو کے لیے موسیق بھی مرتب کی۔ اس نے

آپا فیڈ لی بھی تیاد کیا۔ اس کے علاوہ کر جاؤں کے لیے اور آرٹ ڈاپوک روائد لف کی تحت نشی کے موقعے پر کی موسیقی بھی مرتب کی۔ بیٹھورن مغربی کالیکی موسیق کے سب سے بوے فتکاروں میں ایک اہم مقام رکھتا ہے۔

و النظ الحات المنداد عمل سے بعنی وہ النظ جو دو النظ جو دو معنداد معنوں عمل استعمال ہوتا ہے بعنی اس کے معنی اخریدا نے بھی ہیں اور فروخت کرنے کے بھی اور ایک مخصوص مقررہ طریقہ پر بال کو فقد ی کے موض فروخت کرنے کا نام شریعت میں تئے ہے۔ اس مبادلہ عمی بال کو فقد ی فروخت شدہ شے ) اور فقدی کو شمن (قیت) کہتے ہیں۔ تئے کے طرفین عمی ہے ایک کو بائع اور دوسرے کو مشتری کہا جاتا ہے۔ تئے بھی اور المحل فعل ہے۔ جو تئے قول ہے ہوتی ہے اس کے اور کان بیاتا ہے۔ تئے بھی ایک نے بیات ہوتی ہے اس کے ارکان، ایجاب و قبول ہیں۔ جیے ایک نے کہا عمی نے بیا اور دوسرے نے کہا عمی نے بیا اور خش کا کہا ہا ایک اور اس عمی مجھے کا لینا اور شمن کا دیتا اس کے ارکان ہیں اور بیان بیا ور کئی کی گذیاں بنا کر رکھ دیتے ہیں اور قبت شعین کر دیتے ہیں۔ اب مشتری کی گذیاں بنا کر رکھ دیتے ہیں اور قبت شعین کر دیتے ہیں۔ اب مشتری کی گئیاں بنا کر دونوں کا یہ فعل ایجاب و قبول کا قائم شار ہوتا ہے۔ اس می مؤخرالذ کر کو بیخ تعالمی کہا جاتا ہے۔

عقد بع کے لیے چند شرطیں ہیں۔ (۱) بائع و مشتری دولوں کا ماقل ہونا۔ (2) ایجاب و تبول میں موافقت مین جس پیز کا ایجاب ہے ای کا تبول ہو۔ اگر تبول کی دوسری چیز کو کیا یا جس کا ایجاب تمااس کے ایک جد کو تبول کیا یا جس کا ایجاب تمااس کے ایک جد کو تبول کیا یا جس کا ایجاب تمانس کی ایک محمح میں۔ (3) ایجاب و تبول کا ایک بی مجل میں ہونا۔ (4) عاقدین (بائع و مشتری) کا ایک دوسرے کے کلام کو شنا۔ مشتری نے کہا میں نے تریا کر بائع نے میں سا تو تع میں ہوئی۔ (5) معج کا موجود ہونا، مملوک ہونا اور مقدورالعسلیم ہونا۔ (6) تع موقت نہ ہو (اگر موقت ہے مثل بائع کے است دلوں کی کے بیچ تو یہ بیچ تو یہ تع میں)۔ (1) بیچ اور حمن دولوں اس طرح واضح ہوں کہ نرائ کا ایدیش نہ دو سکے۔

ند كوره بالا شرطول ك ساته جب ماتدين على معالمه في كا بو جائد أن كا مالك بو جائد كار

جب المجاب و تمول دولوں ہو جائیں تو تع لازم ہو جاتی ہے اور طرفین عمل سے رو کردیے کا طرفین عمل سے کی کو دوسرے کی رضامندی کے بغیر اسے رو کردیے کا افتیار خیل رہتا۔ البت اگر مجع عمل حیب ہویا مجع کو مشتری نے دیکھا نہیں ہے تو خیار حیب اور خیار رویت حاصل ہوتا ہے۔ تع کی بہت کی اقسام ایک ایس جو ایام جالیت عمل مروج خمیں۔ شریعت نے ان عمل سے بعض کو حال اور بعض کو حرام قرار دیا ہے۔

خیار میب ہے کہ بائع نے بغیر میب ظاہر کے کوئی پیزی دی اور خیار میب کا انتشاف ہونے پر فریدار کو دائی کرنے کا حق ہے۔ اور خیار رویت کا مطلب ہے ہے کہ بغیر دیکھے بھالے کوئی چیز فرید لی گئی اور دیکھنے کے بعد وہ ٹاپند ہوگئی، ایک طالت عمی شریعت نے مشتری کو افتیار دیا ہے کہ اگر دیکھنے کے بعد وہ اس چیز کو نہ لینا چاہ تو بح فیخ کردے۔) عالدین کو بے حق ماصل ہے کہ وہ فیخ کو قطعی نہ کردی بلکہ معاہدہ میں بے شرط رکھیں کہ اگر منظور نہ ہوا تو بی باتی نہ درہے گی۔ اے خیار شرط کہتے ہیں۔ اس خیار کی مت زیادہ سے زیادہ تی دن ہے۔ اس سے کم ہو سی بے زیادہ خیس۔ آگر کی مت زیادہ سے زیادہ خیس کی ایک غیر معین کو فریدا اور بوں کہا کہ ان میں سے جس ایک کو خید تا ہوں تو مشتری ان میں سے جس ایک کو حالے۔ سے جس ایک کو حالے۔ اس کو خیار متعین کے خیار متعین کے خیار متعین کے خیار متعین کی خیار متعین کے خیار متعین کے خیار متعین کی جہتے ہیں۔

قع کی بکرت اقسام ہیں، ان میں سے بہت ک ایام جالیت میں مروج تھیں۔ شریعت نے ان میں سے بعض کو طال اور بعض کو حرام قرار دیا۔ تع کی اقسام کے بارے میں فقیمی کراول سے معلومات ماصل کی جاستی ہے۔

بیکن، قرانسیس (Bacon, Francis, 1561-1626):
جس اول کے زمانے کا مشہور سیاستداں و مشر جو لارڈ چانسلر کے عہدہ پر
فائز رہا۔ 1625 میں اس کی مشہور کلا یکی کتاب 'نووم اور گائم' (یا آلد)
فائز رہا۔ 1625 میں اس نے سائنسی علوم کا ایک نیا تصور اور سائنسی استوا
کی نئی منہان چیش کی۔ ارسلوئی منطق کے استوائی نظام کو سائنسی گلر کے
لیے ناکائی قرار دیتے ہوئے اس نے استقرائی استدلال کی بنیاد والی اور قرون
وسطی کے حضوری کو مسترد کر کے تجرباتی استباط کو منظم کرنے والل پہلا
اگھریز مشکر بناد ای کے ساتھ استوائی منطق (نوشتہ ملاحظہ کیجے) کی ابتدا
ہوئی جس کو بعد میں مل (نوشتہ ملاحظہ کیجے) نے کمل کیا۔ حصول علم کا بیہ
طریقتہ ان مشکرین سے قبل صرف ابن طفیل کے رسالہ 'حق بن بیتھان'

بیلینی، ونسنز و (Bellini, Vincenzo, 1801-1835): دیا کا مشہور موسیقار جس نے آپا میں بوی شہرت ماصل کیدوہ آپا ک موسیق خالص کلا تکی انداز میں لیکن نہایت دکش طریقے پر مرتب کرتا تعلد اس کے انداز کا اثر نہ مرف ویگز چیے موسیقاروں کے ابتدائی کام پر بوا بلکہ شویان اور لڑے جیے موسیقاروں پر مجی اس کا مجرا اثر رہا۔

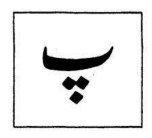
بیلین کانیا (سلی، اٹلی) میں موسیقاروں کے ایک فائدان میں پیدا ہوا۔ وہ نیپلز کے موسیق کے ایک اسکول میں تعلیم بی پارہا تھا کہ اس نے ایک آرام تب کیا اور اس کے بعد وہ برابر ترقی کر تا رہا۔ 1827 میں معلان کے مشہور عالم آرا ہاؤی لا اسکالا (Lasculs) نے اس سے آگوا کھولیا جس کا نام الیر اٹا (Ipirata) تھا۔ اس سے ساری دنیا میں اسے شہرت ماصل ہوگئی۔ اس کی دوستی اس وقت کے مشہور شام فلیس روائی سے ہوگئی جس کے تعاون سے اس نے چھ آرا کھے جو دنیا کے تمام برے آرا کھے

1833 میں بیلینی تھوڑے دن کے لیے برطانیہ کیا اور پھر وہاں سے ویرس جہاں اس نے نئے آپرا کسے۔ اس کے شابکار آپرا نارانے اپن رہینی اور موسطنیت کی وجہ سے آپرا کی ست بی بدل دی۔ اس گانے والے بھی افتہائی خوش گلو لیے جس سے اس کے آپرا کو بری متبولیت ماصل ہوئی۔

یں زیر بحث آیا۔ محر ابن طنیل نے اس کے بنیادی اصولوں سے بحث نیس کی بلکہ صرف ایک داستان کی صورت میں اس کے عمل کو پٹن کیا۔ بیکن نے تجربی حقائق کی خلاش کو مشاہدات پر بنی بتاتے ہوئے مشہور معطیات کے تجربے کو ضروری قرار دیا جس کی مدد سے کوئی فرضیہ (لوشتہ معطیات کے تجربے کو ضروری قرار دیا جس کی مدد سے کوئی فرضیہ (لوشتہ ملیات کے ایک جائے اور جے بعد میں افتیار و تجربات کی مدد سے مسجع یا باطل ثابت کرکے ایک سائنی حقیقت تنظیم کیا جائے یا کاذب مشہرا کر ترک کیا جائے یا کاذب مشہرا

استوائی طریق کار کی راہ میں بہت می علد فہیاں و انتخبات حارج ہوتے ہیں جن کا تدارک اس کے انداز کار کے لیے ضروری تعاد اس نے انداز کار کے لیے ضروری تعاد اس نے انحمیں مختلف حتم کے ذائق و ساتی بتوں سے تعبیر کیا جو ہمارے ذائوں پر مسلط ہوتے ہیں اور اپنے نئے فلف کے ذریع اس نے بت کلئی کا دول ادا کرنے کا دعویٰ کیا۔

اس کے طریق اکر میں جو منازل اہم ہیں وہ یہ بین: (1) مختف انفرادی مثانوں کا موازند، (2) ہم وقو می تبدیلیوں کا علم اور تصیفیں اور (3) منفی مثانوں کا اخراج۔ ان کی مدد سے زیر تفتیش واقعات کی باہیت وابیت کا علم ہو سکتا ہے اور ضروری و غیر ضروری واقعات و حالات میں انتیاز ممکن ہے اور صبح و بر عمل تعمیمات کی تفکیل کی جاسکتی ہے جو سائنس اصول و قوانمین بنے ہیں۔



پار مینا کر میز اگریز (Parmenides, 540 B.C.-480 B.C.):

ایلیائی کتب خیال کا بانی اور براقلیس کا جواں عمر ہم عمر، کو خلاف ظنی

تماد اس نے تغیر و تکون کو محض التہاں و واہمہ اور نامکن قرار دیا اور وجود

یا ہتی تی کو حقیقت۔ اس کے نظریے کے مطابق جو کچھ ہے وی حقیق ہے

نامکن جہ لی این عمل میں ظاہر ہے جہاں کوئی تبدیلی رونما ہوتی ہے۔ اگر اور
وجود عی پار بینائیڈیزی طفعے کی نمیاد ہے کیو تکہ جو کچھ اس کے حظات کہا

باسکتا ہے وی اگر کے چیکر میں ساسکتا ہے۔ فیر بہتی یا عدم وجود مرف

باسکتا ہے وی اگر کے چیکر می ساسکتا ہے۔ فیر بہتی یا عدم وجود مرف

نامکن می نمیس بلکہ ناقابل اگر ہے۔ وجود پورے مکان میں سایا ہوا ہے۔

لی فیر بہتی یا عدم وجود مکان میں نمیس بلکہ ظاعی ہو سکتا ہے جو بذات

کی اصولوں میں عدم تمیز کا تتجہ ہے۔ کو ت و تعزیق اس کے آگر میں

نیر حقیق میں اور واحد حقیقت مرف ہو تحق تجرب سے بے کو می تجرب ہے بہت کی میر حقیق میں اور واحد حقیقت مرف ہی ہے جو حقی تجرب ہے بہت کے میر حقیق میں اور اوحد حقیقت مرف ہی ہے جو حقی تجرب ہے بہت کی ایم نظم محدات ہے۔

اوراک و حقل ہے متصور ہو حتی ہے۔ اس کی ایک ایم نظم محدات ہے۔

پاکستان ۔ لوک تاج : 1947 کی پاکستان ہندوستان کا ایک حصہ تھا۔
اس لیے دہاں کے تمام فنون لطیفہ کا سلملہ ہندوستان فنون لطیفہ ہے۔
پاکستان کے لوک ناج ای طرح کے جی جیدوستان کے
صوبہ باقباب کے پاراجستمان کے وہ صوبہ جو سندھ سے لیے ہوئے ہے۔
پاکستان کے لوک ناج میں دو بہت مشہور ہیں۔ ایک بھاگڑا اور دوسرا
کھک۔ دولوں میں جوش و خروش سے مرد حصہ لیتے ہیں۔ بھاگڑا ناچ
ہندوستان کی طرح پاکستانی باقباب کی علاقائی ناج ہے۔ اس میں ناچے والے
رکھ برکی جمر، جاکن اور شمنے پہنے ہیں اور بوے بوے فصولوں کی تال پ

كحف عدم صويد سر حد كے يشانوں كا ب اور اس مى پورا طوفائى

اندازیا جاتا ہے۔ یہ دراصل قبائیوں کا ناق ہے جو بلغار سے پہلے یا فتح کے بعد کرتے ہیں۔ اس کو اب اکثر فی تقریبوں میں بھی چیش کیا جانے لگا ہے۔ اس ناق میں کردار بھاری بحر کم شلواری، کام بنتے ہوئے ویسٹ کوٹ اور طرودار گیڑیاں پہنچ ہیں اور ان کے باتھوں میں بندوق بھی ہوتی ہے۔

مور توں کے لوک ناچ الگ ہیں۔ مثلاً کی، کھی، گدھالڈی وفیرو۔ کی بہت آہت انچ ہے۔ یہ نہایت غم زدہ سروں پر ناچا جاتا ہے اس لیے کہ یہ شنرادی کی اور شنرادہ وصولا کی ناکام محبت پر جمل ہے۔ کھی میں دو چھوٹی لڑکیاں حصہ لیتی ہیں اور ایک طقہ بناکر تال کے ساتھ تالی بہاتی ہیں اور ساتھ ہی بہاتی ہیں اور ساتھ ہی چکل اور تالی بہاتی ہیں اور ساتھ ہی چکل اور تالی بہاتی ہیں اور ساتھ ہی

اس کے علاوہ میرائی، توال اور ڈوشن دیہات میں کائی متبول میں۔ شادی میاہ اور تقریبات کے مواقع پر سے لوگ بلائے جاتے میں جو گاتے سیاتے اور نقال کر کے تفریح کا سامان فراہم کرتے ہیں۔

پاگا تینی کھولو (Paganini Niccolo, 1782-1840) اور موسیق انیسویں مدی کے سب سے بوے نفر نگاروں (Composers) اور موسیق کے واقت کاروں (Virtuoso) یم سے ایک ہے۔ اس کی جیسی متبولیت کی اور کو حاصل نہ ہو گی۔ اس نے وائلن کی مختیک یمی انتظاب پیدا کیا۔ ووایک تم کی باطمی روائیت کا بانی تھا۔

پاگائی نے موسیق کی ابتدائی تعلیم کمر پر اپنے والد سے ماصل کی چر ایک مقابی وائلن لواز کی شاکردی افتیار کی، اس کے بعد مشہور موسیقار می کومن کو ساکا شاکرد بنا۔ موام کے سامنے وہ سب سے پہلے گیارہ سال کی عمر میں 1793 میں آیا۔ 1797 میں وہ اپنے والد کے ساتھ سنر پر کلا، دور دور اس کی وائلن لوازی کی شہرت پھیلے تھی۔ چند دن بعد والد سے العد الد سے العد والد سے والد سے العد والد سے والد سے

علاصد کی افتیار کرلی اور جوئے اور هفتی بازی میں مچنس ممیا جس کی وجہ سے مقروض ہو میا۔

1801 اور 1807 کے درمیان اس نے وائلن اور کیوار کے لیے کئے فتے کھے جو اپنی تحقیک میں جواب نہیں رکھتے۔ 1805 کک اس کی شہرت نہ صرف اٹل بلکہ سارے ہوروپ میں میل گئ، نبولین کی بہن نے اے موسیق کا ڈائر کٹر مقرر کروا دیا۔ اس کے بعد اس نے پورے اٹل میں موسیق کا ڈائر کٹر مقرر کروا دیا۔ اس کے بعد اس نے پورے اٹل میں موسیق کے کئی پروگرام میٹن کیے جن میں اپنے تیار کروہ ننے وائلن پر بیش کے۔ 1815 میں اے مشہور رقاصہ انتوایہ بیائجی سے عشق ہوگیا۔ یہ سلسلہ کائی عرصہ کک چاتا رہا۔

1828 میں پاگانگی نے موسیق کے مرکز ویانا میں پروگرام پیش کیا جس نے سنتی پھیلا دی۔ بعد میں کامیابی اے پیرس میں اور 1831 میں لندن میں لمی۔ 1832 میں انگلتان اور اسکاف لینڈ کے سنر میں وہ کائی مالدار بن حمیا اور پیرس میں رہنے لگا۔ اس نے یہاں ایک سمونی تھی۔ 1839 میں وہ وینس چلا آیا اور مئی 1840 میں میسی اس کا انتقال ہوا۔

يال، سينث (Paul, Saint): ميمالُ دينات ك تدوين من مینٹ یال نے جو حصر لیا ہے وہ اور کس ایک ند ہی رہنما نے نہیں لیا۔ سینٹ یال ببودی تھے۔ ان کے والد رومن شیری تھے اور غالباً خوش مال تے۔ بینٹ یال کا پیشہ فیم کری تماد ان کا یبودی کام مول (Saul) تماد رو علم میں انھوں نے گام لیل (Gamaliel) کی محرانی میں تعلیم حاصل ک اور بوے جوشلے قوم برست بن مجے۔ وہ ایک زاید عک نظر (Pharisee) تھے۔ عیسائیت سے ان کا ربط غالباً بینٹ اسلیلن کی شہادت کے وقت ہوا۔ اس کے بعد ان کے صدر یادری نے عیسائیت کی تبلغ کے ایک مثن ہر انمیں دمثل بیما (سند 33) رہیے ہی وہ دمثل کے قریب پنے انمیں ایک زبردست روشیٰ نظر آئی جس ے ان کی آمیس چاچ مر موکئی اور انموں نے حضرت میلی کی آواز کی جو کہد رہے تھے : "تم جھے کوں اذيت دے رب مو؟" بينت يال وقتى طور ير اندھے موسك اور المين بكر كر دمثق النظامياء وال ووايك عيماني محراف مي المرب اس تجرب نے ان کی زندگی کی کابلیا دید اس کے بعد کے تیرہ سال انھوں نے میسائی ذہب کو بھتے میں صرف کے۔ اس میں سے پھر سال تھائی میں اور کھ رمیتان می گزارے۔ بینٹ یال کی زندگی کے حالات حواریان

(Apostles) مینی کے ساتھ مرتب کے گئے ہیں اور اس تذکرے عل ان کو بہت ایست دی گئی ہے۔

سین پال دو مر تبدیر و حکم کے اور پھر جب جیلی مشن پر کلے تو میسائی ند جب کے سب سے برے مبلغ بن گے۔ وہ شہر بہ شہر، گاؤں گاؤں گوڑا ما گھوسے، بازاروں، گلیوں میں تقریریں کرتے، آبلخ کرتے اور جب چھوٹا ما کروہ ایمان والوں کا پیدا ہو جاتا تو کلیسا قائم کرکے آگے بڑھ جاتے۔ اس طرح انھوں نے مشرق وسطی، شال افرایتہ اور بحیرہ روم کے بہت مالے طاقوں میں جلنے کا کام کیا۔ 30 میں یو حکم میں حوادیوں کی ایک نہایت اہم کونسل میں شریک ہوئے۔ اس میں یہ بحث تھی کہ کیا میسائیوں کی شیخ ہوئے۔ اس میں یہ بحث تھی کہ کیا میسائیوں کو یہودیوں کا بی ایک فرقہ جمعنا چاہے؟ مون چاہے لیکن کی ایک فرقہ جمعنا چاہے؟ مینٹ بال نے اس کی سخت خالفت کی اور ان کی رائے مان کی گئے۔

تبلیق کام کے سلسلہ میں بینٹ پال روم پینے۔ 60 میں وہاں افھیں کر فار کر لیا گیا۔ 60 میں افھیں سول دے دی گی۔ وہ روم کے قدیم شہر کے باہر بینٹ پال کی تحریری شہر کے باہر بینٹ پال کی تحریری ابتدائی میسائی دینیات کا مخزن ہیں۔ ان کی تحریوں کی بے شار تغیری کمی محنی ہیں۔ رومن کیتولک چری بری حد تک ان پر کلیے کرتا ہے۔ اس می کوئی گئے کہ کی دعرت میٹی کی زندگی، موت اور میں کوئی گئی ندگی، موت اور حیات لو (Resurrection) کے بارے میں جو توضیحات بیش کی ہیں، چری کے بارے میں جو توضیحات بیش کی ہیں، چری کے اس کے بارے میں جو توضیحات بیش کی ہیں، چری کے بارے میں جو توان کے توان کے اور ان پر میں قائد کی بنیاد وہی ہیں اور ان پر میں میسائی عقائد کی بنیاد وہی ہیں اور ان پر میں میسائی عقائد کی بنیاد وہی ہیں۔ اور ان پر میں میسائی حقائد کی بنیاد وہی ہیں۔

جون 29 کو بیٹ پیٹر اور بیٹ پال دونوں کا یادگاری جشن (Feast) منایا جاتا ہے۔ بیٹ پال کے تبدیل عقیدے کا دن جوری 25 ہے۔

پلک ریلیشنز (روابط عامه): پلک ریلیشنز بنیادی طور پر انظامید کا آل کار به جوال کی شید کو بهتر بنان بی کام آتا ہے۔ اس کے توسط سے کوئی عظیم راوارہ حکومت موام تک رسائی ماصل کرتی ہے۔ دیا بعر بی منعق انتقاب کے فروغ ہے اس شعبہ کو زیردست تقویت ماصل ہوئی ہے۔ ہندوستان بی کیر قوی کہنیوں کی سر کرمیوں بی اضافہ، معاشی کھے بین اور عالم کاری نے اس شعبہ کے لیے نن نئی راہیں کھول دی بیں۔ یہ کہنیاں ملک بی سرمایہ کاری کے لیے مازگار ماحول، منعتی کھی۔

شدید ضرورت ہوتی ہے اور یہ سارا کام پیک ریلیشنز افسروں کی محرافی میں ہوتا ہے۔

يلك ريليشنز آفيسرز بن واتى اوصاف:

- (1) عمدہ مواصلاتی ملاحیت، خوش اظاتی، خوش مزاجی اور اعلیٰ پاید کا طرز عمل، فہانت، مجمداری اور حالات حاضرہ سے کھل واقفیت، چات و چوبند اور دہاؤ کے تحت بھی کام کرنے کی صلاحیت۔
  - (2) عوای تعلقات سے نگاؤ اور تنظیی ملاحیت
    - (3) پرکشش مخعیت د

خصوصی نوعیت کی تربیت: بلک ریلیشنز کو کیریر بنانے کے خواہش مند افراد کے لیے ضروری ہے کہ وہ اس متعمد کے لیے خصوصی نوعیت کی تربیت (Training) حاصل کریں۔ مندرجہ ذیل اداروں میں پلک ریلیشنز کے ضعوصی کورمز کا انتظام ہے۔

- (۱) افٹرین انسٹی نیوٹ آف ماس پی جی ڈیلور (پلک ریلیشنز اینڈ کیوٹی کیشن، ہے این ہو کیسیس، ایڈورٹائزنگ) نئی وطی۔
  - (2) ماس کمیونی کیشن ریسر چ سنٹر ایم اے (ماس کمیونی کیشن)
     جامعہ ملیہ اسلامیہ، جامعہ حمر، ننی و بلی۔
- (3) بھارت وویا بھون، ویل، ممئی، کلکت، پی بی ڈیلو، (پی آر) (ج و قق) حیدر آباد، بنگارہا ن اجمد آباد، تربح ندرم، کالی کٹ، چنڈی گڑھ، وہرہ دون، جبل پور
  - (4) والَى ايم الله أيوت آف إلى بَى وَلِيها ( بِي آر ايندُ ماس ميدُيا استثريز، نَى ولِي اور مبئى ايْدور تا مَزعَك ) (جروقَق)
  - (5) والى ايم ى اس، بكله صاحب لين، لى بى دو ليوا (لى آر ايذ نى وفى المروزي (جروتن)
    - (6) سينث زير ي كافح آف كميوني كيش لي بي وليوا (لي آر)
    - (7) سمبوس الشي فيوت آف جرنازم پي جي وپوما (پي آر) کيوني کيش، پوت
  - (8) اسكول آف كيوني كيش طبحن لي بى بى وللها ( بي آر ايذ اسلام: كونين بي غدر شي، كونين الدُور تا تزيك)

قانونی اثرات اور موای ر محانات کے شبت پیلووں کے بارے میں ضروری معلومات عاصل کرنا چاہتی ہیں۔ اس طرح ہم کہ سے بی بی کہ پلک ریلیئیز (روابط عامد) ہے کی بھی تنظیم کی شید لوگوں کے اذبان میں قائم کرنے کے لیے موثر طور پر استعال میں لایا جا سکتا ہے۔ اس کے بیادی سے ساتی روابط اور مواصلات ہیں اور یہ ایک ایبا شعبہ ہے جس میں خواجمن نے کلیدی، قائدانہ اور قابل ستائش کردار اواکیا ہے۔ پیک ریلیشنز کے زرید درج ذیل مقاصد عاصل کے جا کے ہیں۔

کارپوریٹ پلیٹی: اس ہے کسی تنظیم کے سابی فوائد کے لیے اجہا گ اعداد کار و عمل کی تشہیر کی جاتی ہے۔ اس میں ترقیاتی تشہر شال ہے۔ اس کے علاوہ پریس اور الیکٹر آنک میڈیا کے ذریعہ کی جانے والی مجمان بین بھی شامل ہوتی ہے۔

معنوعات کی تشمیر: اس کے تحت رقیاتی نومیت کے لزیر کی تیاری شال ہے۔

مرکاری روابط: پلک ریلیشز کے ذریعہ مقای یا ریائ اور قری سطح کے سرکاری اداروں سے موڑ طور پر روابط قائم کیے جا سکتے ہیں۔

شیتر ہولڈرز سے روابط: اس کی وساطت سے کینیوں اور اس کے صفہ داروں اور عام طور کر سراید کاروں کے مائین روابط قائم رکھ جاتے ہیں۔
کارپوریٹ بیلی کیشنز: اس میں حصد داروں کے لیے رسالے، لیٹن،
پیفلٹ اور سالانہ و خصوص ربورٹوں کی تیاری اور اشاعت شال ہے۔

پلک سکٹر کو بھی منافع بخش طور پر فنڈ کو بروے کار لانے کے اسلم بھی اس شعبہ سے موثر اداد التی ہے۔

کرا کیسیس میجنٹ (Crisis Management): اس کا بنیادی متصد کسی افسوستاک واقعہ کی وجہ سے موام بھی کسی کمچنی ر تظیم م عومت کے بارے بھی پیدا ہونے والے منفی ر جانات اور تاثرات کے ازالہ کے لیے کی جانے والی کو ششیں کرتا ہے۔

ساحت ر میزبانی کی صنعت میں عوامی دوالہا یا پیک ریلیشنز کو کلیدی اہمیت حاصل ہے۔ اس کے ذرایعہ اہم ہخصیتوں کی شہیہ کو بھی بہتر بنایا جاتا ہے یا متعدد قلامی پردگراموں اور اسٹیموں کے متعلق ضروری معلومات فراہم کی جاتی ہے۔ تعلیم گاہوں، ریلوے، ایرلائنز، قوی ملکیت کے دیکوں ، ابلاغ کی تحقیموں اور رضاکار تحقیموں کو بھی روابلہ عاسہ ک

موام سے ربط رکھے کا طریقہ دور مدید کی پیداوار نہیں کیا جاسکتا ہے۔ ہر زمانے میں اور ہر حکومت میں کسی ند کسی طرح عوام سے ربط رکھے کی کوشش کی جاتی تھی۔ اگرچہ کہ طریقے بدیے ہوئے تھے اور مقاصد مجی وہ نیس تے جو آج کے جمہوری دور میں بائے جاتے ہیں۔ منعتی افتلاب سے پیلے بادشاہ ادر شہنشاہ عوام کی رائے اور ان کی سركرميوں سے واقف رہنے كے ليے كوتوال شمر سے كام ليتے تھے۔ منعتی اثلاب کے بعد موای ربط کا تصور بی بدل عما اور ربط بدا کرنے کے طریقوں میں تبدیلی ہوئی۔ منعتی انتلاب کے باعث منعتی پیداوار اور کاروبار میں ایک انتلاب رونما ہوا۔ رسل و رسائل کے نے باب کھلے اور مجر مخلف منعتوں اور بداوار کی کمیت کے لیے جو جدید طریقے اینائے مے ان کو عوای ربید کا نام دیا میا لیکن آبادی کے اضافہ اور بال کی کھیت میں انتلاب الميز امكانات كے باعث ان اداروں ميں ايے افراد باضابط متعين ہوتے گے جن کا کام موام سے ربط رکھنا اور اسے ادارہ کے بال کو زبادہ ے زیادہ عوام میں معبول بنانا قرار یایا۔ مجر بھی یہ ایک طریقہ ربط تما كوكله يد ادارے اين زور بيان يا ايل تشيري الله ك وربعد اين مال ك لکاس کی گر کرتے تھے۔ عوام کی رائے جانے یا ان کی بند یا ناپند کو جامجنے کے طریقہ پر کوئی توجہ نہیں دی جاتی تھی۔ لیکن دور جدید میں یہ کام دو طرفہ ہونے لگا ہے کوئکہ اب اس کی ضرورت ہے اس لیے اس کو سائنی اصولوں کے تحت کیا جاتا ہے۔ ای طرح عوای حکومتوں کے لیے بھی ایبا ربط رکھنا اب لازی ہو کیا ہے۔

دور جدید میں موای ربط کے یہ معنی لیے جانے گئے ہیں کہ کی ادارہ اور موام میں باہی ربط اور بگانت خیال پیدا کرنے کے لیے ایک دانتہ منصوبہ بند طریقت کار پر عمل ضروری ہے۔ بالفاظ دیگر کوئی ادارہ موام کی شروریات و خواہشات کو نظر انداز کرتے ہوئے اب اپنا کام انجام نمیں دے سکتا ہے بلکہ اس کا سارا پروگرام عوام کے ای عمل کو طوظ رکھتے ہوئے بنانا پڑے گا۔ ای پر اس ادارہ کی کامیابی یا ناکای کا انحمار ہوگا۔ موای ربط سے یہ غلط منجی نہ ہوئی چاہے کہ یہ تشمیر یا پروگینڈا کا دوسرا نام ہے۔ ربط سے یہ غلط منجی نہ ہوئی چاہے کہ یہ تشمیر یا پروگینڈا کا دوسرا نام ہے۔ یہ دونوں چزی علامدہ طاحدہ ہیں۔

پھنچلی: ایک مشہور انبان جس نے نہ مرف ہوگ کے افال کی مخلف صور توں کو جع کیا ہے اور ان تصورات کو صاف کیا ہے جو ہوگ سے متعلق تھے یا ہو کتے تھے بلکہ ان سب کو ساتھے بالعد اطبحیات سے مربوط (9) اتالمائی یونورش، ۋاتر توریث آف پی می ڈیلو ا (پی آر اینڈ وسنس ایمو کیشن، اتا لمائی گر ایمورش، پی می ڈیلو ا (پی آر) (10) ڈاکٹر پی آر اسینڈ کر اوپن یورنیورش، پی می ڈیلو ا (پی آر) جولی بلز، حیور آباد (مواملاتی) (11) صوفیہ یولی گلک، ممبئ پی می ڈیلو ا (پی آر) (12) کے ایس کانچ آف معمجون، ممبئ پی می ڈیلو ا (پی آر) (12) منی پال انسٹی ٹیوٹ آف میمون، ممبئ پی می ڈیلو کورس (کیوٹی کیشن) کیونی کیشن، منی پال

(14) مراانشی ٹوٹ آف کیونی کیشن، پی جی ڈلچا ( (کیونی کیشن) شیل، حیررآباد

(15) انڈین انٹی ٹھوٹ آف جرنلزم، پی کی ڈیلوما (جرنلزم، پی آر جک پوری، نی دیل ایڈ ایڈورٹائزنگ

(16) مغاني يو نيورش، پليال أن يې کې و پلوما ( يې آر ايند ايدورسني، پليال ايدورساتزيک ( مواملاتي)

(17) انسنی نیوت آف مارکتگ اینڈ منجمت، پی بی ڈی ڈیلوما (پی آر) سجان سنگھ پارک، ٹی دیلی

(18) انسنی نیوت آف پرسوئل معجمت و پلوما (بی آر) مواصلاتی اغرمز بل ریلیشنز، چندی گڑھ

(19) وہوی اہلیہ و حودیالیہ اندور

ان کورسز میں واطلہ کے لئے امیدوار کا کی بھی ڈسمان میں ان کورسز میں واطلہ کے لئے امیدوار کا کی بھی ڈسمان کر کجو یہ ہونا ضروری ہے۔ کورس کی مت ایا 2 سال ہے۔ ممبئ، مجرات اور سورت ہونورشی میں اظر کر بجو یہ سطح پر پلک ریلیشنز کے مضامین شائل کے جاتے ہیں۔ ان کورسوں میں واطلہ کے لئے امیدوار کا 2+10 امتحان پاس ہونا ضروری ہے۔ یہ تمن سالہ کورس ہے۔ پی آر ایک تیزی احتان پاس ہونا ضروری ہے۔ یہ تمن سالہ کورس ہے۔ پی آر ایک تیزی والے عبدیداروں کو انتظامی وطاقی میں کروقار مقام حاصل ہوتا ہے۔ حام طور پر پی آر او (روابط عامد پر مامور عبدیدار) کو 15 بڑار سے 35 بڑار سے 55 بڑار روپ ماہند سے ماؤں میں 35 بڑار روپ کا بانہ شخواہ حاصل ہوتی ہے اور کیر قومی کمپنیوں میں 35 بڑار سے 55 بڑار روپ ماہند میں اور میں اور میں ان کی سوالت بھی دی حاتی ہیں۔

كيا ہے اور ان كو الى صورت عى بدل ديا ہے جو جميں روايا ينے ہيں۔ مارا یہ خال کہ تخیل ہوگ کا مانی نہیں سے ملکہ مولف سے اس کی تاتد ویاس ہماشیہ کے دو مشہور شار مین واچھی اور وعمیان سکتو سے بھی ہوتی ہے۔ سوروں کے خلیلی مطالعہ سے ایبا نیس معلوم ہوتا کہ یہ کوئی طبع زاد كو عش بو بكه يه استادانه اور بانقم تاليف معلوم بوتى بي جس بي معقول مضاین کے اضافے ہوتے رہے ہیں۔ پہلے تمن باب جن میں ہوگ کے اصولوں کا ذکر ہوا ہے ان سے ایما معلوم ہوتا ہے کہ مواد پہلے تی ہے موجود تھا اور چھیلی نے ان کو کام میں لاکر ہا قاعدہ صورت وے دی ہے اور آخری باب میں بودھوں کے خلاف کت ہیٹی کی عمیٰ ہے۔ جہاں تک کہ نظام کی تشریح کا سوال ہے وہاں نہ تو مبالغہ ہے نہ جوش و خروش ہے نہ دوسرے تظامات کے اصولوں کی تردید کی کوشش کی مٹی ہے۔ پنجلی این ظام کے قائم کرنے کا متنی نظر نہیں آتا۔ وہ ان واقعات کو مظم کرنے میں مشغول تھا جر اس کے پاس تھے۔ چھپلی کی تاریخ کا معلوم ہونا زرا مشکل ہے۔ اس نظریہ کو بہت سے بورولی اہل تلم اور ہندو شار مین نے تعلیم کیا ے کہ ہوگ سور کا معنف اور یانی کی مباہاشہ کا شارح ایک بی مض ہے۔ لیکن پرونیسر ڈوڈین کو اس سے اختلاف ہے۔ اگرچہ اس کی تروید بھی ك جا چكى ہے۔ اس ليے يہ يعين كيا حاسكا ہے كہ ہم ان دونوں كو ايك عل بح سے ہیں۔

معلوم ہوتا ہے کہ اصلی ہوگ سور اس وقت دون ہوئے ہیں جبکہ ہدو، میں متاثر صور توں کی ترقی خیس ہوئی تھی اور جبکہ ہدو، بدوہ، جین کے باین تازمات اس مزل تک فیس پہنچ تھے کہ آئیں عمل ایک دوسرے سے لین وین کو پہند نہ کریں۔ چوکھ یہ اس تدمی ہودھ مت پر صادق آتا ہے۔ اس لیے یہ قرین تیاس ہے کہ ہوگ سوروں کے پہلے تمین باب کی تاریخ کا زمانہ دوسری صدی میسوی کے آس پاس قراد دیا جاسکا ہے۔

پکی کاری (Mosaic): عقف رکوں کے شخصہ سک مرم، ٹاکل، کنزی اور چیزوں کے کلاوں کو اس طرح تر تیب دینا کہ فرش یا دیوار یا کمی اور سطح پر خوش نما شکلین بن جائیں۔ قدیم زبانے بی مصر اور میموپوٹامیہ (موجووہ عراق) میں فرنیچر، چھوٹی عمارتی اشیا اور زیورات وفیرہ میں چیشوں کے کلاے یا رکیس پھر جرے جاتے تھے۔ ابتدائی بینائی بکی کاری (بانچیں، چوتی صدی قبل سی) میں چھوٹے چھوٹے پھر کے

کوے استعال کیے جاتے تھے۔ سکندراعظم جب مشرق کی فتوعات سے لوٹا تو تراشے ہوئے کلاے استعال ہونے گئے۔ رومن عبد میں پٹی کاری یوبان سے آئی تھی اور فرش پر اس ڈھٹک کی چٹی کاری کی جاتی تھی۔ ستولوں، طاقوں اور فواروں وغیرہ میں کائی کے کلاے استعال کیے جاتے شخے جو آتے مجی یامییائی کے کھندرات میں موجود ہیں۔

ائل اور رومن کالونیوں میں فرش پر مختف رگ کے سک مرم کے بوے پھر بچھائے جاتے تھے اور ان پر مختف ڈیزائن بنائے جاتے تھے۔ ان چکی کاریوں میں سیاہ و سفید پھروں کی مدد سے سادہ یا ہندی ڈیزائن تیار کیے جاتے اور بعض او تات جانوروں، در فتوں اور پھولوں وغیرہ کی شکلیں بھی بنائی جاتمی۔ بعد کے دور میں کیساؤں کے اعدر اور کمانوں وغیرہ میں بھی چگی کاری کا استعال ہونے لگا اور اس کی مدد سے حضرت میلی ہوی بوی محمیسی بنائی جانے لکیں۔

چھٹی صدی میسوی تک بازنطین سلطنت کانی طاقتور ہو چکی تھی۔
اس عبد میں چکی کاری اپنے شاب پر چئی گئی تھی۔ ترک کی صحید ابا صوفیہ جو
اس زبانے میں ایک مشہور کلیساتھا اپی چئی کاری کے لیے آئ تک مشہور
ہے۔ اس میں چکتے دکتے سونے کا استمال کیا گیا ہے۔ یہ شرق بنر آہتہ
آہتہ مغرب میں بھی چئی گیا۔ اس چگی کاری میں شھٹے کے مکھیں پ
سونے کے ورق چھائے جاتے ہیں اور پھر ان کے اوپ شھٹے کی مجلی
سونے کے ورق چھائے جاتے ہیں اور پر ان کے اوپ شھٹے کی مجلی
منڈھ دی جاتی ہے تاکہ موسم کا اثر اس پر نہ پڑے۔ بعض صورتوں میں
عقف رکلے پیدا کرنے کے لیے دھاتی آئسائیڈ بھی استمال کیے جاتے تھے۔
اٹی میں بازنطین اور بیائی فنکاروں کی وجہ سے چگی کاری نے ب مد ترتی
کی۔ گیارہویں صدی عبوی سے تیر ہویں صدی کے درمیان روم میں
کی۔ گیارہویں صدی عبوی سے تیر ہویں صدی کے درمیان روم میں
بنائے گئے جن کی مثال مشکل سے لمتی ہے۔ فرش پر شک مرم کی چگی

انیوی صدی میں جب کو تھک فن نقیر کھر سے زندہ ہوا تو چک کاری میں بھی سے اسلوب پیدا ہونے گئے جس کی مثال اندن کے ویٹ مشر ایے اور پارلیمن ہاؤی میں لمتی ہے۔ اشاک ہوم کا ٹاؤن ہال بھی اس کی ایک مثال ہے۔

ایران اور مشرق وسطی میں مجی پئی کاری کا کافی روائ رہا ہے۔ عمار توں کے فلے اور ووسرے رمحوں کے چینی کھڑوں سے جاوث کی جاتی تھی۔

پکی کاری۔ موزاک (Mosaic): قدیم ترین ذانے ہے تیرہ ہویں مدی بیسوی تک دواروں کی ذیئت بخشے کے لیے بلکی کاری بہت تیرہ ہویں مدی بیسوں تک دواروں کی ذیئت بخشے کے لیے بلکی کاری کے لیا مام تھی۔ بلکی کاری کے بعد اس کی جگہ دواروں پر مصوری نے لے لیا کھو کہ یہ ان کی تھیں۔ مال بی بھی کاری کا پھر ہے رواج ہونے لگا ہے۔ اس کی تعلیک مادہ ہے لیکن محنت بہت لگتی ہے۔ اس کے لیے بہتر دوار پر نقشہ بنا لیا جاتا ہے اور اس کے چند حصوں کو بینٹ ہے جر ریا جاتا ہے اور اس کے پند حصوں کو بینٹ ہے جر ریا جاتا ہے۔ بہلے ذائے میں مختف رکھ کے پھروں، سک مرم یا شخصے دو باتا ہے۔ بہلے ذائے میں مختف رکھ کے پھروں، سک مرم یا شخصے دواروں پر ایک خاص دلی اور اس کا خاط ہے بھالیا جاتا تھا اور اس کا خال ریا ہونے سے ایک من سطح کے نہ ہوں۔ اور فی چے ہونے دورہ میں دورہ کی تھی۔ خیال رکھا جاتا تھا کہ سب ایک می سطح کے نہ ہوں۔ اور فیج بیچے ہونے سے دورہ تو تھی۔

ابتدائی عیسائی اور بزنطینی کرجا کمروں میں بیکی کاری کا استعال کافی ہوتا تھا۔ روم، ویس، سلی اور خود بیٹان کے قدیم کرجا کمروں میں اعلیٰ پائے کے بیکی کاری کے نمونے لمتے ہیں۔ اس کے علاوہ اسلامی عکوں کی تعیرات میں بھی اے برے بیانے پر استعال کیا گیا ہے۔

پیدار تھے: کی چزیا معروض کو پدار تھ کہاجاتا ہے۔ لیکن فلفیانہ ادب میں کس موسوع بحث کے شعبہ کو پدار تھ کہتے ہیں۔ جس طرح کہ فلف نیائے میں موسوع بحث کے شعبوں کا شار کیا گیا ہے۔ کس معول کو جاتے ہیں۔ بعن ایک باب جس میں تمام چزیں تقیم کی جاسکی بیں۔ فلفہ ویشینک میں سات مقولے شار کے جاتے ہیں جن میں تمام چزیں تقیم کی کا ہیں۔ ویشینک میں پدار تھ یا مقولہ سے یہ مراو ہے کہ بین کی گیا ایک بیا میں۔ ویشینک میں پدار تھ یا مقولہ سے یہ مراو ہے کہ بو کئی ایک بیا میں: (1) درویے یا جو ہر، (2) کن یا وصف، (3) کرم یا فعلیت، (4) سامائی یا جنسیت، (5) ویشش یا خصوصیت اور (6) سوائے یا جدانہ بونے والی نبیت۔ بعد میں ایک اور پدار تھ کا اضافہ کیا گیا ہے جس کو ایماؤ کہا جاتا ہے۔ ویشینک میں کا کات کو علم الوجود کے تقلہ نظر سے خور ایماؤ کہا جاتا ہے۔ ویشینک میں کا کات کو علم الوجود کے تقلہ نظر سے خور کرتا ہے: یعنی (1) بربان یا مسمح علم کے ذرائح، (2) پرمیا یا صمح علم کے کرتا ہے: یعنی (1) بربان یا مسمح علم کے کرتا ہے: یعنی (1) بربان یا مسمح علم کے ذرائح، (2) پرمیا یا مسمح علم کے مردش، (3) درمانات یا مشملی میں ایک اور بایا باترائے تیاس (مقدمات)، (8) میرونٹ یا مسلم منائی، (7) اولوا یا اجرائے تیاس (مقدمات)، (8)

ترک یا مجت، (9) نرسنے یا حین، (10) واد یا مباسط، (11) جلب یا مناظرے،
(12) وحد یا حمز علی انتخاد، (13) بہوتا بھاس یا مفالط، (14) حجل یا ذو معنی
بات، (15) جانی یا تردید اور (16) محمرہ ستمان یا مخالف کے فلست کے نفاظ۔
نیائے سوتروں میں بیہ تشلیم کیا حمیا ہے کہ ان سائل کے کائل علم سے نیر
زر حاصل ہوتی ہے۔
زر حاصل ہوتی ہے۔

ویعیفک کے تمام پدارتھ نائے کے ایک بی بدارتھ میں شامل ہیں جس کو ارسی یا قابل علم یدار تھ یا میج علم کے تمام معروض کہا جاتا ے۔ نیائے کا بہلا بدار تھ 'بربان یا ذرائع جوت ہے اور دوسرا برمید مان اور برمیہ یہ دو بدار تھ نائے کے خاص تعظد خال کو واضح کرنے کے لیے کانی بیں۔ ان کو اشاک حیثیت سے کوئی سروکار نہیں ہوتا۔ دلچی فظ اس سے ہے کہ ان کا علم کس طرح ماصل ہوسکتا ہے؟ یا ان کا وجود کس طرح وابت کیا جاسکا ہے؟ اس سے مدند سجمنا جاہے کہ نائے اشا کے مستقل وجود کے متعلق کھ شک رکھتا ہے۔ وہ ان کی مستقل حقیقت کو ای طرح خوشی ہے تعلیم کرنا ہے جیے کہ ویفیفک لین دو یہ محسوس کرنا ہے کہ طم میں آسانی کے ساتھ علا منبی میں ڈال سکتا ہے۔ اس لیے اس نے سمج فکر کے قانون کی محتیق کی ابتدا کی۔ یہ خال ند کورہ بالا باتی 14 مقولوں کی لوعیت سے بھی زیادہ واضح ہوجاتا سے جو یا تو صداقت کے اكمشاف ميں يا غير عقلي حملوں كے خلاف محفوظ ركھنے ميں كارآمد بير- لبذا نائے کے بدار تھ محض منطقی نہیں بلکہ اسے نظریہ سے متعلق بن جس ک بنیاد بحث و مباحث کے فن پر رکی مئی ہے۔ بعاردواج کی مصنفہ اناے سارا کے بائد تسانیف میں پدار تھوں کی نئ جماعت بندی اختیار کر کے ان کو ادراک، انتاج، لفظی شہادت اور مشاببت کے جار عنوان میں اوا کیا گیا ہے۔ یہ سب بان یا مج علم تک فکنے کے ذرائع میں جو موم کا پہلا

یرار تحقا: کنابوں کی تکلیف سے تک آگر اور ان کے مقابلہ سے عاج بور رانسان معبود حقیق کے آگر فراد کرتا ہے اور مدد کے لیے التجا کرتا ہے۔ ای کا نام پرارشنا (دھا) ہے۔ ای کال سے اس کے جوائی میلانات اپنی ضد اور تکری چھوڑ دیتے ہیں اور عادت کی پرائی چال کا بدلنا سبل بوجاتا ہے۔ یکی وجہ ہے کہ تقریباً تمام نداجب میں پرارشنا کو ضروری خیال کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ اس بالک کل کو ہر دم صاضر و ناظر دیکنا بھی گاناموں پر خالب آنے میں مددگار ہوتا ہے۔ جب وہ اسے دل کے بھی گاناموں پر خالب آنے میں مددگار ہوتا ہے۔ جب وہ اسے دل کے

ارتبار

121

کی زبان سب سے بور کر اوقی، پر معنی اور مور بوتی ہے۔ اس لیے خاموشی کی پرار تعنا سب سے افغل ہے۔ کی پرار تعنا میں این آپ کو انتظار اور قبولیت کی حالت میں رکھنا چاہیے۔ اگر انسان پرار تعنا میں راہ نمائی اور طاقت حاصل کرنا چاہتا ہے تو اسے پرار تعنا کرتے وقت افی لیاقت اور طاقت کو استعال کرنے کی ضرورت نمیں بلکہ ول کو روح کی کی مجوک میں وبو کر خاموشی کے ساتھ روحائی اثرات کا متظر رہنا چاہیے۔ پرار تعنا کے فائدو افعانے کے لیے عمل کی بجائے جذب کی حالت افتیار کرنی چاہیے۔

پراتایا م : 'پران' وہ توانائی ہے جس ہے ہمارا جم قائم رہتا ہے۔ ای توانائی یا پران کو قابو میں کرنے کی ترکیب کو یوگ کی اصطلاح میں 'پرانایام' کہا جاتا ہے۔ اس کے تمین درجے ہوتے ہیں: ایک ناک کے ذریعہ ہوا کو باہر خارج کیا جاتا ہے۔ اس علی کو 'ریچک' کہتے ہیں اور ہوا کو اندر کھینچنے کی حل کو 'پورک' کہتے ہیں۔ اندر کھینچ ہوئی ہوا کو حتی الاسکان روک رکھے کے عمل کو کمھک کہتے ہیں۔ اگر ہوا کو اندر کھینچ کا عمل کی خاص عرصہ تک جاری رہتا ہے تو اس کو اپنے اندر روک رکھے کا عمل اس کی عرصہ تک ہونا چاہے اور باہر خارج کرنے کا عمل اس کے ودگئے عرصہ تک ہونا چاہے اور باہر خارج کرنے کا عمل اس کے حدث کے عرصہ تک ہونا چاہے۔ یوگ کی اس مثن کو کسی تجربہ کار "رو سے بھینا چاہے کو تک اس مثن کی خاص خاص مقالت باری میں اروک کر ان کو اپنی مثن کی مغرورت ہوتی ہے کہ اس قوت کی وطاروں کو جم میں خاص خاص مقالت یا نازیوں میں روک کر ان کو اپنے قابو میں کرے۔ یوگ شاستر میں اس کی خاص ماسوں کے عمل کا خاص ماسوں کے عمل کا خاص دائی ہے۔ یہ دونائی ہی ہے۔ مد فوائد ہیں کیونکہ تمام حاسوں کے عمل کا خاصار ای قونائی ہر ہے۔

پر تیلهار: ماسوں کا رخ باہر کی طرف ہوتا ہے اور وہ مسلس اشیائے فارقی کی طرف دور آئی رہتی ہیں۔ ماسوں کی قلب مادیت سے ان کی نظر باطن کی طرف موڑ دینے سے ان کا رخ باطن کی طرف موڑ دینے سے ایک مالت ہوجاتی ہے کہ آگھوں کے آئے کوئی شے گزرے بھی تو نظر نہیں آئی۔ توپ بھی چھوٹ جائے تو سائی نہیں دیتی۔ ان بی تمام علی ماسوں کو اشیائے فارقی سے بالکل بناکر اشیا کی رفیت و نظرت کو فاکردینا ہی ہوگ کی اصطلاح بھی 'ریتیالا' کہانا ہے۔ مثل جس وقت کی من جائی شکل و صورت کو دکھ کر کوئی فضی اطلاقی بھی محسوس کرے اور اس کو مطل و صورت کو دکھ کر کوئی فضی اطلاقی بھی محسوس کرے اور اس کو

آئینہ میں کائی ہوت، کائی بھی، کائی حسن، کائی علم اور پاکیزگی دیکتا ہے تو خوشی اور مجت میں اپنا آپ تھدت کرنے کے لیے بھی تیار ہوجاتا ہے۔ اس معبود حقیق کے تھی کا جمال و جلال دکھ کر اس کے آگے دم بدم جملا ہے اور اپنے آپ کو تاہیز کہ کر گر و نیاز کر تاہے۔ ہر محض کے دل میں محبت، پاکیزگی، علم اور نیکی کے لیے کھ نہ کھ کشش ضرور موجود ہوتی ہی محبت، پاکیزگی، علم اور نیکی کے لیے کھ نہ کھ کشش ضرور موجود ہوتی ہے۔ ای کشش کے اندر ہی مجادت کا بچ موجود ہے۔ یہ ایک مسلمہ قانون ہے کہ انسان جب خیال کرتا ہے ویا ہوجاتا ہے۔ جب وہ بار بار خدائی منات کا خیال کرتا ہے تو سفات اس کے وجود میں طاہر ہونے گئی ہیں۔ اس طرح پرار تھنا کے ذریعہ روحائی طاقت حاصل ہوتی ہے جو کتابوں کا مقابلہ کرتے ہیں، امداد اور مہدار دیتی ہے اور مجت وغیرہ شبت کی ایوات کی مدد سے اتنی زیردست ہوجائی ہے کہ خیالات کی روء مختی مائیس خود بخود اس طرح مث جاتی زیردست ہوجائی ہے کہ مائے اندھیرا۔

چی پرار تعناک بہلی فاصیت رومانیت ہے۔ پرار تعنا بیشہ رومانی افراض کے لیے ہونی چاہیے۔ پرار تعنا مدق دل سے ہونی چاہیے اور ہماری رومانی بحوک کا ہو بہو اظہار ہونا چاہیے۔ بعض لوگ دوسروں کی پرار تعنائی بڑھ کر ان کی فقل کرنے گلتے ہیں۔ وہ اس بات کی طرف میں دیکھتے کہ ہماری ضرورت کیا ہے؟ یہ لوگ اپنے مطالعہ اور ذہانت کی بدولت ایکی عمدہ اور خوشنا پرار تعنا کرتے ہیں کہ سننے والے دیگ رہ جاتے ہیں۔ عمر ایک پرار تعنا کرنے والوں کی زعم گی کا رخ نہیں بوالے گئاری سے رہائی قبیں ہوتی۔ گنامگاری سے رہائی قبیں ہوتی۔ اس لیے کامیاب پرار شنا کرنے میں ہیشہ خلوص کا خیال رکھنا چاہے۔

فالعس پرار تمنا لگاتار ہوا کرتی ہے۔ جس محض کو حصول علم کا شوق دامن میر ہوا ہے وہ اس شوق کی آگ میں موم علی کا طرح لگاتار کہا کہ اس طرح جو دلی پرار تمنا ہوتی ہے وہ کسی خاص مقام یا وقت میں مود دیسی ہوئتی۔ وہ زعمی کی زبان میں دم بدم ہوتی ہے۔

جو محض روحانی ترقی کے لیے پرار تمنا کرتا ہے اس کو خلوت بیں بیٹے کر کائل کیسوئی دل کے ساتھ پرار تمنا کرنی چاہے۔ جسائی خلوت کے ساتھ دل کی خلوت بھی درکاد ہے۔ پرار تمنا کے وقت دوسروں کو یاد کرکے ان کے عمدہ فقروں کو استعمال کرنے کی ضرورت نہیں۔ اپنی می سادگی کو لے کر پرار تمنا بیں مشغول ہوتا چاہے۔ روحانی دیا ہی خاصوفی

ماصل کرنے کی خواہش بے چین کردے تو دہ ای وقت ہوگ کے پر تیار کی مشق کے مطابق اس شکل و صورت سے ہد کر باطن میں کمو جاتا ہے۔ پر تیار کی کائی مشق ہوجانے سے حاسے افٹی بے حد پندیدہ اشیا کو بھی ترک کرکے کائل مکون حاصل کر لیتے ہیں۔ ایک حالت ہوجانے کے بعد سادھی کا تجربہ آمان ہوجاتا ہے اور ہوگ کا مقصد حاصل ہوجاتا ہے۔ البت اس کے لیے کائل احتیاط کی ضرورت ہوئی ہے۔

ر میکش (اوراک): ادراک کی تعریف ید کی گئی ہے کہ وہ ایبا می کا کہ ہم ایبا می کا ہم ہے کہ وہ ایبا می کا ہم ہم کا ہم ہم ایسا اور حواس کے اقسال سے پیدا ہوتا ہے۔ لیک اور قلطی سے معریٰ ہوتا ہے۔ کی دوسری ہم زمانی آواز یا نام کے وقف سے متازم نیس ہوتا۔ وہ معین ہوتا ہے اور فوری وقوف ہوتا ہے۔ لیمیٰ وہ می علم جو معروض اور حواس کے راست اقسال سے پیدا ہوتا ہے اس کو ادراکی ممل کا نتیجہ کی سے تا ہیں۔

ادراک کو غیر معین (نروکلی) اور معین (سوی کلی) میں تشیم کیا حاسکتا ہے۔ غیر معین ادراک وہ ہے جس میں کوئی چز ادراک کے پالکل پہلے لحد میں لی جاتی ہے جبد وہ کی نام کے عازم کے بغیر ظاہر ہوتی ہے۔ معین ادراک غیر معین منزل کے گزرتے عی واقع ہوتا ہے۔ اس می ظاہر ہوتا ہے کہ وہ اٹی تمام فصوصیت، کیفیت اور نام ہے موصوف ہے جو ہمارے مادی تج یہ بیل بائے جاتے ہیں۔ غیر معین ادراک ک مزل می چ کلد ای حازم نین موتاس لیے چروں کا اکشاف مرف كليت كے ساتھ ہوتا ہے۔ اس ليے يہ كم و بيش فير متميز ہوتا ہے اور جب ایک بار نام اور شے مدرکہ سے تعلق ہوجاتا ہے تو اس پیز کا معین ادراک ہوجاتا ہے جس کو سوی کلب پر جیکش کہا جاتا ہے۔ الل نائے اس طرح مانتے ہیں کہ ہم غیر معین اوراک کے بارے میں براہ راست واقف نہیں ہوتے لیکن اس کو پہلی منزل مانتے ہیں جس کے بغیر معین شعور پیدا نہیں ہوسکا اور دوسری منزل یر وہ ادراک دوسرے شرائل سے متحد ہوتا ہے، جو معین ادراک کو پیدا کرتا ہے۔ تمام علم دراصل معروضات کا اکشاف ہے اور میں ادراک کبناتا ہے۔ جو آتا، من، ماے اور معروض کے درمان خاص متم کے اتسال سے اوراک علم پیدا ہوتا ہے۔ متافر نیائے کے الل اللم تین فتم کے ماورائی قرعیت کے اورائ علم کا ذکر کرتے ہیں: (1)سامانیہ لكفن، (2) عمان لكفن اور (3) يوج (رالآل)- ساانيه لكفن وه ب جس ك اثر سے ایک خاص جز كے اتصال سے ہم ماورائی طريقة ير تمام اى

من کی خاص چیزوں سے اتسال پیدا کرتے ہیں جن سے مماثل کل کا اقبات ہو سکتا ہے۔ مثل جب ہم دھواں دیکھتے ہیں اور اس کے ذرایعہ ہمارا اثبات ہو سکتا ہے۔ مثل جب ہم دھواں دیکھتے ہیں اور اس کے ذرایعہ ہمارا بعری ماسہ کل کے ساتھ اتسال رکھتا ہے جو دھوی سے مثلازم ہو تو ہمارا بعری ماسہ یالعوم تمام دھوی سے ایک باورائی اورائی پیدا کرلیتا ہے۔ کی ان سے دوسرے حواس کے اورائی کو متحد کر کھتے ہیں۔ مثل جب ہم صفدل کو دیکھتے ہیں تو ہمارا بعری ماسہ سرف اس کے رنگ ہے حس کرتا ہے لیان پھر بھی ہم معروض اور آلہ شامہ کے راست اتسال کے بغیر اس کی خوشیو کا اورائی کر کتے ہیں۔ بوگیوں کے متعلق سجھا جاتا ہے کہ وہ دور درائی بہت می ہیزوں کا پر سیکس میان رکھتے ہیں جو ہمارے حواس سے درائی توجہ کی قوت کو رفتہ رفتہ بوما کتے ہیں جو ہمارے حواس سے بادیک اور سب سے دور چیزوں کا ادرائی کر کتے ہیں۔

يرجايى: يدايد ايدا ديوتا بجوويدك زماندك كسى ديوتاك ناعدى لیں کر تا لیکن ان سب سے بلند تر اور دور ہے اس کو پر جاتی او بی باپ کہا جاتا ہے۔ یہ سب میں زیادہ متاز ہے اور قدرت کی تخلیق قوت کا مجمد ہے۔ اس دیونا کی اصلیت 'وشواکر من ' کے ماند ہے۔ اس کے نام کے معن میں تمام ذی روح کا مالک اور اسے پہلی مرحبہ توت حیات کو پیدا كرنے والے بيے ويو تاون كے وصف كے طور ير سمجا كيا ليكن اس نے بعد میں ایک آزاد داوتا کی سرت اختبار کرلی جو تخلیق کا ذمه دار اور كا كتات كا حكران ہے۔ يكى ديونا ير بمنى ادب ميں سب سے اول جكه حاصل كرتا ہے۔ ايك ايرابمن على كباميا ہے كد واوتا تمي ير تمن (33) إي اور چینیواں برجاتی ان میں شامل ہے۔ رگ وید میں جبال اس کا بہت ذکر تو جیس آتا لیکن اس کی تعریف کی مئی ہے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اپنشدوں می بنیادی طور پر خدا کا تصور قدیم ویدک خیال کے دیوتاؤں سے بالکل مُلْف ب جو ہم سے الگ خارج میں نور افشاں شے کی طرح پیش کے جاتے ہیں۔ یمی نہیں بلکہ وہ بعد کے تصور برجاتی سے بھی مخلف ہے۔ افشدوں کا خدا لافانی حکرال باطن ہے یا اس تارکی طرح ہے جس میں تمام اشیا پرولی منی ہیں اور ان سب کو اکٹھے تمامے ہوئے ہے۔

پرش سوکت: بش یا برتر انهان کی تعریف مقدس رگ وید (مندل اهد منتر 90) کے برش سوکت میں اعلی بیاند برک گئی ہے جہاں کہا گیا ہے

کہ سب کے دل میں اپنے والا بہاتا تمام کا کانوں کی تمام اطراف کو محمرے ہوئے ہونے کے باوجود ان سب سے ماورا بھی ہے۔ اس بماتا كے س ، آكو، على حاس اور عملى حاس بزاروں بن- مطلب يہ ے ك ب شار ہیں۔ یہ جو کھ زمانہ مال کہانا ہے وہ سب باتما کی فکل و صورت ہے۔ ای طرح تمام ماضی اور معتبل مجی بماتا عی ہے۔ بماتا ایات کا مالک ہے اور جو غذا سے پیدا ہونے والے ذی روح جی ان سے کا حكران، سب كو ايك قالون كے تحت ركتے والا وي يراتما ہے۔ ماضى، حال و معتبل کے زمانہ سے تعلق رکھے والی جٹنی مجی کا تنات ہے یہ سب ای یش کی مظمت ہے، ای بہاتما کے فیض کی وسعت ہے۔ اس کا حقیق روب اتنا ی نیں ہے بلکہ وہ تمام کا تاتوں ہے بھی کہیں عظیم سے یعنی محے کے لیے اس طرح کہا جاسکا ہے کہ اس کی ایک چو تنائی میں تام کا کاتوں کی سائی موجاتی ہے اور تین جو تھائی تو بیشہ اس سے ماورا باتی عی رہتا ہے جہاں وہ لافانی تمام روشنیوں کی روشنی کے ساتھ در خثاں رہتا ہے۔ وہ برماتنا اس دنیا کے اگیان سے بالکل الگ، یہاں کی نیک اور بد مفات سے اچھوتا رو کر بلند ترین حالت میں حاضر و ناظر ہے۔ اس کا فقط ایک حصہ ملاے رشتہ جوڑ کر اس کا نات کی شکل میں پیدا ہوا ہے اور پھر وہ اٹی ملا سے کثیرالتعداد متم کی حکیق کی شکل میں خود عی ہر طرف ممیل كرسب من بس ميا ب- لين وه براتا ابن الا ي وراك بروال كويدا كركے خود عى بكل روح اس دنیا ميں واخل ہوميا۔ اس طرح خود وى يے شر شکوں میں خاہر ہوا۔ اس کے بعد اس نے اس زمن کو پیدا کیا۔ سورج، جاند، ستارے پیدا کیے اور پھر روحوں کے اجمام کو پیدا کیا۔ غرض جو کھے نظر آتا ہے اور نہیں بھی نظر آتا ہے وہ سب ای برش کا پیدا کیا موا ہے۔ محمد انبان تمام شکلوں اور صورتوں کو برماتما کے بی شکل و صورت سمجہ کر ان کے مختف نام رکھ کر الفاظ کے ذریعہ ای ایک اعلیٰ رین وجود کی تعریف اور تومیف کرتا ہے۔

پر کرتی : فلف ساتھے می پر کرتی کو کا تات کی اولین بادی علم حلیم کیا جمیا ہے۔ تمام بادہ اور قوت کی توجہ اس ہے کی جاتی ہے۔ اس ہے کا تات کی مخلف تشمیل ارتقا پاتی ہیں۔ زبان و مکان مجی پر کرتی کے پہلو شار کے جاتے ہیں۔ پر کرتی کی باوئت تجربہ کی عام اشیا کی دوجت کے ذریعہ مرف استدلال کی دو سے اخذ کی جاتی ہے۔ خلیل کے طریق عمل درجہ باتی ہیں جن حلیل کے طریق عمل ہے بادی کا تات کی بنیادی خصوصیات مرف عمی حلیم کی جاتی ہیں جن

کو اصطلاح میں تین گن یا اجرا ترکی کہا جاتا ہے۔ ان کا نام ست، رئ، تم، بہد ستوگن ہے ستوگن ہے ستوگن ہے دو گئ ہے۔ ستوگن ہے دو گئ ہے حرکت، دکھ اور توائی کا مواد پیدا ہوتا ہے۔ دو گن ہے حرکت، دکھ اور توائی کا مواد پیدا ہوتا ہے۔ توگن ہے کہت کا مواد پیدا ہوتا ہے۔ ان کا تصور اس نظام میں زیردست ایجت رکھتا ہے۔ گوں کو پر کر گن کے ترکی اجرا سمجنا چاہیے۔ ان کو جوہر بھی کہا جاسکا ہے۔ جہاں تک بادی کا کتا ت کا تعلق ہے مسلسل حرکت ہی اس نظام کا بنیادی اصول موضوعہ ہین پر کرتی میں مسلسل حرکت ہی اس نظام کا تاقابل گنا ہے اور قوت ثابت قدم ہے۔ ایک اور اصول موضوعہ کا اضافہ کیا جاسکتا ہے کہ نیستی ہے کی چیز کی ہمتی نہیں ہو سکتی جو پہلے ہے بالقوۃ صورت میں موجود ہے اور کوئی نئی خلیش کی بیت ہیں۔ ہے بیدائش تو فقط اس کا غیور ہے جو پہلے سے بالقوۃ صورت میں موجود ہے اور کوئی نئی خلیش نہیں۔ شے بالقوۃ صورت میں موجود ہے اور کوئی نئی خلیش نہیں۔ شے بالقوۃ صورت کی جانس کی جاسکتی ہے۔ ایک اور فال کے دور ایک کے بعد ایک ہوتے ہیں تاکہ وہ ایک تی برخ کئی ہے نہ سکتی اور فال کے دور ایک کے بعد ایک ہوتے ہیں تاکہ وہ ایک تی برخ کئی ہی مسلسل نشوہ فیل کے دور ایک کے بعد ایک ہوتے ہیں تاکہ وہ ایک تی برخ کی مسلسل نشوہ فیل کی فید ہونے دے۔

يرمان: اس سے معنى بين سمج علم يا ربا كى طرف ي فيخ سے درائع يا دہ طریقہ جس سے علم پیدا ہوتا ہے۔ یہ زیب جو علم کو پیدا کرتی ہے اس یں منبی اور غیر منبی عضر موجود ہوتے ہیں۔ ان سے ال کر علم پیدا ہوت ہے۔ اس ترتیب کو یمان کتے ہیں۔ ہر ایک مدرکہ شے کو 'برمیہ' کتے ہیں اور اس کے جانے والے کو برماتما۔ برمانوں کی مامینت اور ان کی اصل غایت کے متعلق کی متم کے خیالات ہیں۔ وسیع معنی میں برمان تین ہیں۔ (i) يرسمكش يا ادراك، (ii) انومان يا استعاج ادر (iii) شبد يا الفظى اقوال- يبل دو براوں کی قدر و قیت سب کو تلیم ہے لیکن تیرے کے معلق ایا نہیں کیا ماسکا۔ ادراک اور استاج کے ساتھ شدکو برمانوں میں شال کرنا وراصل بندی طرز خال کی ایک خاص اوا ہے۔ شید یا نفظی اقوال کو ذرائع علم يا يمان من شامل كرف كا سبب اس وقت واضح موكا جب بم روايت کے مواد کی وسعت کو یاد رکھیں جوکہ ایک زمانہ سے جمع ہوعمیا ہے جب ے کہ برمانوں کا ذکر وستور و رواج کے مطابق کیا مارہا ہے۔ اس کو يمالون مي شامل كرنے كى تهد ميں يد خاص تصور تماكد فلف كے ليے ارخ کی احداد کو نظرانداز نه کرنا جا ہے۔ لیکن روایت میں مجسم فلف زیادہ تر مناقض لوحيت كا بوميا تها اس ليے ان عناصر كى باہم مطابقت كى جائج كرنے كى ضرورت ناكرير متى جوكى نظام كو تفكيل دے رب تھے۔ چنانچہ

پارواک مادو پرستوں نے صرف ایک پرمان یا ذریعہ علم یعنی ادراک (پر سیکس) کو سیح مافذ علم قرار دیا ہے۔ بدھ مت اور دیشیفک کے نزدیک دو 'پرمان' یعنی ادراک اور استکان تھے۔ ساتکھیے نے شبد یا تصدیق کو تیسرا ذریعہ علم قرار دے کر اس میں اضافہ کیا ہے اور تین پرمان مانا ہے۔ بیائے اس میں ایک اور شیش کا اضافہ کرکے چار پرمان مانا ہے۔ نیائے میں اس امر کی وضاحت کی گئ ہے کہ چو تک علم کی پیدائش کا طریقہ عند ہے اس لیے جمیں ادراک، استعان، زبانی اقوال اور تمثیل چاروں عندف برمان کو شلیم کرنا چاہیے۔

پرنٹ میڈیا کی صورت حال: جبوری نظام بی پرن میڈیا (اخبارات و جرائد) خروں کی تربیل بی اہم کردار ادا کرتا ہے۔ آزادی کے بعد ہندوستان بی اخبارات و جرائد کی تعداد اور سرکولیشن بی زبردست اضافہ ہوا ہے۔ آج ہندوستان کے لوگوں کو مختف زبانوں بی مختف اقسام کے اخبارات و رسائل تک رسائی حاصل ہے۔ روزناموں، بغت روزوں اور ماہناموں کے علاوہ ششائی اور سائل بیمی شائع ہوتے ہیں ہوتے ہیں۔ بہت سے موضوعاتی اخبارات و رسائل بیمی شائع ہوتے ہیں جیتے تیارتی، طبی، سائنی، فلی اخبارات و رسائل بیمی شائع ہوتے ہیں۔

رجشرار آف نیوز بیپرز فار انڈیا کی 1997 کی رپورٹ کے مطابق 1996 میں ہندوستان میں اخباروں کی کل تعداد 1998 متی جبکہ 1995 میں میں 1996 میں 37254 متی۔ یعنی ایک سال میں اخبارات کی تعداد میں 5.09 فیصد کا اضافہ ہوا۔ ان کی مجموعی سر کولیشن 1998 میں مرکولیشن 12.8 میں سرکولیشن 1998 میں سرکولیشن 12.8 میں اوسط 12.8 فیصد کا اضافہ ہوا اور 1996 میں سرکولیشن 12.8 کاپیاں ہو میں۔

1995 من روزاند اخبارات کی تعداد 4236 متنی جس میں 5.12

نیمد کا اضافہ ہوا اور 1996 میں یہ تعداد 4453 ہو گئے۔ 1987 سے 1996 کے 1996 کے دوران روزانہ اخباروں کی تعداد میں اضافہ کی شرح 107 نیمد ری ہفتہ میں دوبار رتین بار شائع ہونے والے اخبارات کی تعداد میں بھی اضافہ ہولہ 1995 میں ان اخباروں کی تعداد 316 تقی جو 1996 میں بڑھ کر 317 ہو گئی تھی۔ گمر ان اخباروں کی مجمو تی تعداد اشاعت (سرکولیشن) میں کی آئی جو 1995 میں 6400000 تقی اور 1996

ہندوستان میں زیادہ تر اخبارات ہفتہ وار، پندرہ روزہ اور بابانہ ہیں۔ 1995 میں ان کی تعداد 3470 میں جو 1996 میں بڑھ کر 1995 میں ہوگئی متی۔ ان میں ہفتہ وار اخبارات کی تعداد 13624 (39.63 فیصد)، باباتہ اخبارات کی تعداد 15.53 فیصد)، باباتہ اخبارات کی تعداد 4504 (Periodicals) کی تعداد 4504 (16.13 فیصد) متی۔

اخباروں کی زبانیں: 1996 میں ہندو ستان میں 100 زبانوں یا بولیوں میں اخباروں کی زبانیں یا بولیوں میں اخبارت نکل رہے تھے۔ اگریزی اور آئین کے آضویں شیڈول میں درج 18 زبانوں میں بھی جن میں چند نیر مکل زبانوں میں بھی جن میں چند نیر مکل زبانوں میں بھی جن میں سب سے زیادہ اخبارات ہندی میں چھپتے تھے جن کی تعداد 15647 متحی۔ دوسرا نمبر اگریزی کا تماجس میں 1992 اخبارات چھپتے تھے۔ تیرا نمبر انمبر اُدو کا تماجس میں 2561 اخبارات چھپتے تھے۔ بگائی میں 2254، مراشی میں 1736 محمل میں 1630 اخبارات شائع ہو رہے تھے۔

مجموعی سر کولیشن کے اختیار سے پہلا مقام ہندی اخبارات کو (37231000)، دوسرا مقام انگریزی کو (11735000) اور تیسرا مقام ملیالم کو (7912000) حاصل تھا۔

روزانہ اخبارات کی تعداد میں پہلا مقام ہندی کو (2004)، دوسرا مقام اردو کو (473) اور تیسرا مقام تمل کو (327) حاصل تھا۔ دیگر زبانوں کے اخبارات کی تعداد حسب ذیل ہے:

اگریزی 320، کنز 268، مراخی 261، ملیالم 204 اور تیکو 107۔ اخبارات کی ریاست وار تعداد: 1996 کے دوران سب سے زیادہ اخبارات (8804) از پردیش سے شائع ہوتے تھے۔ دوسرا نمبر دیلی کا تما

مقام پر تھا (493220 کاپیاں) اور دیلی کا ہندوستان ٹائنر (اگریزی روزاند افہار) تیسرے مقام پر تھا (485590 کاپیاں)۔ ایک سے زیادہ افدیشن شائع کرنے والے افبارات میں ٹائنس آف افدیا کے سات افدیشنوں کی مجمو گ سرکولیشن 1042777 تھی جبکہ دوسرا مقام 'بایا منورہا' کا تھا جس کے سات افدیشنوں کی مجمو ٹی سرکولیشن 745409 تھی اور ہندی افبار پنجاب کیسری کا تیسرا مقام تھا جس کے تھی افدیشنوں کی مجمو ٹی سرکولیشن 733474 تھی۔

روزناموں کو چھوڑ کر دوسر بے اخبارات (Periodicals) میں سب سے زیادہ سرکولیش (140475) کوٹائم سے خیام میں شائع ہونے والے ہفتہ وار اخبار ملیالا منورہا کی تھی جبکہ دوسرا متام کو ٹائم تل سے ملیالم میں شائع ہوئے والے ہفتہ وار مشکم کی تھی۔

ملکیت کا جائزہ: 1996 میں 1914 افبارات میں سے 1939 افبارات می ملکیت میں، 1368 افبارات سوسائیوں کی طلبیت میں، 1568 افبارات فرموں اور حصہ داروں کی ملکیت میں اور 1714 افبارات جوائف اسٹاک کمپنیوں کی ملکیت میں تھے۔ مر گزی اور ریاش حکومتوں کی ملکیت میں شائع ہونے والے افبارات کی تعداد 725 تھی اور باتی ماندہ (Trusts) کواپر یع سوسائیوں اور تعلیمی اداروں وفیرہ کی ملکیت میں تھے۔

Periodicals 34374 (جرائد) میں سے 1890 جرائد خبروں اور حالات حامرہ پر زور دیتے تھے جبکہ جرائد اوبی اور ٹھافتی تھے۔ قد بب فلفد، کامرس، صنعت، طب، صحت، مزدور، انجینئز تگ و تکنالوجی، سائنس، اطفال، فلم، محیل کود اور آرث وغیرہ پر بھی جرائد شائع ہوتے ہیں۔

1996 میں 30 غیر مکل سفارت فانوں کے بھی 110 اخبارات چار برے شہروں مبئی، دبلی، کولکت اور چینئی سے شائع ہوتے تھے۔ ہندوستانی برلیں ۔ ایک نظر میں

|                          | اخباروں کی تع | بداو      |
|--------------------------|---------------|-----------|
|                          | تعداد         | سر کولیشن |
| روزانہ                   | 4453          | 40225000  |
| هفته ميس تنمن بارردو بار | 317           | 530000    |
| هفت واز                  | 13624         | 2911000   |
| شدره روزه                | 5338          | 8277000   |

(5254) جَبَد مهاداشرا كا تيسرا (3979) اور مغربي بكال كا چوتما نمبر تما (3148)- ايك بزار سے زيادہ اخبارات والى ديگر رياستيں حسب ذيل بين۔

مد ميد پرديش 3003، راجستمان 2781، تال ناژو2151، کرنانگ 1926، آندهرا پرديش 1789، بهار 1555، كيرالد 1510، گجرات 1088\_

زیر تبره سال کے دوران مجموعی سرکولیشن میں اتر پردیش کا متام الآل من المربردیش کا متام الآل من (1873500 کا بیال)، مهاراشر کا دوسرا (1873500 کا بیال) متام تعلد روزاند اخبازات می مجمی یولی کا متام پہلا تھا (735)، دوسرا مقام مدھید پردیش کا تھا (403)۔ وگیر ریاستوں کی تفسیل حسب ذیل ہے۔

بہار 398، راجستمان 388، مباراشر 387، کرنائک 358، تالی افزور 343، آند هرا پردیش 257، کربالا 236، ویل 312، مغربی بگال 138 اور پنجاب 120 روزانہ افبارات کی سرکولیشن میں یوپی سرفهرست ہے 6484000 کاپیاں)۔ مباراشر کا دوسرا مقام ہے (6484000 کاپیاں)، جبد پردیش کا تیمرا مقام ہے (3254000 کاپیاں) جبکہ دیل کا چوتھا مقام ہے (2928000 کاپیاں)۔

دیلی اور مہاراشر کو یہ امیان حاصل ہے کہ وہاں سے ملک کی 19 بری زبانوں میں سے 16 زبانوں میں افتبارات تلقے ہیں۔ تامل ناؤو اور مغربی بگال سے 14 زبانوں میں، آخر هر اپرولیش سے 12 اور کرنائک سے 11 زبانوں میں افتبارات تلقے ہیں۔ ایک اور کائل ذکر بات یہ ہے کہ جن ریاستوں سے ایک بی زبان (جندی) میں 2000 سے زیادہ افبازات تلقے ہیں ان میں از پردیش سے 5400 سے دیارہ افبازات تلقے ہیں 2829 اور راجستمان سے 2537 ہندی افبارات تلقے ہیں۔ کی ایک زبان میں ایک بڑار سے زیادہ افبارات شاکع ہونے والی ریاستیں حسب زبان ہیں:

مغربی بیگال (2057 بیگال ش)، ویل (1994 انگریزی اور 1995 ہندی میں)، کرنانگ (1299 کنو میں)، بہار (1231 ہندی میں)، کیرالا (1588 ملیالم میں)۔

کولکت سے شائع ہونے والا بنگالی زبان کا روزاند اخبار آند بازار پتر یکا 1996 میں واحد ایڈ بیٹن کا سب سے زیادہ شائع ہونے والا اخبار تما جس کی سر کولیشن 501577 کاپیاں تمتی، ممبئی سے انگریزی زبان میں شائع ہونے والا روزاند اخبار ٹائمس آف انڈیا سر کولیشن کے لحاظ سے دوسرے

| , |    |
|---|----|
| 1 | 33 |

| 9315000 (16) سیفمیاور تمان (ؤولسانی)، ماہنامہ، مدوراۓ 1870 (17) ہوائی این جات کی جرئل (انگریزی)، سه مای، دیلی 1870 (18) انگریز و منس (انگریزی)، پیدرہ روزہ، دیلی 1871                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | بائہ 10913<br><b>عر 4504</b><br><b>عران 99149</b><br><b>39149</b><br><b>تتر</b> ن جریمے 3239<br><b>ل</b> بیزان 42388 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | يگر 4504<br>يزان 39149<br>تترق جريدے 3239<br>ل ميزان 42388                                                           |
| (18) انثرین و منس (انگریزی)، شدره روزو، دیلی (187)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | تغرق جريد ي 3239<br>ل ميزان 42388                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تغرق جريد ي 3239<br>ل ميزان 42388                                                                                    |
| (19) ستيه سودهک (مراحمي)، بفته دار، رتاگري (1871                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ل ميزان 42388                                                                                                        |
| 89434000 (20) سيودها پتر يکا (دولسانی)، سه مای ممبئ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                      |
| صہ سے شائع ہونے والے اخبارات: (21) بہار بیرالڈ (امحریزی)، بفتہ وار، پٹنہ 1874                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ایک سوسال سے زیادہ عر                                                                                                |
| پرانا اخبار ہے جو اب تک شائع ہو رہا (22) وی اسٹیشسمین (انگریزی)، روزنامہ، کولکتہ 1875                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | جراتی رورنامہ باہے ساجار سب سے <sup>ب</sup>                                                                          |
| تھا۔ یچے ان 42 اخبارات کے نام (23) ستیے نندم (ذولسانی)، ہفتہ دار، کوئی 1876                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                      |
| زیادہ عرصہ سے شائع ہورہے ہیں۔ (24) سب اسفاف (انگریزی)، ماہنامہ، چینئی 1876                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | بے جارب میں جو ایک سوسال سے                                                                                          |
| تیام کا سال (25) دی ہندو (انگریزی)، روزنامہ، چینی 1878                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | برشار اخبار كانام رزبان رمقام                                                                                        |
| 10/9 20 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 17 10 | 1) باہے ساجار (گجراتی) روزنامہ                                                                                       |
| (21) كروده چيار يا (مرأ ل)، بعقد وار، جلطول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 2) کرائٹ چرچ اسکول (باہے ا                                                                                           |
| 1880 (25) 1990 900 (28)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | میکزین) دو زبانوں میں، سالا                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3) 🛚 جام مبشید (مجراتی)، روز نامه                                                                                    |
| ل)، روزنامه، ممين 1838 (29) اچمکل رکی پینو (گارو)، ماینامه، میگھالیہ 1881                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4) دى نائمس آف اللها (انكريزة                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | s) کلکته ربویو (احکمریزی)، سه مای                                                                                    |
| ( حمل )، ماہنہ 1849 (31) مہاراتا (مراضا) (انگریزی)، سالانہ، پونے 1881                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 6) تيرونيويل ۋيۇسيىن ميكزىن (                                                                                        |
| (32) وکی ٹریمیون (انگریزی)، روزناسہ ، چنٹری گڑھ 🗱 1881                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تير وينويلي                                                                                                          |
| ، مبنی 1850 (33) عملدار (مجراتی)، سه مایی، ممبئی 1882                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 7) ایکزامنر (انگریزی)، ہفتہ وار                                                                                      |
| زه، چینی 1851 (۵4) سمباناد (مراسلی)، مابناسه، ممبئ 1882                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8) گار جین (انگریزی)، پندره رو:                                                                                      |
| ر، بارگاؤں 1861 (35) مرافعا كر سجين كالج ميكزين (دولماني)، سالان، چينى 1883                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9) أين الأين (پر فكال)، هفته وار                                                                                     |
| وار، كيرا 1861 (36) مشيروكن (اردو)، روزنامه، حيدر آباد 1884                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10) كھيذاور تمان (مجراتي)، ہفتہ                                                                                      |
| ار، بلكام 1863 (37) آريه كزف (اردو)، بفته دار، دفل 1884                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 11) بلگام ساجار (مراحمی)، مفته وا                                                                                    |
| ( کجراتی )، روزاند، 1863 (38) شری جین دحرم پرکاش (کجراتی )، مایناسه، بعاد محمر 1886                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 12) همجرات مترا اور مجرات در پن                                                                                      |
| (39) دويكا (لميالم)، روزناس، كونانم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | سورت                                                                                                                 |
| ر)، مابان، كولكنة 1865 (40) نعاليةر (أعريزي)، مابان، كولكنة 1887                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 13) - نیومنس انڈیا براڈ ٹنا (آگریزک                                                                                  |
| نو 1865 (41) کیپش (انگریزی)، بفته دار، کولکنه 1888                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 14) پانیر (انگریزی)، روزنامه، تکعنا                                                                                  |
| ، روزناسه، كولكند 1868 (42) لمايلم منورما (لمبيالم)، روزناسه، كونائيم 1890                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 15) امرے بازار پتر یکا (انگریزی)                                                                                     |

پروٹا تحورث (.Protagoras, 481 B.C.-411 B.C.):

یہ ظلمی سو ضطائی فلنے کا بائی اور منطق، اظاتیات، ساسیات اور صرف و نو
و خطابت یمی باکمال تقال اس کا فلفہ اظاتی و علمی اشافیت کے لیے مشہور
ہور عدم مطلق کا مشر اور اس بات کا معرف تھا کہ انسان می تمام
اشیاکا میران ہے۔ اس بیان کو عام طور پر منفی معنی دیے ہے ہیں اور اس
مظاہر تک محدود ہے، لبذا انسانی اوراک و تصورات ہے ہٹ کر کمی شہ
مظاہر تک محدود ہے، لبذا انسانی اوراک و تصورات ہے ہٹ کر کمی شہ
کے بارے ہیں کچھ کہنا ممکن نہیں ہے۔ اس طرح اظاتیات میں وہ مطلق
نجر و شر اور ابدی اظائی اصولوں کے بدلے روایات و قوائین کو اظائی
اصولوں کی بیاد بات تھا۔ وہے تاؤں کے بارے ہی ایک بار اس نے کہا ہم
نہیں جات کہ وہ تاؤں کا وجود ہے کہ نہیں۔ یہ سوال مشکل ہے اور زندگی
مختر اس قول نے اے اعمل کے قانون کی نظروں میں تنجگار تھمریا اور

پروششن چرچ (Protestant Church) : یه بیمانی ندب کا ایک فرقد به جرمیحیت می اجتهاد کی تحریک به وجود می آیا۔ 1529 میں ند بی رہنماؤں کی ایک کا فرنس میں اکثر یہ نے فیط دیا کہ اب بیمانی ند بب می کسی فتم کی تجدید کی اجازت نمیں دی جائتی لیکن ایک بیماعت نے اس کی خالفت کی۔ اس کے بعد سے اجتباد چانے والے سب می لوگ پروٹشنٹ کہلانے گے۔ لیکن چرچ نے با قاعدہ محل اسلامی میں افتیار کی جب امریکا میں اینکلیکن چرچ کی ایک شان نے یہ ام اپنے متنب کیا۔

اے وہاں ہے مجبور أفرار مونا برار

پرولسنٹ ندہب عام طور پر رو من کیتولک اور دوسرے عیمائی خداہب سے الگ سمجما جاتا ہے۔ شروع میں اس کی خصوصیات یہ خمیں کہ بائل پر پورا احتفاد تھا اور یہ بانا جاتا تھا کہ صرف وی جائی کو آشکارا کرنے کا کا دامد وسیلہ ہے۔ اس ندہب کے تمام بیرووں کو ندہب کی تغییر کرنے کا کیاں حق دیا ہے۔ یعنی ہر ویرو ایک پادری مجمی ہے۔ ساتھ ہی ہر انسان صرف خدا پر مقیدے کے ذریعہ اس سے تعلق قائم کر سکتا ہے نہ کہ ایجے کام سے یا چرچ کے عائے ہوئے اصولوں کی مدو سے۔ اس فرقہ میں دیجات کی کتابے ہوئے اصولوں کی مدو سے۔ اس فرقہ میں دیجات کی کتابی ایست کم دی جاتی تھی اور پادریوں اور بائیل کی مدد سے اسلیم کو ترج دی جاتی تھی۔ اس دور میں پرولسنٹ آگرچہ رہانیت کے طاف تھے لیمن سادہ زیمگی اور اطالی اطلاق پر زور دیا جاتا تھا۔

بعد میں مارٹن لو تھر اور کالون (Calvin) کے زیر اگر جرسنی اور
ہورپ میں اس کی دو شاخیں اور تطبی اور تیسری شاخ 19 ویں صدی کی
آسفورڈ تحریک کے بعد الگستان میں پیدا ہوئی اور اس کے بعد تو بے شار
چھوٹی چھوٹی شاخیں بن گئی ہیں۔

مُروش : سانکمی شاستر بی بروش کو شعور محض کے طور پر سمجا کیا ہے۔ یہ غیر تغیر پذیر، ایدی اور بر جگ موجود ہے۔ وہ بالکل انتعالی بھی ے۔ تمام فعلیت بر کرتی تک محدود ہے۔ اس لحاظ ہے کہا جاسکا ہے کہ وہ ذہن کے جذباتی یا تافیریڈر جاب کی نمائندگی کرتا ہے۔ اس لیے کوئی کام کے بغیر یا فاعل سے بغیر اس کو لطف اٹھانے والا یا تجربہ کرنے والا (بھوكتا) ميان كيا جاتا ہے۔ يركرتى كى طرح يروش كو بھى صرف استدلال كى مدد ے ابت كرنے كى سعى كى جاتى ہے اور يہ ابت كرنے كے ليے مختف دلییں دی گئی ہیں کہ ایس روحانی ہتی کا وجود کیوں فرض کیا جائے۔ سب سے پہلے یہ کہا جاتا ہے کہ مادی کا کات غیر ای روح ہونے کی وجہ ے ایک ذی شعور اصول کی ضرورت سے جو اس کا تجربہ کر کے۔ اس ک علاوه يه التدلال كيا جاتا ہے كه وہ فطرت ميں جو غرض و غايت بائي جاتى ے وہ بھی اس نتید کی طرف لے آئی ہے کہ ایک نیم مادی وجود بھی ہونا واے۔ قدرت میں افراض کی سخیل کے لیے اختیار کے ہوئے ذرائع کی موجودگی سے ساتھے یہ نتیج نہیں تکالا ہے کہ خدا ان کے موجد کے طور یر موجود ہے بلکہ اس متید یر پہنچا ہے کہ دوروح ہے جس کے لیے ان سب کا وجود ہے۔ یہاں بر کرتی کے تصور میں بہت زیادہ ترتی دکھائی علی ہے۔ اس رتی میں وہ مادی وجود ہوتے ہوئے بھی ایک عضوی وجود کی طرح نظر آتی ہے اور اس قابل ہے کہ اپنی آپ نشوونما کر سکے۔ این بستی کو کس بیر ونی جوز تور کرنے والے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ دراصل ساتھے ک الدريت كي تهد من يد چزينال بي اور اس نظريد من خدا يرسي كو اخذ كرنے كى كوششوں كو فغنول سمجا حاتا ہے جس طرح كر وعمان سجانونے کی تھیں۔ اس امر کو صاف طور پر واضح کیا گیا ہے کہ ساتھے لوگ میں روش می مرف ایک می اصلی بنیاد ہے۔ یہ برکرتی سے باکل برعش ہے۔ نہ یہ کھ اجراکا اتحاد ہے نہ اس کی طرح غیر شعوری ہے۔ اس لیے اوا بی مافت میں اینے سے الگ کسی چیز کی دو نہیں بابتا۔ یبال یروشوں کو کیرالتعداد خیال کیا جاتا ہے اور بہت می دلیس اس خیال کی جائیہ میں وی عمی میں میے کہ انسانوں کی طرح طرح کی زند گیاں اور مخلف طور بر ان کا

خویوں سے مزین ہونا وغیرہ کین ایسے استدال سے تج فی ذات کی کوٹ طاہر ہوتی ہے۔ بذات خود ایک پروش دوسرے پروش سے کیوں کر مختلف ہے ہیں ایک تخریج کی کوئی بھی مشابہت نیس ہے جیسی کہ نیائے، ویشیعک ہیں ہے جیاں ہر ایک جوکو فاص انفرادیت سے متصف کیا جاتا ہے۔ نجات کے معنی یہ ہیں کہ روح کی قدرتی طات کو میشد کے لیے تازہ کردیا جائے۔ ای مفہوم میں پروش کے لیے پرکرتی کا ارتبا محل میں آتا ہے اور جب وہ پروش آزاد ہوجاتا ہے تو کرکتی اس کے لیے اپنا ارتبا موقوف کردیا ہے۔ اور پروش مرف آکیا ای باتی رہ طات کے لیک کو کولیہ یا کمنی یا نمات کیا طات کے اپنا ارتبا موقوف کردیتی ہے اور پروش مرف آکیا ای

پر لیس ان انڈیا: اس نام ہے ہر سال ایک ربورث رجزار آف غوز بیچز (پریس رجزار) شائع کرتا ہے جس میں اخباروں کی ملیت، تعداد اشاعت اور دیگر تفییات ورج ہوتی ہیں۔ 1977 کی ربورث پریس رجزار کی 41 ویں ربورث ہے۔

يريام واد: فلف ما تحيد من اصل ماده كو يركرن كبا جاتا بداى يركر تى سے تمام اشاكا ارتقاعل عن آتا ہے۔ يبان ايك بديمي اصول مد نظر رکھا جاتا ہے کہ نیستی ہے ہتی کی پیدائش نہیں ہوسکتی اور ہتی مجمی معدوم نہیں ہو عتی۔ اس لیے یہ سمجما جاتا ہے کہ ہر ایک معلول بالقوة طور پر ائی علت میں پہلے سے عی موجود ہوتا ہے اور طالات کے فراہم ہونے یر اس کا ارتقا ہوجاتا ہے۔ اس نظریہ کو ساتھیے کی اصطلاح میں ار بنام وادا یا ستله ارتقا کها جاتا ہے۔ ای کو است کاریہ وادا مجی کہتے ہیں۔ اس کی وضاحت اس طرح کی جاتی ہے کہ کا نات میں ہر ایک چیز کی ایک علت ہوتی ہے۔ اس علت کی ایک اور علت ہوتی ہے اس طرح ایک سلم لامتای پیدا ہوتا ہے لیکن اس سلسلہ کی انتہا کو تشکیم کرنا اس لیے ضروری ہے کہ کا نات بطور ایک معلوم موجود ہے اور اس کی آخری علت کہیں ہونی جاہے۔ اس آخری علت کو ساتھمیہ میں مول برکرتی کہا جاتا ہے۔ یمی امل مادہ ے اور بذات خود ست شے ہے۔ ایس رکرتی ہے تمام کا کات کی پیداشدہ چےوں کا ارتا ہوتا ہے۔ یعنی بر ایک چے اس بركرتی كى بدل ہول صورت ہے۔ ایبا معلوم ہوتا ہے کہ معلول کی پیدائش کا یہ منہوم ہے کہ وہ علمت کی تنظیم کا داخلی تغیر ہے مثلاً على سے تیل، پھر سے بت، دودھ سے جھاچھ ایسے بی ارتقا کے عمل کو ظاہر کرتے بین اور یہ واضح

كرتے يوں كر علت كا عمل محض ايك ظاہر كو نماياں كرتا ہے جو اسے ظبور سے پہلے غير ظبورى حالت بين تقاد

پیاسو، پایلو رو سیر (Picaso, Pablo Ruiz, 1881-1973):

بیسوی صدی کا مشہور اور برا مصور پاسو 1881 میں ماگا (ایجن) میں ایک

آرث استاد کے یہاں پیدا ہوا۔ بھین بی ہے وہ غیر معمولی ذہین تھا۔ چند
سال بعد اس کا خاندان بارسلونا خطل ہو گیا۔ وہاں فرانس اور شائی بوروپ

ے آرٹ کی نئی نئی تصوریں آنا شروع ہوگئی تھیں۔ پیاسونے تولوز اور
رے نواکی نقل میں تصویریں بنائی شروع کیں۔ 1900 میں وہ مخشر مدت
کے لیے چیرس کیا۔ وہاں کا باحول اسے بے صد پہند آیا۔ 1901 میں وہ پیر

بیرس واپس آیا۔ اب اس کی تصویروں میں الاترک، گاگان، وان گاگ اور

ہرس اس آیا۔ اب اس کی تصویروں میں الاترک، گاگان، وان گاگ اور

ہرس اس نے جیرس کی خریب گلدہ بہتوں، فقیروں، طوائنوں، بھار پچوں،
میں اس نے جیرس کی خریب گلدہ بستیوں، فقیروں، طوائنوں، بھار پچوں،
غریب، بھو کے لوگوں کی تصویریں بنا کیں۔ ان میں مجمرا نیاا رنگ صادی ہے۔

1907 میں پکاس کی طاقات براک سے ہوئی۔ دونوں آرائش اور گرے رونوں آرائش اور گرے رکھوں سے طاق میں تھے گرے رکھوں کے طاق میں تھے کہ اور اس کے آلیس رشتے کو اس طرح وثین کیا جائے کہ تصویر کی چیٹی سطح متاثر نہ ہو۔ دونوں نے اس کر ایک طرز ایجاد کی جے تجزیاتی مکھیت (Analytical Cubism) کہا جاتا ہے۔

1912 کک پالس کی تصویروں میں رنگ گھر جملکنے گئے تھے۔ اس نے کولاز کی ابتدا کی بینی کلزیوں، تار، کافذ، رسی وغیرہ کے چھوٹے چھوٹے کلڑے کاٹ کر کیوس پر جمایا جاتا اور گھر ان میں رنگ بھر کر ایک با قاعدہ تصویر کی فکل دی جاتی۔ تصویر ایک ہی سطح پر ہوتی لیکن اس سے گئ سطحوں کا تصور پیدا کیا جاتا۔ پاکا سونے است شروع ضرور کیا لیکن اسے اور آھے بوھانے میں حصہ نہیں لیا۔

1914 میں جب کہلی جنگ عظیم شروع ہوئی تو براک اور پکامو میں اختلافات ہوگئے۔ دولوں ہیشہ کے لیے ایک دوسرے سے الگ ہوگئے۔ 1915 سے پکامو نے اگر (inger) کی ڈرائنگ میں دلچیں دکھائی شروع کی۔ 1917 میں روس سلے کا ایک فروپ روم آیا۔ اس سے متاثر ہوکر اس نے قدیم روایق طرز کی طرف رخ کیا۔ ساتھ بی مکعی اشائل لل صراط: ويلي تاست

کی بہت اعلیٰ تصویریں بنائیں۔ اس کے بعد قدیم آرٹ اور روم کی کلاسکیت

کے زیراٹر اس نے عرباں عورتوں کی تصویریں اور خاکے بنائیں، ان
تصویروں کی رنگ آئیزی کی شدت و کھنے کے قائل ہے۔ ای زبانے میں
اس نے بیلوں کی لڑائی کی مجی کی تصویریں بنائیں۔ پہلے اس نے انھیں
بالکل ساکن دکھلایا لیکن 1963 ہے ان تصویروں میں زیروست حرکت
بالکل ساکن دکھلایا لیکن 1963 ہے ان تصویروں میں زیروست حرکت
دکھلائی۔ اس کے بعد انگلے دس سال تک پکاسو اپنے فن پر ای ڈھنگ ہے
کام کرتا رہا۔ یہ اس کا کایا بلت (Metamorphic) کا دور کہلاتا ہے۔

یوروپ میں فاشرم کے عرون اور خاص طور پر آئین میں بظر اور سولینی کی مدو ہے فاشت فراکو کے برسرافقدار آنے ہے پالاو کو سیاست ہے بھی دلچیں ہوگئ۔ وہ فاشرم کے طاف تما اور البین کے طاف فاشرم جمہوری طاقوں کے ساتھ تما۔ بب فراکو کو کامیانی ہوئی تو پالاف فاشرم جمہوری طاقوں کے ساتھ تما۔ بب فراکو کو کامیانی ہوئی تو بہت کے کہ وہاں ہے فاشرم فتم نہ ہوجائے۔ 1936 میں اس نے اپنی محرکۃ الآرا تصویر اگریکا (Guernica) بنائی جس میں سے سر والے تیل اور سے ہاتھ اور کئے بیر کی شکلوں کے ذریعے فاشرم اور جنگ کی بربرے اور جا کاریوں کو انجائی موٹرانداز میں چیش کیا ہے۔ احساس کی شدت و کھنے کے قابل ہے۔

ووسری جنگ عظیم کے پورے دور کے احساس کی بیہ شدت اس کے پورے کام پر میمائی رہی۔ جنگ کے زمانے میں وہ بیرس میں رہا۔ خفیہ طور پر وہ بطر کی مخالف طاقتوں کی مدد کرتا رہا۔ وہ فاشزم کے خلاف مزاصت کی علامت بن میا۔ 1946 کے بعد وہ جنوبی فرانس میں رہا اور باکس بازد کی تحریک ہے قریک ہے قریک اور پر کیونٹ تحریک ہے قریبی طور پر وابست ہوگیا۔ امن تحریک کے لیے اس نے کئی پوسٹر اور امن کی فائن کیں وابست ہوگیا۔ امن تحریک کے لیے اس نے کئی پوسٹر اور امن کی فائن کیں بنائی اور اس کا ہا قاعدہ مجمر بن میں گیا۔

ای زیانے میں اس نے کوزہ کری پر بھی کی تجرب کے اور (Murul کے میں اس نے کوزہ کری پر بھی کی تجرب کے اور (بیرس میں یو نیکو کے دفتر کے لیے ایک بہت بوی دیاری تھوی Painting) مال آرٹ کے تمام فقادوں میں یہ رائے ہے کہ مائیکل الجیلو ور بر بھتی کے بعد اتنا بوا اور کوئی فن کار پیدا نہیں ہوا جس نے آرث کے پورے رخ کو بدل دیا ہو۔ یکا سونے سکڑوں تھویریں اور خاک بنائے اور آخ بھی اس کی ایک ایک تھویر لاکھوں ڈالر میں بکتی ہے۔ دنیا کی تھویروں کی بیری اور مشجور شمیر میں موجود ہیں۔

پنچی کرن: کٹیف کلیق کے پہلے پانچ اطیف عاصر کی آمیزش اس طرح ہوتی ہے کہ جس ہے وہ کٹیف صورت اختیار کرلیں۔ اس ترکیب کا ویدانت میں بنجی کرن کہا جاتا ہے۔ اس کی ترکیب اس طرح ہوتی ہے کہ ایک لطیف عضر کا آدھا حصہ اور دوسرے عاصر میں سے ہر ایک کا آخوال (۱/۵) حصہ ل کر ایک کٹیف عضر کی شخیل ہوتی ہے۔ مثل لطیف المحال (۱/۵) حصہ فاک اس کر کٹیف عضر کی شخیل ہوتی ہے۔ مثل لطیف حصہ بانی ایک کا نصف حصہ اور 1/۵ حصہ والا یا ہوا۔ ۱/۸ حصہ آگ، 1/۵ مفت حصہ بانی 1/۵ تیر ہوتا ہے جس کی صفت آواز سائی دیتی ہے۔ ای طرح 1/2 حصہ ہوا کا اور چار مناصر کے ۱/۸ جس کی کر کٹیف ہوا ہن جاتی ہوا ہن جاتی ہوں کہ بیس کمیں ہوتا ہے اور اس طرح کٹیف آگ بیل اور خاک ہمیں دستیاب ہوت ہیں جس سے رنگ ذا اللہ کو در بو کا اصابی ہوتا ہے۔

عضوی اجمام عی تنایخ پذیر روحوں کے مکان میں۔ یہ صرف برہمہ کے تیاد کیے ہوئے اسٹیج کا کام دیتے ہیں۔ اپشدوں میں یافی بنیادی عناصر تسليم كي مح يير ان كو خاك، ياني. آك. بوا اور آكاش ك نام ے موسوم کیا گیا ہے۔ ابتدا میں یہ پانچوں عناصر معنوم نہ تھے۔ ممکن ہے ك ب ي يل يانى عن ايك خاص مضر خيال كيا كيا موكار ترتى ك أمكل منزل کے طور پر تمن عناصر خاک، یانی اور آمل اللیم کیے مے جیا کہ جماندوگر ایشد میں بیان کیا کیا ہے کہ یہ عناصر برہمہ سے بر ترتیب معکوس برآمد ہوئے ہیں۔ تقریا یہ مادی کا نات کے عیس دار، سال اور مھوس مالت کے ارتقا کے مطابق ہیں۔ اس تصور کے ارتقا میں آخری مزل کی محیل اس وقت ہوئی جبکہ ان مفروضہ عناصر کی تعداد ہوا اور ایقر کو شامل کرکے مائج کے ہوگئ۔ ای کو عملاً بعد میں آنے والے تمام فلنى بند نے تعلیم كيا تھا۔ ليكن يه عناصر بالكل بنيادى اور بے حد لطيف ہیں۔ ان می سے کثیف عناصر ندکورہ پٹی کرن کے طریقہ سے تار کیے جلتے ہیں۔ ان می سے ہر ایک عضر دوسرے جار عناصر کی آمیزش پر ستمل ہے۔ لیکن ایک مرکب کے طور پر جس مضر کا حصہ غالب ہو اس کا وبي نام ديا جاتا ہے۔ کثیف عناصر وہ بين جن كو بم فطرت بين موجود يات ہیں۔ حقیقا اسطااحات فاک، یانی وغیرہ سے مطلب یہی کثیف عناصر ہیں۔ رامان آجاریے نے بھی بعض صورتوں میں پڑی کرن کے نظریہ

کی بنیاہ پر اپنے وجودیاتی مسئلہ کی حمایت کی ہے۔ جس کے مطابق مرکی کا خات کی اشیاء غارقی جو سب مرکب ہیں ان سب میں پانچ عاصر شائل موقع ہیں، اگرچ وہ مختلف تناسب میں ہوتے ہیں۔ چنانچہ سراب کی صورت میں جو کچھ نظر آتا ہے وہ تو تیآ ہوا ریتیلا میابان ہوتا ہے جس میں کا ادراک ہوتا ہے۔ جس میں محمنا چاہے کہ واقعی طور پر وہی ہماری آگھوں کا ادراک ہوتا ہے۔ جس سمحمنا چاہے کہ واقعی طور پر وہی ہماری آگھوں کے آگے چیش کیا جارہا ہے۔ لیکن الی تھر سح صرف ان صور توں میں مناسب جوگی جبال کہ التہاں کا معروش پانچ عناصر میں سے ایک ند ایک مناسب جوگی جبال کہ التہاں کا معروش پانچ عناصر میں سے ایک ند ایک ہوتا ہے۔ لیکن التہاں کا معروش پانچ عناصر میں سے ایک ند ایک ہوتا ہے۔ لیکن التہاں صرف ان شاہ صور توں تک محدود نہیں کیا جاسکا۔ ہم چین کو چاندی سحجنے کی غلطی کر سکتے ہیں اور دونوں پانچ عناصر میں سے اصول کو وسعت وے کر مدد لیتا ہے اور اپنے نظام کے بنیادی اصول کو جسعت وے کر مدد لیتا ہے اور اپنے نظام کے بنیادی اصول کو چین بجانب قرار دیتا ہے۔

پیٹسل : ایک نوکدار آلہ جو کافذیا ای متم کی کی چیز پر تھے، کیریں

کھینچنے یا کیروں کی مدد سے شکلیں اتار نے کے لیے استمال ہوتا ہے۔
موجودہ دور میں بنسل عام طور پر گریفائٹ کی بنائی جائی ہیں۔ نہایت قدیم

زبانہ سے رکئین مٹی یا چاک نشان لگانے یا کیریں کھینچنے کے لیے استمال

ہوتے آئے ہیں۔ فرامین کے معر میں کیریں کھینچنے کے لیے جست کی

دھات استمال کی جاتی تھیں۔ عیسائی راہب بھی یہ استمال کرتے تھے۔
کریفائٹ کی بنی پنسلیں سولیوں صدی عیسوی سے بنا شروع ہو کیں۔
کریفائٹ کی بنی پنسلیں سولیوں صدی عیسوی سے بنا شروع ہو کیں۔
اٹھادویں صدی سے پسی ہوئی گریفائٹ میں گھئی مٹی ملاکر ان کی باریک

پنسلیم بنا کر بکا ایا جاتا ہے اور کلوی کی یا دھات کے بنے فول میں لگا دیا

جاتا ہے۔ کی رنگ دار شے، مئی اور موم کو ملا کر مختلف رنگ کی بھی

بنسلیم بنائی جاتی ہیں اور اب تو ان کے باہر کے صد دھات کے علاوہ

بانٹک کے بھی نے گھ ہیں۔

پیلکاری (Tapestry): باتھ کا بنا ہوا کیڑا جس میں طرح طرح کے گل بوئے اور تصویری بن ہوتی ہیں اور اکثر خوبصورتی کے لیے دیداروں پر نظات ہیں۔ یہ فن نہایت قدیم اور مقبول رہا ہے۔ اب بھی جو قدیم کی نئی ہوئی 1500 ق.م. کی حد میں ان میں ایک مصر کی نئی ہوئی 1500 ق.م. کی ہے۔ یہ فرائیس کی قبر سے نگل ہے۔ ایک اور تقریباً 4 صدی ق.م کی

چودہوی اور اففاروی صدی کے درمیان بوروپ کے اکثر مکوں میں خاص طور پر فرانس اور اسپین وغیرہ میں اس فن نے بوی ترقی ک، رفائل اور دوسرے بوے مصوروں کی بنائی ہوئی تصویروں کو میاکاریوں میں نتعمل کیا سمیا۔ بیسویں صدی میں پکاسو، براک وغیرہ کے بناتے ہوئے کارٹونوں سے میلکاریاں بنائی تی ہیں۔

پہلکاریوں میں اس طرح کام کیا جاتا ہے کہ کیڑے کی دونوں طرف نصوری کیساں رہتی ہیں اور یہ اون، ریٹم، دونوں کو ملا کر اور ان میں سنبرے تاگوں کی آییزش ہے بہ مثال اثر پیدا کیا جاتا ہے۔ امریکا اور یوروپ کے قائب گھروں میں اس کے ناور نمونے بحق میں۔ سب سے بوا خزانہ میڈرڈ کے شاتی محل میں ہے جو اب قائب گھر میں تبدیل کر دیا گیا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ وہاں جتنی پھلکاریاں میں ان کو ایک ساتھ کس مرک کر چیلا دیا جاتے تو وہ کی سو کیلو میٹر پر چیل جائیں گی۔ ہندہ ستان کے پہلا دیا جاتے اور ہمیانہ میں ایک طرح کی پھلکاریاں بنائی جاتی ہیں جو عام طرز سے مختلف ہوتی ہیں۔

پیے ٹا: اطالوی افظ ہے جس کے افظی معنی ہیں رحم۔ عیمائی فون المینہ میں ایک زانے میں اسے بوی معبولیت حاصل رہی ہے۔ اس میں حضرت عیمیٰ کے جمد خاکی پر حضرت مر یم کو سوگ مناتے ہوئے دکھلایا جاتا ہے۔ چود ہویں ممدی کے بعد اس موضوع پر دنیا کے عظیم مصوروں اور پیکر سازوں نے تھوریں اور پیکر بنائے ہیں۔ مشہور پیکر ساز مائیکل انجیلو نے ایچ ابتدائی دور میں ایسے کی پیکر بنائے ہیے جو فن کے اعلیٰ ترین نمونوں میں اور روم کے سینٹ پیٹر کے کرچاکھر میں لگائے گئے ہیں۔

پیٹر ، سیشٹ (Peter, Saint): سنٹ پیٹر کا حضرت مین کے بعد میسائی فد میں اس سے بوا رحبہ ہے۔ یہ حوادیوں کے خنرادے میں اور انجیل میں حضرت مین کے بارہ حوادیوں میں ان کا نام سب سے پہلا ہے۔ ان کا اصل نام سائن قلد حضرت مین نے انھیں سیفاس فلا ہے۔ ان کا اصل نام سائن قلد حضرت مین نے ان کا اصل عام سیفاس فلا ہے۔ ان کا اصل کا محق آدای زبان میں چنان کے ہیں۔ پیٹر کا لفظ ہونائی ہے اس کے معنی بھی چنان کے بی ہیں۔

بینٹ پیر بیت السعدہ (Bethsaida) کے رہنے والے تھے اور شادی شدہ تھے۔ معرت عینی نے افھیں اور ان کے بمائی ایڈریو کو اینا یرو بنانے کے لیے بلوایا قار دونوں مجمیرے تھے۔ انجیل سے ظاہر ہوتا ہے کہ پیر 12 حواریوں کی بیشہ پیٹوائی کرتے تھے اور وہ ان سب کے ترجمان تھے۔ این عواریوں سے مفتلو کرتے ہوئے حفرت میلی مجی اکثر ان ی کو خاطب کرتے تھے۔ بینٹ پیٹر کی بزرگی اس سے مجی ظاہر ہوتی ے کہ افھیں اس کا مجاز بنایا میا تھا کہ وہ حضرت عیلی کے بیفیر مونے کا اعلان کریں اور ان بی سے حطرت عیلی نے ایک چٹان کی طرف اشارہ كرك به كما تماكه من يهال اينا كليسا تقير كرون كا- وه آخرى كماني (Last Supper) میں مطرت مینی کے ساتھ تے اور ان عی کے ساتھ جیس اور حان کے ہمراہ کیتھ سیمین (Gethsemane) مجے تھے۔ جب ومال حفرت مینی کے ساتھ غداری کی مٹی تو بینٹ پیٹر نے ان کی مافعت من کوار محینی لی لیکن ای رات وہ ان سے مطر ہو محے۔ اس بات کی پش کوئی حطرت میں نے پہلے ہی کردی تھی۔ جب تجدید حیات (Resurrection) کے بعد حفرت میٹی بینٹ پیر سے ملے تو ان سے کہا : "ميري بعيرون كا خيال ركمناـ"

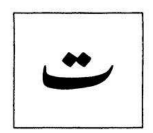
انجیل می کی واقعات ورج ہیں جن سے پتہ چانا ہے کہ حضرت عینی کے بعد بین بیٹر نے ان کے تاب کے فرائش اوا کیے تھے۔

او حظم میں آیام کے دوران بارہ حواریوں میں وہ سر براہ تھے۔ حضرت مینی کے مطلب زدگی کے بہت کم واقعات ملتے ہیں لین دوسری صدی عیسوی کے باخذوں سے ان کی زندگی کچھ حقائق ضرور سائے آتے ہیں۔ وہ 55 میں اطاکیہ سے دوم کے اور وہاں ایک مقائ چہی کے سر براہ کی حیثیت سے رہ لیکن الحمیں ردی شہنشاہ نیرو کے عظم کے اکھیں صلیب پر سر کے بل لئا دیا گیا۔ شہنشاہ قسطنسین نے اس مقام کے جہی تھیر کیا جہاں ان کا مدفن سمجھا جاتا ہے۔ بعدر حویں صدی میں اس

چری کی توسیع کی ملی اور اس مجد عظیم الثان کلیما بنایا میار یه روشن کیشولکوں کی مقدس ترین زیارت گابوں میں ہے۔ اس مقام پر کمدائی میں انسانی بڑیاں کی حمیں لیکن حتی طور پر ان کی یہ شاخت نہ ہو کی کہ وہ سینٹ پیر می کی ہیں۔

عیمائیوں میں یہ بات عام طور پر بانی جاتی ہے کہ انجیل میں مرقس کی کتاب (Baok of Mark) دراصل بینت پیٹر کے تزک (Memoirs) پر مشتل ہے۔ جباں بک بینت پیٹر کے خطوط (Epistles) کا تعلق ہے آگر کا خیال ہے کہ وہ ان کے نام سے غلط مشوب ہیں۔ بینت پیٹر چو کلہ حضرت عینی کے جائشین سمجھ جاتے ہیں اور انتقال ہے آبل وہ روم کے کلیسا کے سر براہ تھے ای لیے روم کو بینت یال اور اس کھانل کے سر براہ تھے ای لیے روم کو بینت یال اور اس کھانل کے حضرت عینی کا تائب تھور کرتے ہیں۔

ميكو (1932-1858) : اطالوى رماضى وان جو 1895 سے وم آخر تك تورین بوغورشی می ریاضات کا پروفیسر تھا۔ ریاضیتی منطق میں اس کی تحریری قدیم منطقی الجرا کو جدید طریقوں ت مربوط کرتی ہیں۔ اس کا نظام منطق فریگا کے نظام کی یہ نبت صراحت و شدت میں کم تر ہے۔ گر اس کی علامتیں فریکا کی علامتوں ہے سہل تر ہیں۔ اس نے پہلی بار صنف شمولت (جس کی علامت C ہے) اور صنف رکنیت (جس کی علامت E ے) کے تصورات میں تمیز کیا جنس اس سے سلے اکثر واضح طور پر ممیز نیں کیا جاتا تھا۔ 1889 میں میٹو نے اپی کتاب 'اصول علم الحساب' میں علم الحساب كو اصول مائے متعارف پر مبنی بتایا جنس اس نے جدید منطقی علامتوں کے ذریعہ فاہر کیا۔ ان می جار ماوات سے متعلق میں اور باقی یا فی ہندسوں کی مامیت اور ترجیب مے متعلق۔ اول الذكر كى بجر مثالین: (ز)اعداد کے معمن میں اس نے کہا کہ ایک ذکل سنف ایک لامحدود سنف ش بمیشه شامل موگ به N (N'CN) ایک نظام لامحدود اور ۱۸ و لی نظام (منف)- (ii) ایک لامحدود نظام عدد 1 سے شروع ہونے والا سلسلہ ہے۔ (N = 10) ويكر اصول بائ متعارف كى مجمع مثالين يه بين- بندم ايك عدو سے (iii) کی بھی عدو کے بعد آئے والا عدد بیشہ ایک عدو ہو تا ہے۔ (iv) کمی بھی دو ہندسوں (اعداد) کے بعد آنے والاعدد ایک سانیس ہوگا۔ (v) عدد حمی بھی عدد کے بعد آنے والا عدد نہیں ہے۔ ابتدا میں اس نے مفر (0) کو عدد تعلیم فیس کیا اس لیے اعداد کا سلسلہ اے شروع کیا کو بعد میں مفر کو بھی عدد تعلیم کرتے ہوئے اک مید مفر تعمار



ار و بیجان (Feeling and Excitement): جی طرح ای حرکات یلی (دیکیے مغمون محرکات) ایک مقمود ہوتا ہے، اس کی تہدیمی کرکات یلی دو اکسالی تقاضے کار فرما ہوتے ہیں۔ ای طرح بیجان یمی مقمود ہوتا ہے۔ دخوں یمی مقمود ہوتا ہے۔ دخون کا سامنا کرنے یا محبوب کو حاصل کرنے کے لیے خابت قدی ہے کام لینا مفروری ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ بیجان میں ایک طرح کی حدت بھی ہوتی ہے و انسان کو وقع طور پر اعما بھی بنا عتی ہے۔ اس کے مقابلے میں تاثر ایک بھی کی کیفیت ہے۔ سادہ اور بالکل ابتدائی۔ جب سے مقابلے میں تاثر ایک بھی کی کیفیت ہے۔ سادہ اور بالکل ابتدائی۔ جب سے مقابلے میں تاثر ایک بھی کی کیفیت ہے۔ سادہ اور بالکل ابتدائی۔ جب سے مقابلے میں تاثر ایک بھی جو تیجان بی جاتے ہے۔

تاثر کے بارے می ماہر نفیات مجتر (Tachner) کا یہ نظریہ ہے کہ یہ بنیادی طور پر دو انواع کے ہوتے ہیں۔ ایک فوش گوار اور دوسرا عافوهگوار۔ البت یہ مرکب اور کثیرالا شکال ہو تکتے ہیں لیکن ایک دوسرے ماہر نفیات و لعم دون (Wilhelm Wundt) نے تاثرات کی امناف بندی موئے موئے فصائص کے ذریعہ کی ہے۔ یہ فصائص تمین متم کے ہوتے ہیں۔ ای لیے وقتر کے نظریہ کو نظریہ ابعاد خلافہ (Tridimensional کا مام دیا گیا ہے اور یہ تمین ابعاد ہیں: (1) فوشگوری و ناخو فلواری (Tension کا م دیا گیا ہے اور یہ تمین ابعاد ہیں: (1) فوشگوری و ناخو فلگواری (Excitement and کا م در (3) جوش اور پر مردگی (Excitement and در (3) جوش اور پر مردگی اعتراضات ہوتے رہے ہیں۔ ورڈ ورتحد نے اے تاقس قرار دیا۔

تاثر اور حرک فعلیت (Motor Activity) ان دونوں کا واسطہ فارجی دنیا سے بہ لیکن تاثر ہی مرف فوش کواری یا باخوش کواری کا احساس ہوتا ہے اور حرکی فعلیت کا عدما ماحول سے نیٹنا ہے۔ اس کے باوجود ان دونوں میں کمرا تعلق ہے۔ ہم جب ناخوش کوار ماحول سے چمٹکارا یائے

کی کو صف کرتے ہیں جب بی ناخوش محواری کا احساس ہوتا ہے۔ یہ احساس شدید ہمی ہوسکتا ہے اور انتہائی خفیف ہمی۔ یعض لوگوں کا خیال ہے کہ ناثر کے بغیر حرکی فعلیت کے باور در کہ فعلیت اپنا کام کر کئی ہے۔ اثر تاثر ہمی حرکی فعلیت کے باوجود زندہ رہ سکتا ہے۔ شاڈ جب ہم کھیل میں معروف ہوتے ہیں تو اس فوق اور انتهاک میں خوشکواری یا ناخوش کواری کا احساس نہیں رہتا اور اس طرح ہم فلم ویکھنے جاتے ہیں تو صرف تفریح کے لیے کوئی حرکی فعلیت متعود نہیں ہوتی۔ ہم نہ باحول کو بدلتا چاہتے ہیں اور نہ اے بر قرار رکھنا چاہتے ہیں۔ بعض باہرین اس سے انفاق نہیں کرتے۔ ان کا خیال ہے کہ ہر حرکی فعلیت حرکی فعلیت کری معن میں باثر ہوگا خواہ کتا ہی بگا ہو اور بر تاثر کے ساتھ حرکی فعلیت کا ہونا ضروری ہے۔

جس طرح شدید حرک سرگری میں تاثر بیکھے پر جاتا ہے ای طرح بعنی وقت ذائن کام میں مجی تاثریں بیٹت پر جاتا ہے۔

ایک می چز کا تاثر سب می یکساں قبیں ہوتا مثلاً اگر موسیقی کو لے لیس تو بعض کو کلائیکی موسیقی پند آتی ہے، بعض کو قلی۔ اس قوت شاک کا انحصار ننے والے کی اپنی صلاحیت، تربیت اور موسیقی اور موسیقاروں سے واقفیت وفیرہ پر ہوتا ہے۔

تا اثرات کے مقابلہ میں بیجان بہت شدید ہوتا ہے۔ اس میں فرد انتہائی شدید اضطرابی کیفیت میں جتا ہوجاتا ہے۔ یہ فالص نفیائی کیفیت کردار، شور اور اعضا کو ای لییٹ میں لے لیتی ہے۔ اس سے کردار بدل جاتا ہے۔ شعوری کیفیت وگر گوں ہوجاتی ہے اور اندرونی اعضا بھی معمول کے مطابق کام نہیں کرتے شان غم یا فسہ کی حالت میں جو بیجائی کیفیت پیدا ہوتی ہے اس سے خون کا دہاؤ بڑھ جاتا ہے، دل کی حرکت میں تیزی تیجا ہوتی ہے، دل کی حرکت میں تیزی کے اتا ہے، دل کی حرکت میں تیزی کے اتا ہے، دل کی حرکت میں تیزی کے اتا ہے۔ اس کے اور معدو بھی متاثر ہوتا ہے۔ اس کے

کیفیت میں نظر آتی ہے۔

علاوہ کردار میں مجی فرق آتا ہے۔ سخت فصر کی حالت چرہ اور برناؤے مید وسطیٰ میں میسائیوں نے تالمود کا کانی فزائد ہاہ کردیا۔ جملکنے گئی ہے۔ آدمی ایسی چیزیں کہد اور کر گزرتا ہے جو بارش حالت میں اللہ میں کرتا۔ یہی صورت میت وفیرہ کی وجہ سے پیدا ہوئے والی پیجانی

تالیس (Thales, 624 B.C.- 546 B.C.): اینیات کو چک می جزیره آبونیا کے بندرگاه ملیس کا باشده علیس مغربی فلفه کا خالق کهلاتا ہے۔ اس نے بائی کو کا کنات کی حقیقت سلیم کیا۔ ہرشے کا اصول بقا پائی ہے جس پر تمام اشیا کی بقاد ننا کا دارد مدار ہے۔ اس کے مطابق زمن جو چیٹی ہے بائی پر تیر ری ہے اور تی تمام تر نمود کی ضامن ہے۔

ہیروؤوٹس کی تحریوں میں ذکر ہے کہ اس نے فارس و مسر کا سفر کیا۔ وہ ریاضیات، ملم البندسہ اور فلکیات کا باہر تھا۔ اس نے 28 مگر 585 ق.م. کو واقع سورج گہن کی چشین گوئی کی تھی جو صادق آئی۔ مسر میں اہرام مسر کی بلندی کی پیائش ان کے سائے کے لمبائی کی مدو ہے کی۔ اس نے بحری جہادوں کے لیے ایک فاصلہ پیا آلہ کی ساخت بھی کی۔ بھول ارسطو تالیس تمام کا نات کو حیات ہے بات تما۔ اس کے طبی فلنے میں نظریہ روحانیت بادہ اور فطرت پرس کی جھلک نظر آئی ہے۔ اس نے بادہ اور حرکت کو بچا کر کے بیہ تصور کیا کہ بیہ قوت تمام تر کا نات میں جلای و رادی و سادی ہے۔

تان سین کی پیدائش، ند بب اور موسیق کی پیدائش، ند بب اور موسیق کی تعلیم کے بارے بی کوئی مصدقہ مواد نہیں بات کین اس بات پر اتفاق ہے کہ دو ایک عظیم موسیقار سے۔ ایوانفسل نے اکبرناسہ بی تکھا ہے کہ موسیقار سے۔ ایوانفسل نے اکبرناسہ بی تکھا ہے کہ محصط بزار سال بیں شاید بی کوئی کا وزت ایسا پیدا ہوا ہوگا۔ جبا گیر سین نے کی راگ راگئیاں بنا کیں۔ میاں کی توری، میاں کی سارشک، میاں کی طہار اور درباری کا گلزا ان کی چند ایجادات ہیں جو اس وقت تک زندہ رہیں گل جب تک زندہ میں گل جب بیک ہیں جد واضعار کو موسیق زندہ ہے۔ دو صرف کا تیک بی نیس باتک بھی جد۔ وہ اشعار کو موسیق بی دھالے سے۔ راگ کلیدرم، میں ان کے بنائے ہوے کئی دھرید دیے گئے ہیں۔ ان کی دو تصانیف علیت سازا اور راگ مالا مشہور ہیں۔ راجہ تواب علی نے اپنی معرفت علیت سازا اور راگ مالا مشہور ہیں۔ راجہ تواب علی نے اپنی معرفت

تان سین کوالیار کے رہنے والے تھے اور پنا کے راجہ رام چند مجھیلہ کے یہاں ملازم تھے۔ راجہ ان کا بڑا قدردان تھا اور ان سے حد درجہ انس رکھتا تھا۔ سلطان ابراہم نے تان سین کو اپنے دربار میں بلانے تالموو (Talmud): تالمود کے معنی جرانی میں علم یا علیت کے ہوں اور سے بیودیوں کے ان قوانین اور سے معروبوں کی ایک مقدس کتاب ہے۔ یہ بیودیوں کے ان قوانین کا مجموعہ ہے جو سید بسید، زبانی، روایتوں کے ذریعہ پنج ہیں۔ یہ الهائی اور دوری کہ بیل ہیں۔ اللہ ہیں جو لکھی ہوئی مالت عمر فی ہیں۔ اس میں برے یہودی رویوں کی وضاحتی، نظریے، تغیریں سب جع کردی گئی میں۔ تاری برحمہ کے کئر یہودی ہر مسئلہ میں حمد آخر سمجھے ہیں اور عہد نامہ نتیت کے بعد یہ ان کے لیے سب سے اہم کتاب ہے۔ اس کے دو حصہ ہیں۔ ایک بوشنا (Mishna) ہے جس میں تمام زبانی توانین اس کے دو حصہ ہیں۔ ایک بیشنا اور یہ مواد عبرانی زبان عمل ہے۔ دوسرا حصہ جو جمارہ (Gernara) کہا تا ہا میں میں آدائی زبان عمل ہے۔ دوسرا ہے اور یہ حصہ وضاحتوں اور تغیروں پر مشتل ہے۔ بوشنا جج احکامات پر مشتل ہے۔ وشنا جج احکامات پر مشتل ہے۔ اور اس میں 63 شقیس ہیں۔ ان عمل سے صرف کا کا کہ بحد عبراے یا وضاحتیں اور اتعمریں ہیں۔ ان عمل سے صرف کا کا کہ بحد عبراے یا وضاحتیں اور اتعمریں ہیں۔

آن تک جو بشنا موجود ہے یہ پوری کی پوری بیدوا اول (Judah i) نے 200 میں مرتب کی تھی۔ اس نے قالونی امور سے متعلق پورے مواد کو ایک جگد کیا، انھیں ترتیب دیا اور اس کے بعد پہلی اور دسری صدی کے بیعدی عالموں نے اس کی جو تغیری اور وضاحتی کی درسری صدی کے بیعدی عالموں نے اس کی جو تغیری اور وضاحتی کی تحریدوں کو۔ فلسطینی اور بابلی درسگاہوں میں جو تالمود تیار ہوئے وہ کوشائی تالمود پانچویں صدی میں مرجب ہوا اور بابلی چھٹی صدی میں۔ بابلی تالمود پانچویں صدی میں مرجب ہوا اور بابلی چھٹی صدی میں۔ بابلی تالمود زیادہ وضاحت سے اور طویل ہے جبکہ فلسطینی تالمود آسان اور مختفر ہے مگر یہ نہ مرف قانونی مسائل کا مجموعہ ہیں جالمدہ ملم بیت، جغرافیہ، تالمود کا بھی ہے مثال خزانہ ہو جبکہ بابلی تالمود طویل اور وقیل ہے اور معلومات کے لحاظ سے بھی یہ مثال خزانہ ہو جبکہ بابلی تالمود طویل اور وقیل ہے اور معلومات کے لحاظ سے بھی یہ بیار الحالق اصولوں کو مثانوں، قصوں وغیرہ کی مدد سے سجمایا گیا ہے۔ اس میں میں در الحالق اصولوں کو مثانوں، قصوں وغیرہ کی مدد سے سجمایا گیا ہے۔ اس میں نہ بی اور اطالق اصولوں کو مثانوں، قصوں وغیرہ کی مدد سے سجمایا گیا ہے۔

کی بوی کو شش کی لیکن ناکام رہا۔ لیکن جب اکبر نے اپنے قدیم اور مقرب الله خال قور بی کو اس مقصد کے لیے راجہ رام چند کے پاس بیجبا تو وہ الکار ند کر سکا۔ چنانچہ اس نے بے شار شما تف اور ساز و سامان کے ساتھ الله شد کر سکا۔ چنانچہ اس نے ب شار ما کبری میں 1562/63 میں پہنچہ، کان سین کو رفعت کیا۔ تان سین وربار اکبری میں 1562/63 میں پہنچہ، کہا محفل میں نفر سرا ہوئے تو اکبر نے انحیس دو لاکھ روپے انعام میں دیے۔

تان سین اپی اکثر تصانف اکبر کے نام موسوم کی تھیں۔ ان کے دو بیٹے تھے۔ پہلا تان ترقک خان جو دربار اکبری کا مغنی تھا اور دوسرا بلاس جس کا والد لعل خال دربار شاہ جہائی کاسب سے معروف موسیقار تھا۔

26 اپریل 1589 کو تان سین کا انتقال ہوا۔ جس پر اکبر نے کہا کہ تان سین کی موت ننے کی موت ہے۔ معزت محر فوث کوالیاری کے مقبرہ کے قریب تان سین کا بھی مقبرہ ہے۔ تدفین کے وقت اکبر کے تھم سے تمام مغنی موجود تھے۔

نان سین کی ایک کتاب بدہ پرکاش ہے جس کا فاری ترجد افری ترجد الموسیقی کے نام سے علیم محمد اکبر ارزائی نے کیا تھا، اس کا ایک ننظ مکتبد دارالعلوم اسلامیے بیٹاور میں محفوظ ہے۔

تجارتی ( تشهیری) نشریات: امریکا می با قاعده رید یو بردرام ک ابتدا 1920 میں بول۔ ایک رید یو اسٹین 1922 میں صرف تشہیری مقاصد کی غرض ہے قائم کیا تھا۔ عائم باقاعده اور منظم تجارتی نشریات کا آغاز 1926 می میں بول اس کے بعد کی ممالک نے رید یو سخیری فارائع کے لیا شروع کیا۔ ان سب ملکوں میں جہاں رید یو کو تشہیری فارائع کے لیا استعمال کیا جانے لگا نہ مرف فری اشتہارات میں اضافہ بوا بلکہ تشہیر کی استجار اس بھی پیدا ہو گئے۔ رید یو کی ایجاد ہے بہلے اخبارات دیواری اشتہارات (بوردگک) اور سنیما تشہیر کے سب سے بوے ذرائع ہے۔ رید یو اور نیلی ویژن کا داخلہ، اس میدان میں مقابلتا صال می کا ہے۔ عائم ان فرائع نے مقابلہ میں رید یو اور کی فوقیت اس لیے بھی حاصل ہے کہ وہ خواعد کی حدود کو توز کر بہ آسائی ان پڑھ لوگوں تک رسائی حاصل کر فوقیت اس لیے بھی حاصل ہے کہ وہ خواعد کی حدود کو توز کر بہ آسائی ان پڑھ لوگوں تک رسائی حاصل کر لیے ہیں۔ دیگر خصوصیات بن کی بنا پر الیکٹرائک تشہیر کے ایک انم ذریعہ لیے ہیں۔ دیگر خصوصیات بن کی بنا پر الیکٹرائک تشہیر کے ایک انم ذریعہ لیے ہیں۔ دیگر خصوصیات بن کی بنا پر الیکٹرائک تشہیر کے ایک انم ذریعہ لیے ہیں۔ مامل ہو گئی ہے۔ حسب ذیل ہیں:

(الف) ريديو/ني وي كا پيام بدي حد تك مخص اور خي نوعيت كا

ہوتا ہے اور براہ راست سننے والے کے کانوں تک پہنچ جاتا ہے جاہے وہ کسی اور طور پر معروف بی کیوں شہو۔ (ب) انسانی آواز جو ریڈیو / فی وی پر سن جاتی ہے، مشتہرہ اشیا کی نوعیت کے بارے جس ایک طرح کا حسن طن پیدا کر ویتی ہے۔ (ج) ریڈیو / فی وی کا ذریعہ ترسل بوا می فیکدار ہوتا ہے اور اگر اے ذرا خوش اسلوبی ہے استعمال کیا جائے تو اشیا کی تشمیری بوے موڑ انداز ہے کی جا عتی ہے۔ (د) ریڈیو / فی وی پر ایک تشمیری پیام بار بار چش کیا جاسکتا ہے۔ اس کے نتائج مجی اجتھے ہوتے ہیں اور زیادہ لاگرے مجی نیس آتی۔

پرانے ریکارڈ سے ظاہر ہوتا ہے کہ ہدو سان میں تجارتی فریات کی ابتدا 1927 میں ہوتی خب کہ چند سال تک انڈین براؤ کو سے کہ چند سال تک انڈین براؤ کا شاشک سمپنی نے کام کرنا شروع کیا تعاد لیکن جب آل انڈیا ریڈیو کا تیام محل میں آیا تو انڈین براؤکا شاشک سمپنی کی سر گرمیاں بند ہو شکی۔ تاہم یہ مجیس سے 'وودھ بحارتی' کے بردگرام میں تجارتی تشمیر کا آغاز کیا۔ مجیس سے 'وودھ بحارتی' کا نام دیا گیا ہے۔ کین تولی مفادات سے تعلق رکھنے والے امور کا ایک و سے وائرہ میں جارتی کا مار دیا گیا ہے۔ کیمنسلق دوسری سروس سے کام لیا جاتا ہے اور نجر دودھ بحارتی ایک مختلق دوسری سروس سے کام لیا جاتا ہے اور نجر دودھ بحارتی ایک مرکزی سروس ہے لیکن اس کے برعش آل انڈیا ریڈیو کے مختلف اسٹیش مرکزی سروس ہے لیکن اس کے برعش آل انڈیا ریڈیو کے مختلف اسٹیش مرکزی سروس ہے لیکن اس کے برعش آل انڈیا ریڈیو کے مختلف اسٹیشن مرکزی سروس ہے بھارتی کی بردگرام سارے ملک میں تجیلے ہوئ سے معدد کرتے ہیں۔ ودورہ بھارتی کے پردگرام سارے ملک میں تجیلے ہوئے معدد کرانے میں۔

نومبر 1967 میں ممئی، پونا اور ناگیور کے وورھ بھارتی میڈیم ویو چینل سے تجارتی تشہیر کا آغاز ہوا اور بندر تک آل انڈیا ریڈیو نے وودھ بھارتی کے دیگر چینلوں سے بھی تجارتی سروس شروس کر دی۔ اب ریڈیو نٹ ورک نے تشہیری نشریات کو کانی وسعت دے دی ہے۔ ٹی وی کے مختلف چینلوں سے بھی تجارتی نشریات کو کانی وسعت حاصل ہو چی ہے۔

منارتی نشریات کے مقاصد کو مختر آبوں بیان کیا جاسکا ہے:

(1) سرکاری فزانہ کے لیے مزید آمانی فراہم کرنا۔

(2) زر می اور منعتی دونوں متم کی پیداوار بوصانے میں مدد کرنا، خاص طور پر دو اشیا جن کا تعلق عام استعال سے ہوتا ہے۔ (2) اسیاف الاور تا ترنگ: اس کا دوران ہر اشتبار کے لیے پدرو، تھی

یا ساتھ کنڈ کا ہو سکا ہے۔ یہ اشتبار برسر موقی زبانی اعلان کی شکل

ھی یا گھر اورامائی روپ بھی چش کیا جاتا ہے۔ یا چر وہ شیت کے

تیرایہ بھی ہوتا ہے جے جمنکار بھی کہا جاتا ہے۔ نائم چیک اور اسیات

کے کات کی شرح اشتباری وقت کے لحاظ ہے الگ الگ ہوتی ہے۔

کافات کی شرح اشتباری وقت کے لحاظ ہے الگ الگ ہوتی ہے۔

علاق ہوتی ہے۔ اس کے لیے اشتبار کندہ زیادہ افقت خرید تا ہے۔

جس کا دوران وس پندہ یا تھی سنت کا ہو سکتا ہے۔ اس بھی اشتبار کے علاوہ ضنے والوں کے لیے کوئی دلیے پ

پروگرام بھی چش کرتا پڑتا ہے۔ وہ اپنے مقررہ وقت کا دس فیصد کے مناس سوتے پر اپنے تجارتی بیام پر سرف کا دس فیصد حصد کی مناس سوتے پر اپنے تجارتی بیام پر سرف کرتا ہے۔

تجارتی نشریات جس کا آغاز بندوستان می بوے فور و فوض کے بعد عمل میں آیا جزی سے ترقی کرتی گئی۔ اشتبار کنندوں نے با ال اس بات کو محسوس کر لیا کہ رفرہ / ٹی وی کے ذریعہ ان کی اشیا کی تشمیر کے روشن امکانات موجود ہیں۔ چنانچہ اب ہر سال تمام اسٹیشنوں سے ہمہ اقسام کی خدمات اور اشیا کی تشمیر کی جاتی ہے۔ ان میں سے اہم یہ ہیں:

زری متروریات، بائیکل، موز سائیل، کار، مترویات، بیکنگ خدمات، خوشبودار اشیا اور عورتوں کے سقمار کے دوسرے سامان، کفلکفوری کی خوردنی اشیا، صابن اور کپڑے دھونے کے بوور، الکنریکل آلات، کپڑے، نفذائی اشیا، صحت عامد کی خدمات اور انشورنس۔ ایک ادویات جن میں واکٹر کے مشورہ کی ضرورت نہ ہو۔ کیڑا مار دوائیاں، پیشف، ریم یو ور بیاشک کی بی ہوئی اشیا، سلائی کی مشین، جرتے اور ان کی پائش، حمل و نقل کی خدمات، برتن، کمریاں اور شیری و دیکی آبادی کی روزانہ اور موسی ضروریات کی انقداد اور دیگر اشیا۔

تجربیت (Empiricism): قلف کا ایک نظریہ جس کے مطابق تمام علم مرف تجربہ کے دربعہ حاصل ہوتا ہے۔ تج بیت کے اکثر فلفیوں کے نزدیک حواس کے دربعہ بیرونی مشاہدات کے علاوہ اس بی اندرونی مشاہدہ بینی دباغ پر مشاہدہ کا اثر اور اس کا عمل بھی شامل ہے۔ یہ نظلہ نظر تحقیق کے نظریہ کے خلاف ہے۔ اس لیے کہ اس میں اندرونی خیالات کی جمہ نہیں ہے۔

(3) مار فین کو اس بات سے الکاہ کرنا کہ ان کی ضروریات کی اشیا کہاں دستیاب ہو ستی جیں۔

(4) پیدا کنندوں میں صحت مند مسابقت کا جذبہ پیدا کرنا، تمہارتی سروس
کی تشجیری نشریات اور ہماری تو می پایسی میں مطابقت پیدا کرنے کی
خرض سے تمہارتی نشریات کا ایک ضابط اظال بھی وشع کیا گیا ہے۔
اس میں اشتہار بازی کے طور طریق کے عام قواعد چیش کیے گئے
ہیں۔ اس کے علاوہ یہ ضابط ان اصولوں کی عمل آوری کے طریقہ
کار سے بھی بحث کرتا ہے۔ نیز اس میں اڈورٹائیز میک کونس آف
اشیا کے مقرر کروہ اظافی اصولوں کے علاوہ ادویات کی تشجیر سے
مقرد کروہ اظافی اصولوں کے علاوہ ادویات کی تشجیر سے
معادات کو بھی شال کر لیا ممیا ہے۔ اس ضابط اظاف میں وہ
اصول بھی درت ہیں جن کی پابندی ریدیو/ ٹی وی اور تشجیری
اعون کوکرئی پرتی ہے۔

حبارتی اطلاعت مخصوص فی معیارات اور بدایات کے مطابق عناطیسی ریکارڈیک نیپ پر ریکارڈ کیے جاتے ہیں۔ اس میں ایک خاص شم کی شیپ کی پھر کی استعال کی جاتی ہے۔ آل انثیا ریدیو / ئی وی کا عملہ تمام اشتہارات کے مضابعت کی جائی کرتا ہے تاکہ وہ تجارتی نشریات کے ضابط اختان سے ہوئے نہ ہوں۔ آگر کی اشتبار میں کی مشتبر شے کی حد سے زیادہ یا مبالف آبیز انداز میں تعریف کی گئی ہو جس سے سامعین کو فلا منی پیدا ہونے کا اندیشہ ہو تو ایسے اطلاعت کی اجازے نہیں دی جائی۔ ای طرح ایسے اشتہارات کو جن می کی خفیت یا نام یا کی واقعہ، قوی تصور یا طلاقات ہی اختیارات کو جن میں کی خفیت یا نام یا کی واقعہ، قوی تصور یا طلاقاتی جند تو ایسے اشتہارات کو جن میں کی خفیت یا نام یا کی واقعہ، قوی

ہر ملک میں اشتہارہازی کے لیے مقررہ وقت الگ الگ ہے۔ ہندوستان میں وودھ بھارتی کے چینلوں سے نشریات کے جملہ وقت کا دس فیصد حصہ اشتہاروں کے لیے مختص کیا جاسکتا ہے۔ کسی کھنٹہ کے دوران نشر ہونے والے پروکرام کی متبولیت کے لھاظ سے فروشت شدنی وقت کو مختلف اقسام میں بائا جاتا ہے۔

اشتہار کشرہ تین طرح کے او قات خرید سکتے ہیں۔ وہ یہ ہیں:

(1) ٹائم چیک : اس کا وقت سات سکنٹر کا ہوتا ہے اور مخلف چیناؤں

ے ایک مقررہ وقت ہی پر نشر کیا جاتا ہے۔ ٹائم چیک میں پہلے
فیک وقت کا اطان کر دیا جاتا ہے اور پھر متعلقہ شے یا خدمت کے
بارے میں تھیر کی جاتی ہے۔

مکال علامتی صورتوں میں ظاہر ہوتی رہتی ہے جبکہ تخلیقی اظہار کی بنیاد ہی خلیق علامت یر ہے۔ ان اکمشافات کی بنیاد پر یہ کہنا مکن ہے کہ نفساتی نظ نظرے حلیق توت دو سلموں پر رونما ہوتی ہے ایک جبنی حلیق جو مخلیق کی بنیادی سطح ہے، اس کا اظہار ہر اس عمل میں کسی نہ کسی مد تک ہوتا ہے جو بے ساختہ ہو اور جس میں احساس اور مخیل کی کار فرمائی ہو۔ اس سط کی محلیق پر ہر انسان بحیثیت انسان کے فطری طور پر قادر ہوتا ہے اور دوسری ارتقائی مخلیق جو مخلیق کی ٹانوی سطح ہے، اس کا ذکارانہ اظهار شعرو ادب، رقص و موسیقی اور فلف و سائنس کے تبذیبی وسیوں کے ذریعہ ہوتا ہے۔ یہ ایک محمرا نفساتی چیدہ لیکن مربوط عمل ہے جو بے شار تضادات مثلًا فعل و وجدان، شعور و لا شعور، جذبه و فكر ذبني صحت اور زہن انتظار، چید گی اور سادگ کے بنیادی تکراؤ سے جمنم لیتا ہے۔ نفساتی نقطے یر ان کا تصادم ہوتا ہے وہاں یہ تضادات ایک باورائی کیفیت سے دو ور ہوتے ہی اور ایک ایے حری اور ارتفائی عمل کی صورت میں ظاہر ہوتے ہیں جے ہم حلیق عمل کہتے ہیں۔ کیونکہ اس کا نتید ایک منفرد اکائی کی شکل میں ظاہر ہوتا ہے۔ برعسان نے عقل و وجدان کا جو تضاد پیش کیا ے وہ تحلیق عمل میں نیاں کشاکش کے ایک بمادی پہلو کا اظہار ہے۔ ر مسال عقل (یا دانش) کو ایک ا قلیدی ر بحان ہے تعبیر کر تا ہے جس کا خالص اظهار رياضي من اور تجرلي اظهار سائنس من موتا ب- وه وجدان كو مقل کی ضد قرار ویتا ہے۔ وجدان احساس کی سطح پر اوراک کرتا ہے۔ مقلی طریقة ادراک منطق بے اور وجدانی طریقة ادراک نیم احمای اور بادالطه ایک تخلیق فنکار سائل کا عل عقل کی بنیاد بر ااش کرنے کا اہل بوتا ہے۔ لیکن وہ عقل کی حکر انی قبول نہیں کرتا وہ وجدان پر زبروست تکمیہ كرتا ہے اور خود الى اور دوسروں كى ذات كے غير عقلى ببلووں كى تعظيم

بر سنان ہے کمی مد تک مماش فرائڈ (Freud) کا نظریہ الشعور ہے جس نے ذہن انسانی کو تین تنظیموں میں تشیم کیا ہے۔ الشعور، پیش شعور اور شعوری گلر بری مد تک مقلی تقیدی اور منطق ہوتی ہے۔ الشعوری بری مد تک دائرہ افتیار ہے باہر ہے اور الشعوری گلر ایک اعدود کی دوج ہے پیش شعور میں آنے ہے قاصر رہتی ہے۔ ان دونوں کے بر ظاف پیش شعوری کلر بری مد تک حرکی اور وجدانی ہوتی ہے۔ پیش شعور میں خیالات و احساسات ایک دوسرے سے کھراتے ہیں،

للف تجریت کے نزدیک ہارے تمام خیالات کی بنیاد تجربات پر بہد طبق دنیا کے بارے میں ہمارا علم اس کے سوا کھ اور نہیں ہے کہ ہم کوئی ایک خاص مثال لے کر اے عمومیت کا جامہ پہنا دیتے ہیں اور اس لیے ہم زیادہ نے زیادہ امکان کی اعلیٰ ترین منزل تک تی پہنچ کے ہیں، اس سے آگے نہیں جائے۔ اس مکلب خیال کے اکثر قلفی کم از کم یہ مائے ہیں کہ بعض چیزوں میں جائی ہوتی ہے مثل ریاضی یا منطق دفیرہ میں، کین ان قلفیوں میں ہے ایس ل پہلا تھا جس نے یہ کہا کہ ان علوم میں کین ان قلفیوں میں ہے ایس ل پہلا تھا جس نے یہ کہا کہ ان علوم میں جی تجربہ کی بنا پر عمومیت کا جامہ پہنایا جاتا ہے۔ برطانوی قلفہ میں تجربیت کو سب سے اہم مقام حاصل رہا ہے۔ اس کے حامیوں میں میکن، کو کیا۔

تخلیقی ار تقا (Creative Evolution): فلف کا ایک نظریه جو مشہور فرالسی فلف اے بر گرسان (A. Bergson) نے بیدویں مدی کے شروع میں پیش کیا تھا۔ اس نے 1911 میں ایک کتاب " تخلیق ار تقا کا عرب میں کیا ہے اور تقا کا تصور پیش کیا گیا ہے جس میں افراد کی ذہانت اور اس کے آزادانہ استعمال کو تسلیم کیا جاتا ہے۔ یہ پرانے تمام جبری منصوبوں (Deterministic Hypotheses) ہے۔ یہ پرانے تمام جبری منصوبوں فلزیہ کی بنیاد اس بات پر رکمی تھی کہ مادہ اور تو حیات کیا بات پر رکمی تھی کہ مادہ اور تو حیات این افریکی جس کے دران اپنا راست بدلتی اور دو حصوں میں بنی جاتی ہوا کہ اور قا بموار اور بندی ہوتا ہے۔ توت حیات کا اثر این مادی ارتقا بموار اور بندی ہوتا ہے۔ توت حیات کا اثر این مادی ارتقا بموار اور بندی ہوتا ہے۔ توت حیات کا اثر این مادی ارتقا بموار اور اس کی کوئی جیشین گوئی فیس ہو تی۔

خیلیقی عمل (Psycho Creativity): حیلیق عمل کے ہارے ذہن میں ایک مخصوص معنی ہوتے ہیں۔ یعنی انسان کی ظا قاند مطاحیتوں کا مخصوص میڈیم مثل شاعری، ادب، موسیقی، رقص، سگ تراثی، نن تغیر، وغیرہ کے ذریع فن کاراند اظہار۔ دوسری طرف برگسان جاندار شے کی فطرت کا جو لازم ہے اور حیات کے ارتقائی عمل میں مضر ہاندار شے کی فطرت کا جو لازم ہے اور حیات کے ارتقائی عمل میں مضر ہے۔ یک فطرت کی اجتماعی لاشعور کے تصور اور صورت اوئی مین کہ شرکر کائیٹ کی دو سے یہ وکھانے کی کوشش کی ہے کہ ذبح انسانی کی گھرائیوں میں ایک ایک قوت ہے جو بلا لحاظ زباں و

بنے کے اور بھرتے ہیں اور بے شار غیر موجودہ کلری تنظیمیں قائم کرتے ہیں۔ نے پیکر تراشحے ہیں اور کی خارقی یا وافلی تحریک کے تحت اظہار پذیر ہو کے ہیں۔ کائن (Kahan) اور بینڈرک (Hendricks) کی جحقیقات کے مطابق بھی خلیق عمل پیش شعوری میں رونما ہوتا ہے۔

تخلیق کی نفیات مجھنے کے لیے چند اہم موالات ذہن میں پیدا ہو تھے ہیں۔ جو تھی ہیں۔ ہوتے ہیں۔ حلاق اللہ علی ابعاد کیا ہوتا ہے؟ حلیقی تجربے کی ابعاد کیا ہیں؟ حلیقی صلاحیتوں کی نوعیت کیا ہے؟ حلیقی عمل کن جذباتی اور نفیاتی کیفیات میں رونما ہوتا ہے؟ اور فن کارک مخصیت کی نمایاں خصوصیات کون می ہر؟ اور کیوں؟

تخلیق عمل کے ارتقائی منازل: بھین سے جوانی اور برھایے تک فہم و ادراک و اکتباب کر و احباس و شعور اور مذب وعمل کے وسلوں ہے ماصل کی ہوئی انبانی زندگی کے تمام تر تج بات مافظے میں محفوظ نہیں رہ عے بلد ان می بے بیشتر لاشعور کے ان محت خزائے میں معل ہوتے رجے ہیں۔ جیاں جبنی محرکات کی کار فرمائی مجی ہمہ وقت رہتی ہے اس دوران قوی ترین جنسی جبائوں کی فعالیت مجی شدید تر ہوتی ہے جن کا مجربور اور بے روک اظہار عام زندگی کے تبذیبی وائرے میں ممکن نہیں ہوتا۔ ان تمام عناصر کی حرکت اور ان کا باہی تسادم ان کی بدلی ہوئی شکلوں کو پیش شعور میں پہنچا دیتا ہے۔ پیش شعور میں تحکیقی اور علامتی صلاحیتیں عمل پی ا ہوتی ہی الندا تعلیقی قوت کی بالدی کے تمام تر امکانات بوشیدہ ہوتے ہیں۔ پیش شعور جو تکہ شعور و لاشعور کی ورمیانی کڑی ہے اور دونوں کے مقالمے میں زیادہ آزاد اور متحرک ہوتا ہے اس لیے تحلیق کر کا يبلا جولا چين شعوري جي جنم لينا ہے اور باليد كى كى ايك خاص منزل ير تنفخ کے بعد یہ ایک اندرونی نفساتی دہاؤ کے زیر اثر شعور کی سطح پر ایک برتی کیفیت میں ازخود أبحر آتا ہے۔ ای برتی خال کی شعوری مرفت کو عرف عام میں کم وجدان، عرفان، یا الهام کہتے ہیں۔ جذباتی اعتبار سے سے بہت بوان خیز، برشعور اور اکثر اوقات جنون خیز لحد ہوتا ہے جس میں انانی الغوما اتا (Ego) وجدانی قوتوں کے زیر اثر ہوتی ہے۔ شعوری ذہن نیم خوالی کی کیفیت میں ہوتا ہے اور پیش شعوری فکر فعال ہوتی ہے۔ یمی وہ لحد ہے جب آرک میڈیز (Archimedes) 'یالیا' کا نعرہ لگاتا ہے، نوش (Newton) ير مرت موس سيب كو د كم كر كشش فقل كا اكشاف موتا ب اور شاعر کے شعوری ذہن ہر ام کر اس کا شعر یا نقم اس سے اپنا وجود

منواتی ہے۔ شعوری و بن کا بیشتر عمل اس کے بعد شروع ہوتا ہے۔ یعنی اور تھی کا عمل جو بعض او قات محلیق بیونے کی عمل جو بعض او قات تعمیل لین اکثر او قات محض برائے نام ہی ہوتا ہے۔ حملیق فکر کے سنر کی ہے تحری منزل ہے۔ اس طرح اس سنر کو دوری سنر کہا جاسکتا ہے۔ یعنی تجربات کی شعور سے لاشعور سے بیش شعور کے طرف ارتقال اور چر لاشعور سے بیش شعور کے در یعے پھر شعور کی طرف ارتقال

الحلیق تجرب کی ابعاد: اگرچہ تحقیق تجرب میں محتق وصارے آگر اللہ جی سے میں شعور و الشعور، الشعور، علی و جدان اور فکر و احساس کا اتبیاز ممکن نہیں۔ بیشر ک نے تحقیق فکر کو احساس کا اتبیاز ممکن نہیں۔ بیشر ک نے تحقیق فکر کو بساس فکر کا مام دیا ہے۔ تحیل، حساسیت، جدت و جودت، علامتیت اور بے ساختگی تحقیق تجرب کے چند مخصوص ابعاد ہیں جو کم و بیش ہر متم کی تحقیق میں مضر ہوتی ہیں لیکن اس کیر انجی کے باوجود ان تحقیق قوق کی الگ بیچان ممکن نہیں، تحقیق تج بہ ان کی مجموعی فعالیت کائی نام ہے جو تحقیقی عمل کے دوران اپنے مورق پر ہوتی ہے اور علم تجربات میں مجمع خاہر ہوتی ہے۔ ان تحقیقی قوق کی نوعیت مجمی نگری و احساس نے۔ ان کو غالص ککری سطح پر سجمنا مشکل ہے۔

تخلیق عمل کی نفسیاتی شرائط: تخلیق عمل، ہر ذہن، جذباتی اور نفسیاتی کیفیت میں مکن شہر ۔ از حد طمانیت، جذباتی و ذہن ہے عملی، مطابقت پذیری، پرونی اشیا ہے ہمہ وقت نگاہ اور نفسیاتی جر وہ کیفیتیں ہیں جن میں حملیت مکن نہیں۔ کیونکہ ان صور توں میں شعور و چیش شعور دونوں کی حرکت و آزادی سلب ہوجاتی ہے اور تخیل و گر بڑی حد تک متید رہنے ہیں۔ اس کے برطاف بعض ایسی نفسیاتی کیفیتیں ہیں جن میں تحلیق عمل ایم آتا ہے۔ مثلاً جذب کی فراوانی، باطمنی تحریک، محکش، برسکون فور و گر اور نفسیاتی آزادی۔ کیونکہ تحلیق ایک خود کی اور فردکار عمل ہے اس لیے ان نفسیاتی کیفیات میں تحلیق عمل کا رخ ازخود چیش شعور سے شعور کی طرف ہوجاتا ہے اور لی حروق کا نان کے نقطہ عروق تک مینیتا ہے۔

تخلیقی فن کار: سخلیق تجرب می مضر تصادم کی بنا پر تخلیق فن کار اکثر اپنی شخصیت میں ربط و اختشار، یک جہتی فکر اور کشر جنسی فکر، دعوی اور رو دعویٰ اور فکر و احساس کے ورمیان سخکش اور تصادم کا اظہار کرتا ہے۔ مخلیق فن کار بیک وقت زیادہ ابتدائی اور زیادہ مہذب، زیادہ تخریمی اور زیادہ مخلیق ہوتا ہے۔ جنون اور عمل دونوں سے اس کا رشتہ زیادہ مجرا ہوتا ہے۔

وہ استے ابتدائی وہن افعال میں نے اور بلند تر ادراک کے بوشیدہ امکانات الاش كرتا بيد ابتدائي زبن افعال عمواً اولا مبهم، غير متفكل اور محض وجدانی ہوتے ہیں جن کی بنا پر عمواً لوگ اخمیں رو کردیتے ہیں۔ لیکن تخلیق فن کار اینے ادراک، مفروضات اور مہم خیالات کو رد نہیں کر تا بلکہ ان سے کمیلا ہے اور انھیں نشو ونما کے مواقع دیتا ہے۔ خواہ اس سے کوئ فری مفید نائج برآمد نہ ہوں۔ اس رجان کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ فن کار نوعی طور پر شعوری اور عقلی منطق ہے آجے دیکتا ہے۔ اس کے علاوہ اس ک مخصیت میں ایک رجمان براکندگی کے خیرمقدم کا ہوتا ہے۔ وہ ظاہرا ب تنظی، تضاد، عدم توازن اور برتھی کو ظاہر کرتا ہے۔ انھیں ایک چینج کی طرح قبول کرتا ہے اور انھیں ایک اعلی تر تنظیم، تستی بخش ذاتی تظام فکر اور موناموں تج بات زندگی کا پیش خیمہ تصور کرتا ہے اور احساس کی سطح راس کا ادراک رکتا ہے کہ زیادہ وجید میاں قبول کرنے سے ایک عظیم ر -ادگ کے لیے رائے نکل آتے ہیں۔ یہ کہنا ہے جانہ ہوگا کہ حلیق فن کار اکثر او قات شعور کی الو کمی اور غیر بالوس صور توں کا خیر مقدم اراد تا مجی کرتا ہے تاکہ تجربے کی عام صدود کو یار کر سکے اور افی ذات کے بوشيده امكانات كودريافت كريكي

مقررہ الدار سطیم زندگی اور سعین عادتوں اور ر بھانت سے الکار کی بدولت اکثر او قات فن کار پر نفیاتی اشتاد اور عدم توازن کا شب بھی ہو سکتا ہے جے عرف عام میں نفیاتی مرض کے نام سے تعیر کیا باسکتا ہے۔ اس صورت عال میں اس سوال کا جواب بھی مضر ہے جو اکثر او قات الله ایا باتا ہے کہ حقیقی قوت کا وہنی مرض سے کیا رشتہ ہے؟ ان نفیاتی ر بھانا ہو انفرادی اعمان قلم و احساس کی بنا پر ہے کہنا ممکن ہے کہ حقیقی فن کار ذہنی مریض تطعی نہیں ہو تا بلکہ ذہنی صحت کے بلند تر معیار لیعنی اثبات و اعمان ذات اور اوراک کا کات کے معیار پر پورا اترتا ہے۔ اس کی فیر روائیت، انمواف اور عدم مطابقت با او قات تہذیب کی غلای

چیلی دو دہائیوں میں امریکا میں گل فرڈ (Guilford) اور اس کے ساتھیوں نے تحلیق فکر کی ذہتی بنیاد حاش کرنے کے سلسلے میں جو تجربی مطالعے کیے جیں ان کی بنا پر تحلیق فکر کی بنیاد کیرانجیت فکر (Divergent Thinking) کو قرار دیا ہے جو مختلف ذہتی مطاحیتوں پر مشتش ہے۔ اس مضمن میں گلی فرڈ نے جدت، روائی، کیک اور تجربے و اوراباط کو

بنیادی صلاحیتیں قرار دیا ہے اور عالمی تجربے (Factor Analysis) کی بنیاد پر روائی الفاظ، کری لیک اور اسانی لیک اور بسیاخت کیک کے نام سے مزید عوال (Factors) دریافت کے ہیں۔

کیزال اور جیسن نے ذہات اور خلیقی صلاحیت کی نوعیت اور ان کے آلیں رفیع سے متعلق ائم سوالات اضائے اور ان کے آلی مطالع کیے ہیں۔ اس کے علاوہ ذہین نیز خلاق بچوں کی طرف اساتذہ والدین اور سات کارکوں کے علاوہ ذہین کی معروضی چیش کشی کی ہے۔ بچیلی دو دہائیوں میں خلیقی نفسیات میں ماہرین نفسیات کی نظریاتی اور تجربی دلچیں دہائیوں میں خلیقی نفسیات میں ماہرین نفسیات کی نظریاتی اور تجربی دلچیں مہر نمایاں ہے۔

تراوی : وہ خاص نماز جو رمضان البارک میں نماز مشاہ کے بعد اول شب میں پڑھی جاتی ہے۔ تراوی ، تروی کی جمع ہے۔ تروید افت میں آرام کو کہتے ہیں۔ چو تکہ اس نماز میں ہر چار رکعت کے بعد تموڑی ور پیٹے کر آرام کیا جاتا ہے لہٰذا ای وجہ ہے اس نماز کو تراوی کہتے ہیں۔

تراوی کی نماز فرض نیس بلک ست ہے۔ حضور اکرم صلی الله علیہ وسلم تراوی کی نماز فرض نیس بلک ست ہے۔ حضور اکرم صلی الله علیہ وسلم تراوی کی ادائی کے لیے بہت تواب بیان فرماتے تنے اور تراوی کی رفیت دلیا کرتے تنے۔ ایک حدیث کے مطابق آپ نے فرمایی تمام کا معاف کردیے جاتے ہیں (مسلم)۔ اس کے ساتھ می اس بات ک وضاحت کردی تھی کہ تراوی قرض نیس۔ احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ شروع میں لوگ متفرق طور پر فردا فردایا کردہوں میں نماز تراوی اوا کہ شروع میں افرات کو فتم کیا کہ شروع میں اور باجماعت نماز تراوی کا رواج دیا۔ تراوی کی رکھات میں آئد کا اختلاف اور باجماعت نماز تراوی کا رواج دیا۔ تراوی کی رکھات میں آئد کا اختلاف ہے۔ امام مالک کے نزدیک تراوی کی چینیں رکھتیں ہیں اور یہ نماز سنت بادروں میں سے ہے۔ اہل حدیث نماز تراوی آٹھ رکھتیں پڑھتے ہیں لیکن مسلک حفی کے مطابق میں رکھتیں مسئون ہیں۔ رمضان میں تراوی میں مسئون ہیں۔ رمضان میں تراوی میں مادی کے مطابق میں رکھتیں مسئون ہیں۔ رمضان میں تراوی میں مادی کے ادام ایک کے کو آئ

ترجمہ: کی تر یہ کو ایک زبان سے دوسری زبان میں خطل کرنے کو رجمہ : کی ترجمہ کی فاص اہمیت ہے۔ تمام زبانوں کے افغارات ایمی مترجمین کی خدمات سے استفادہ کرتے ہیں جو بامحادرہ ترجمہ کرتے ہوں۔ کی بجی زبان کے افبار کے ادارتی عملہ میں شائل ارکان اگر

کی دوسری زبان سے اپنے اخبار کی زبان میں ترجمہ کر سکتے ہیں تو اسے
ایک اضافی لیاقت سمجما جاتا ہے۔ گرچہ اخباری مترجموں پر کام کا بوجہ کچہ
کم ہو گیا ہے کو کلہ کیلی پر عرب فیکس اور ٹیلی فون پر کئی زبانوں میں بھی
فیریں آنے گئی ہیں خاص طور پر ہندوستان چسے کیر لسائی مکوں میں ایسا
ہوا ہے۔ ہندوستان میں تو اب آرود کی بھی کملی پر ننز غدز سروس ہے لیکن
افیسویں صدی کے اوافر اور بیسویں صدی کے پہلے 75-70 برسوں کے
دوران ملک کے تمام روزناموں میں تارہ کملی پر نئر، فیلیکس کے ذریعہ بیشتر
فیری اگریزی میں می آیا کرتی تھی اور اگریزی میں موسولہ ان فیروں کا
رجمہ افبارات کا ادارتی عملہ اپنی اپنی زبان میں کیا کر ج قبلہ اکثر کی
دوسری زبان کے افبار میں شائع ہونے والے کی قابل ذکر مضون یا فیر کا

ترجمہ کرکے اے بھی ٹائع کیا جاتا تھا تھراس طرح کے مضافین اور خبریں

زیادہ تر امریزی اخباروں بی سے لی جاتی تھیں۔ اب بھی یہ رسم جاری ہے

محر زبادہ وسیع بیانہ پر نہیں۔

خبررساں ایجنیاں اور بوے اخبارات مخلف زبانوں کے ماہرین کو بھی اپنے ادارتی علد بی جگہ دیتے ہیں تاکہ مخلف ممالک کی خبروں کو ان مکوں کی زبانوں سے اپنی نیوزا بجنی یا اپنے اخبار کی زبان سے قالب بی اصل سکیں۔ دنیا کی بون زبانوں امحریزی، چینی، بندی، حربی، فرانسیی،روی، جاپائی اور اردو وفیرہ کے مابین خبروں کے اس طرح کے تاول کا رواح برستور موجود ہے۔

شركی فن تغییر: ترک كے سلوق دور می (گیارہویں صدی ہے تیر ہویں صدی میسوی تك) لد بى عارتی زیادہ تر ایرانی نوخ پر بنی تغییر۔ البتہ اینوں کی جگہ بھر استعال ہوتا تھا۔ 1400 میں سلطنت طانیہ رقبے كے بعد باز نطبی طرز تغیر كا رواج ہوگیا۔ البتہ اس میں تھوڑی می تبدیلیاں مرود ہوئیں۔ شروع كے دور میں طافت نے كی گرجاگھروں كو مجدوں میں بدل دیا۔ مجد الماسوفیہ ان میں ہے ایک ہے۔ اس عمارت میں بہلے ایک عیمائی گرجا تھا۔ اس كے بعد جو عارتیں بنیں ان پر باز نطبی طرز تغییر طاب رہا۔ مثل المیمائی مجد احمد المحمد المحمد المحمد المحمد الحمد الحدوں اللہ مواد بیاد عالی موائی مجد احمد الحمد المحمد الحمد الحمد

عالى جاتى تھيں، ان پر بوے بيانے پر الاش و نگار ہوتے تھے۔

مروب : اس کے لغوی معنی سراب کرنے کے ہیں۔ باہ ذی الحج کی آخوی تاریخ کو ہم الترویہ کہتے ہیں۔ جن جان کرام نے اب تک (دیکھیے احرام) احرام نہیں ہاندھ کر مینی ہاندھ کر مینی کی طرف روائہ ہوتے ہیں۔ اس دن کے ترویہ کہلائ احرام ہاندھ کر مینی کی طرف روائہ ہوتے ہیں۔ اس دن کے ترویہ کہلائ ہاند کی وجہ شیبہ کے بارے میں مختلف روایتی منقول ہیں محر میج یہ ہے کہ چوکلہ قدیم زبانے میں مئی اور عرفات میں پانی کی شدید ترین قلت می اس لیے زائرین جی مئی ہے دوائی ہے جبل اپنی کی شدید ترین قلت بیائی کا ذخرہ کرایا کرتے سے نیز سواری کے جانوروں کو خوب سیراب کر لیے تیے (اس لفظ کے لغوی معنی بھی اس وجہ تھیہ کے موکد ہیں) اور اس روائے یہ اب بھی عمل ہوتا ہے۔

اس دن کو میم افظہ ، بھی کہتے ہیں کیونکہ جاج کرام اس روز منی کی طرف کوج کرتے ہیں۔ الروب بی منی کی حجہ فیف کے قریب میں کرنا اور وہاں ظہر سے عشاہ تک چار اوقات کی نمازیں پڑمنا ج کے مسئون ادکان بی ہے۔ جاج یہاں شب گزاری کرنے کے بعد و وی الحج یعنی ہوم عرف کو فحر کی نماز کے بعد میدان عرفات بی موقوف کے لیے کوچ کر جاتے ہیں۔ جو لوگ ترویہ کو رویظ سے مشتق بائے ہیں دو اس کی قوجے یہ کرتے ہیں کہ اس روز حضرت ابرائیم کو حضرت جرئیل نے فی کا ظارہ کرانا قا۔

تصوریت (Idealism): ایک فاسنیاند تقطی نظر جس یمی زور ای پردیا جاتا ہے کہ خیالات و تصورات انسانی ذہن کی پیداوار ہیں۔ یہ تصور ایس کے بر علی ہے کہ ہم اطراف کی چیزوں کا اوراک اپنے حوال سے کرتے ہیں۔ جہاں تک فون لطیفہ کا تعلق ہے تصوریت کا تقطف نظر ر کھنے والے چیزوں کو اس طرح پیش نہیں کرتے جیس وو دراصل ہیں بلکہ وو اقمیں جمالیاتی حس کے طور پر پیش کرتے ہیں اور جہاں تک اظانیات کا تعلق ہے اس تقطف نظر ک لوگ زندگی کے بارے میں جو نقطف نظر افتیار کرتے ہیں، اس میں سب سے حاوی تو تمی روحانی ہیں اور مقصد کمال مطامل کرتا ہوتا ہے۔ فلف میں تصوریت کو بائن والے کا کات کے تمام مظاہر اور تجربات کو دماغ کی پیداوار گردائے ہیں اور بعض وقت اے ایک مظاہر اور تجربات کو دماغ کی پیداوار گردائے ہیں اور بعض وقت اے ایک مظاہر اور تجربات کو دماغ کی پیداوار گردائے ہیں اور بعض وقت اے ایک مظاہر اور تجربات کو دماغ کی پیداوار گردائے ہیں اور بعض وقت اے ایک

تعود کا مفہوم میان کرنا سمجامیا ہے۔ ارسطو نے 'تعریف' کی تعریف اس طرح کی کہ بد بر بنائے جنس و ما یہ الانتیاز ہوتا جاہے اور ان دونوں کو محولات میں شامل کیا عملہ اس کا مقصد یہ تھا کہ عام طور ہے جب ہم تعریف کے ذریعہ کی شے کی خصیص کرنا جانے ہیں تو اس کی بالائی منف (یعن جنس) کا ذکر کر کے اے اس کی نوع مجھے ہوئے اے دیگر ہم جن الواع ہے مميز كرنے كے ليے اس لوع كے بايد الاتياز اوصاف يا خصوصیات بتانا لازم ہے۔ مثلاً انسان کی تعریف اگر حیوان ناطق ہے تو انان کو بیک وقت حوانات میں شامل کرتے ہوئے اے حوانات کی دیگر الواع سے میز کرنے کے لیے لفظ ناطق کا اضافہ ضروری ہے۔ تعریف کا یہ تھور ارسلو کے اس نظریہ ہر بنی تھا کہ تمام تضایا موضوع، محمول سافت کے ہوتے ہیں اور محول کے ذرایعہ جو کھے کہا جاتا ہے وہ آیا موضوع کی لازی یا اسای خصوصیت بی با اس کے عوارض اور اس طرح تضایا کا به تصور منطقی طور بر ایک ثانیه ادلی یا دامد اسای جوبر کی طرف لے جاتا ہے جو تمام تعور تی یا عینی فلفہ کا طرة اتباز رہا ہے۔ عمر ارسطو کے اس نظریہ تعریف کا اطلاق ایک محدود دائرہ میں ممکن ہے کیونکہ ہر تعریف اگر پر بنائے جنس و مایہ الا تماز ہو تو اس جنس کی تعریف ممکن نہیں جو کی بالائی منف کے تحت نہ آتی ہو اور نہ بی اس ذکی ترین نوع کی تریف مکن ہے جو اپنی متم کی واحد نوع ہو اور اس کا سمج معنوں میں کوئی مايه الاتمازية بو- نيز كى انفرادى شے كى بحثيت الك فرد تعريف نيس ہوسکتی۔ ان وقتوں کے باوجود بیشتر صورتوں میں ارسطوئی تصور تعریف بہت کارآمہ ہے۔ بیرطال تعریف کو منہوم کے معنی بیل تعلیم کرتے ہوئے کھ شرائط کو طوظ رکھنا جاہے۔ مثل معروف اور اجزائے تعریف کے درمیان معنوی مماثلت ہو۔ عام طور پر تعریف ایس ہو کہ اس میں کی شے کی وہ تمام خصوصات شامل ہوں جن کی وجہ سے ہم اس شے کو اس نام سے اکارتے ہیں جس کی تعریف کی جارہی ہویا جن کی منا ير ہم اسے عجا طور بر وہ سیجھتے ہیں جو وہ ہے۔ روائی منطق نے ان تعریفوں کو مفالطہ انگیز قرار دما سے جو ضرورت سے زمادہ تلک ما وسیع دوری ما تحراری معنوی ما منفی ہو۔

تریف می اکثر تجویہ کا عمل مجی شائل ہوتا ہے جہاں کی مرکب تصور کی تریف اس کے اجزائے ترکیبی کی روشی عمی وی جاتی ہے۔ اس تجویہ کو بہت سے مقرین نے جن میں مور اور رسل قابل ذکر ہیں، کا کات کے بارے میں ایک تصور پیش کیا تھا جس کے مطابق الاقانی السورات (Eternal Ideas) اصل حقیقت ہیں اور روزمرہ کے تجربات ان کا محض ایک پرتو، موجودہ دور میں تصوریت کے معنی عام طور پر یہ لیے جاتے ہیں کہ یہ انسان کے شعور کے لیے خیالات کا مبدا ہے۔ اس کے برخاص قدیم زمانہ میں یہ سمجھا جاتا تھا کہ خیالات اور تصورات ایک الی حقیقت سے تعلق رکھتے ہیں جس کا وجود انسان کے وجود سے الگ اور اس سے آزاد ہے۔ بہر حال تصوریت میں ایک طرح کی مافوق انسان دائی مرحمری کا تصور موجود ہے اور بعض اصولوں کو اپنی ایک آزاد حیثیت دی جاتی ہے شال جاتی وقی دی۔

موضوعی تصوریت: افہاروی صدی میں جارئ برکلے نے ایک تصور چین کیا جو موضو می تصوریت (Subjective Idealism) کبلاتا ہے۔ اس کا خیال تھا کہ ہمیں بظاہر جو خارتی دنیا نظر آئی ہے اس کا وجود انسانوں کے مرف شعور میں یا وہنوں میں ہے۔ کانٹ نے ایک تقیدی یا مادرائی کے دائی تصوریت کا نظریہ نیش کیا جس کے مطابق انسان کے ذہن میں جو خاہری دنیا کا خاکہ بنتا ہے وہ اصل حقیقت سے مخلف

معروضی تصوریت: ابعد کانت دور میں جرمنی میں فضفے اور شکنگ نے تصوریت کے نظریہ کو اور آگے بوھایا جس نے آگے جل کر بیگل کی مطلق تصوریت کی فکل افتیار کرئی۔ اے معروضی تصوریت کی فکل افتیار کرئی۔ اے معروضی تصوریت کا الحادات (Objective بیٹروں کے وجود کے الکارے ہوتی ہے اور اس سے یہ فلفی اس بیجہ پر چیزوں کے وجود کے الکارے ہوتی ہے اور اس سے یہ فلفی اس بیجہ پر مئی میں تصوریت کے نظریہ کو شوپن باد اور او شرے اور انگلتان میں کولرج نے آگے برھایا۔ بابعد کائی تصوریت کی محتقد شکلوں کو انگلتان میں فی آری کرین نے اور آگے بوھایا۔ حال کے تصوریت کے بوھایا۔ حال کے تصوریت کے بوھایا۔ الگلتان میں فی آری کرین نے اور آگے بوھایا۔ حال کے تصوریت کے باہروں میں ایف۔ انگل کرین نے اور آگے بوھایا۔ حال کے تصوریت کے باہروں میں ایف۔ انگل کرین نے اور آگے بوھایا۔ حال کے تصوریت کے باہروں میں ایف۔ انگل کرین نے اور آگے بوھایا۔ حال کے تصوریت کے باہروں میں ایف۔ انگل کرین نے اور آگے بوھایا۔ حال کے تصوریت کے باہروں میں ایف۔ انگل کرین نے اور آگے بوھایا۔ حال کے تصوریت کے باہم قابل وکرین ہے کام قابل وکرین ہے۔

تحریف (Definition): روایق منطق می جہاں صدود کے بارے میں سیر حاصل بحث کی مئی ہے وہاں کی مد کل تحریف سے متعلق کی اصول و ضوابط بنائے مئے۔ عام طور سے تحریف سے مراد کی مدیا کی

اصل تریف سجما ہے محر اس نظریہ تریف میں یہ طروم کیا جاتا ہے کہ
تریف صرف مرکب تصورات کی ساوہ تصورات کی مدد ہے کی جاسکتی
ہے۔ اس طرح ہم ان ساوہ ترین تصورات تک پہنچ جاسمی جو اس لحاظ ہے
ایک اکائیاں ہیں جن میں اور کوئی جو شامل تہیں۔ رسل اور مور نے ملیاتی
بحث میں معطیات میں مور نے جو شامل تہیں۔ رسل اور مور نے ملیاتی
تلیم کیا یا اظافیات میں مور نے جر کے تصور کو ایک ایبا تصور بتایا۔ ان
سادہ ترین تصورات کی تعظی تریف مکن تہیں بلکہ اضمیں مرف چیش
تریف بذریعہ مثال کہا گیا ہے جو ایک مضوص معنی میں تجریف کی ایک
تریف بذریعہ مثال کہا گیا ہے جو ایک مضوص معنی میں تجریف کی ایک

ایک اور طرح کی تعریف بھی ممکن ہے جے ہم تعریف بالظ الموری بیات و سہان کہ سکتے ہیں۔ رسل نے معین بیات کے نظریہ (Theory) اسان و سہان کہ سکتے ہیں۔ رسل نے معین بیات کے نظریہ بیات مشکل اللہ کوٹ والا محض کا محمل علامات ہیں جن کا مصداق کوئی عامت محض ہوتا ہے محمر اس مبارت ہے اس کی صحیفی نہیں ہوتی یا بھی الی عبار توں کا مصداق کوئی موجود شے نہیں ہوتی۔ مثلاً نہیاں سروں والا افریت یا مونے کا پہلا ہے بہر مال ان کے معنی یا ان کے موالے بیان و سہان میں منطق محمل منطق میں جا ہوگئے ہیں۔ لہذا اس حمل کی تعریف ایک محموم منطق (طلاحتی) فظام میں جب ہم کمی نئی علامت کو ایک خاص معنی عطا کر کے استعال کرتے ہیں تو اے معنیاتی تعریف کہتے ہیں۔

تعرم مین : اس کے نفوی معنی ہیں طامت کرنا اور باز رکھنا یا سمبیہ و تادیب کرے کی کو احکام پر قائم کرنا۔ حد کی طرح مصیت پر توقع و طامت ک ایک قانونی صورت تعربی بھی ہے۔ شر عا اس سزا کو تعربی کہتے ہیں جس کی حد کتاب و سنت نے متعین کیسے بلکہ امام وقت یا اس کی طرف سے قاضی باعتبار موقع اور ضرورت متعین کرے لیمن بہر حال اتنا مسلم ہے کہ تعزیر کی مقدار اور مختی حد سے کم تر ہوتی ہے۔ تعربری سزائل کے بارے میں حکومت کو قانون سازی کا افتیار حاصل ہے۔ دوسرے الفاظ میں ہیں کہ سکتے ہیں کہ حد اور قصاص کے طاوہ جو سزائیں حاکم وقت مقرد کرے دو تعرب کہا کی گی۔

توریر اور حد می فرق ہے ہے کہ توریر می لوگوں کو کم حقق ماصل ہوتے ہیں اور اس میں تعرف ہوسکتا ہے بینی سزا کھٹائی بوحائی

جا کتی ہے اور اسے تبدیل بھی کیا جا سکتا ہے مثلاً بارنے کی مزاکو قید میں بدفا جاسکتا ہے مثلاً ہارنے کی مزاکو قید میں بدفا جاسکتا ہے گئی ہوتا ہے اور اس میں بدفا اس خور پر کوئی کی بیٹی تمہیں کر سکتا جبکہ تعزیر حق العباد ہے اور اس میں قصاص کے کہا جاسکتا ہے۔ تعزیر ایسے جم و محاف کیا جاسکتا ہے۔ تعزیر ایسے جم و محاف کے لیے ہے جس میں حد اور کفارہ نہ ہو۔ امام شافعی کے نزدیک تعزیر کے محقق کو مزا دیا واجب اور جائز ہے اور امام ابوطیف کے نزدیک آگر حاکم تعزیر ویتا ضروری مجمتا ہے تو وہ واجب ہے ورنہ نہیں۔ امام احمد بن صنبل کے نزدیک شریر بر صورت میں واجب ہے۔

تعزیر کی مزاحد کی مزاے زیادہ نیس بونی چاہے اور اس سے
امام ابو حفیف، امام شافعی اور امام احد بن حنبل شنق ہیں جکد امام مالک کا کہنا
ہے کہ تعزیر حاکم کی مرضی پر موقوف ہے۔ ثناوی عالگیری میں تعزیر کی
مزا زیادہ سے زیادہ 39 کوڑے اور کم سے کم 3 کوڑے بتائی گئی ہے۔ امام
شافعی کے نزدیک میں کوڑے ہے۔

اسلامی تعویرات کا دائرہ بے صد وسیع ہے۔ صدود سے باہر ک تمام ناگزیر سزائی اس دائرہ عمل شائل میں۔ شریعت نے تعویرات عمل ہر دور کی عدلید کو اقتضائے حال کے مطابق متعین کرنے کا اختیار دیا ہے۔ تعویر اور صدکی طرح تعویر اور تادیب عمل بھی فرق ہے۔

لعموسی: اس عربی لفظ کے افوی معنی ہیں مرنے والے کے اعزہ کو مبر
کی تلقین کرنا، ماتم پری کرنا اور غم میں شریک ہونا۔ لیکن عرف عام ہیں
تعزید امام حسین رضی اللہ عنبا کے مزار مقدس کی اس شبید کو کہتے ہیں جو
کاغذ، بانس، دفتی اور دومری چیزوں سے عرم کے دنوں ہیں تبر کی شکل
میں عالی جاتی ہے۔ یہ تعزید عمواً ذی الحجہ کی انیسویں تاریخ سے نویں
عرم تک آرات کرکے ان کے لیے مخصوص و معین مقامات میں رکھ
جاتے ہیں۔ چونکہ تعزید روضہ امام حسین کی شبیہ اور یادگار ہے اس نبست
سے شیعہ حضرات ایک فہ ہی فریشہ کے طور پر اس سے غیر معمول
عقیدت و احزام کا اظہاد کرتے ہیں۔ جس مقام پر تعزید رکھا جاتا ہے وہ
وہاں مجلی ماتم و سوز خوانی منعقد کرتے ہیں۔ بہت سے اہل سنت میں مجمی
قواب کی نبیت سے تعرید داری کا رواج ہے۔

تنو بے کے آغاز کے بارے میں بیان کیا جاتا ہے کہ امیر تیور صاحب قرآن، سیدالشیدا حضرت عزہ کا بوا مفقد تنا۔ جب وہ فخ انفرہ کے

بعد سلطان بابزید قیمر روم کو مر قار کرچکا اور سلطنت مین یہ کے متبرک و مقدس مقامات اس کے تبنہ میں آمے تو وہ کربائے معلیٰ کی زبارت کو حمیار وبال اے حضرت حزو کی بشارت کے مطابق کچھ ملوسات اور رومال وفیرہ کے تمرکات ماصل ہوئے جنمیں وہ ایک محمل میں رکھ کر فوج کے آمے آمے لے جلا۔ اس مہم میں اس نے جس طرف رخ کیا وہیں فتح یاب موا۔ جب وہ ہندوستان آیا تو محمل کے بجائے وہ تیرکات ہاتھی کی مماری پر رک کراس ماخی کو سے آگے رکھے لگا۔ اس زمانے ے اس کارواج ہوگیا۔ چوکلہ عرم کے دنوں میں ماحب قرآن اس محل کے بردے زیارت کے واسطے اٹھا دیتا تھا، چنانچہ تعزید داروں نے بھی وہی صورت افتیار کرل۔ اب تمرکات کے بھائے سر و سرخ تربیس بناکر تعزیہ کے اندر رکھے کے (سر رنگ امام حن کے لیے اور سرخ رنگ امام حسین کے لے)۔ تعربے کا رواح بند و یاک می سب سے زیادہ ہے۔ یہاں سے سولبوی صدی میں شروع ہوا تھا۔ اس کے بعد نیال اور افریقہ میں۔ ان کے علاوہ دوسرے ملکوں میں عموماً اس کا دستور نہیں ہے۔ ایران و عراق می اگرچہ شیعہ بہت ہیں مر وہاں تعزیہ واری عام نہیں ہے۔ مراق میں علم اور ذوالبتاح كے جلوس تكتے بي اور ايران مي هيد يا تمثيل رائج ہے۔ ہدستان کی سابق شیعہ ریاستوں مثلا اودھ اور رام بور میں تعزیہ واری نے ببت فروغ لیا تھا۔ وہاں کثرت سے امام باڑے قائم ہوئے اور بوے سانے یر مجالس ماتم منعقد ہوتی تھیں اور نہایت تزک و احتثام کے ساتھ تعزیوں ے جلوس لکتے تھے۔ غیر مسلموں میں بھی تعربے کی تین احرام کا مذبہ یا جاتا ہے۔ ہندوستان کی بعض غیر مسلم ریاستوں کے راجا مہاراجا بھی ابی تعزیہ داری کے لیے معبور ہی۔ ہر علاقہ کے تعزیوں میں اس علاقہ ک خصوصیات سے بجربور صنعت اور کاریگری کے عمرہ نمونے ملتے ہیں۔ جو تورید حضرت امام حسین کے روضہ کی نقل ہوتا ہے وہ ضر یح کہلاتا ہے۔ ہند ویاک کے بعض عزا خانوں میں بیہ ضر یحسی موجود ہیں۔

ہم عاشورہ پر لینی اس دن جس دن کہ میدان کر با میں شہادت حسین کا تاریخ ساز الیہ چی آیا تھا، اہل تشیع اور بعض می اظہار فم حسین کا تاریخ طور پر تعزیوں کو جلوس کی شکل میں لے کر اپنے اپنے علاقوں کی کربلا (تعزیوں کے قبر ستان) جاتے ہیں۔ شیعہ حضرات راستہ مجر کربد مر، برہنہ یا ماتم کناں اور اشک فضال رہتے ہیں اور مر شیہ فوانی، سینہ کوئی اور زفیجر زنی مجمی کرتے ہیں اور کر بلا یا قبرستان می کی کرتے ہیں اور کربلا یا قبرستان می کا کرتے ہیں اور کربلا یا قبرستان می کا کرتے ہیں اور کربلا یا قبرستان می کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کوئی اور کربلا یا قبرستان میں کی کرتے ہیں اور کربلا یا قبرستان کی کی کرتے ہیں اور کربلا یا قبرستان کی کی کرتے ہیں اور کربلا یا قبرستان کی کی کرد

توریاں کو پہلے سے کھدے ہوئے گڑھوں میں دفن کردیتے ہیں اور بوے برے اہم توریاں کو جو سال بحر امام بازوں کی زینت رہتے ہیں، تم کات محفوظ کرکے والیں لے آتے ہیں۔ (تعزید وفن کرنے کو عرف عام میں تعزید خداد اکرنا کہتے ہیں)۔ عمواً تعزید داری کا سلسلہ یوم عاشور یعنی 10 محرم کو افتقام پذیر ہوجاتا ہے، لیکن تکھنو میں یہ سلسلہ 8 رتی الاول کو "چپ تعزید" کے جلوس پر فتم ہوتا ہے۔

تعطلیت (Rationalism): فلند کا ایک نظریہ جس کے مطابق
ہم محمل عشل (Reason) کے ذریعہ کا کات کے بارے ہم بنیادی مقائق
کی بیخ کتے ہیں۔ اس ہم تجربہ کی دو کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ اس
علی بیخ کتے ہیں۔ اس ہم تجربہ کی دو کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ اس
بارے ہم حقائق کمک فیٹج کا دو طریقہ ہے جس میں بدیمی مقدمات
بارے ہم حقائق کمک فیٹج کا دو طریقہ ہے جس میں بدیمی مقدمات
جہال کمک علم کے مبداکا تعلق ہے تعظیمت، تجربیت (Empiricism) کے بحی طاف ہے۔
جہال کمک علم کے مبداکا تعلق ہے تعظیمت، تجربیت (Empiricism) کے بحص طاف ہے۔
براک کارٹ، لاکھنز اور اسٹوٹوزا تعظیمت کے جریو ہیں اور لاک (Locke) کارٹ، لاکھنز اور اسٹوٹوزا تعظیمت کے جرو ہیں اور لاک (Locke) کے میں کو بیت کو ایک
تجربیت کا۔ کانٹ نے اپنے "تمتیدی فلفہ" میں تعظیمت اور تجربیت کو ایک
دوسرے کے ساتھ جوڑنے (Synthesis) کی کوشش کی ہے۔

تعقلیت کو عام فیم زبان میں اس طرح بیان کر سکتے ہیں کہ اس کے نزدیک کا کات میں ایک قابل فیم تقلم ہے اور انسانی دماغ میں اتی ملاحیت ہے کہ دو اس لقم کو مجھ کے۔ یہ فیم معقولیت (Irrationalism) کے خلاف ہے۔ اس لیے کہ اس میں یا تو کا کات میں کی لقم یا متنی کو تشلیم میں فیمیں کیا جاتا اور یا پھر دلیل کو اس سے قاصر سمجھا جاتا ہے کہ دو اس نظم کا احاظ کر کئے، اس مجھ سکے۔ چنانچ فیر معقولیت کے قلف کے حالی دلیل اور عقل کے مقابلہ میں ارادہ کو جگہ دیتے ہیں بیبا کہ سے بی دلیل اور عقل کے مقابلہ میں ارادہ کو جگہ دیتے ہیں بیبا کہ ہے کیا، سارتر اور کارل یا پرس کے نقلفہ وجودیت (Existentialism) ہے بی بیان ہے جو عقلیت مرف اس حد تک تشلیم کی جاتی ہی جس میں مقائد کے صرف اس حمد کو کی تشلیم کیا جاتا ہے جو عقلیت جس میں مقائد کے صرف اس حمد کو کی تشلیم کیا جاتا ہے جو عقلیت میں میں مقائد کے صرف اس حمد کو کی تشلیم کیا جاتا ہے جو عقلیت میں ہم آ آ آگئی پیدا کرنا ایک بنیادی مقصد رہا ہے۔ افعادویں صدی میں تعقلیت میں ہم آ آگئی پیدا کرنا ایک بنیادی مقصد رہا ہے۔ افعادویں صدی میں تعقلیت سے خود اپنا ایک بنیادی مقصد رہا ہے۔ افعادویں صدی

تعلیمی نفسیات (Educational Psychology): انبانی طرز عمل کے باقاعدہ مطالعہ کا نام نفیات ہے۔ تعلیمی نفیات انبانی طرز عمل کے باقاعدہ مطالعہ کے جو تعلیمی باحول جم کیا جائے۔ اب تک اے نفیات ہی کا ایک شعبہ قرار دیا جاتا تھا لیکن اب وہ علاحدہ مخصوص موضوع مطالعہ کی حثیت ہے تر آل دیا جاتا تھا لیکن اب دہ علاحدہ مخصوص عرکجہ زیادہ نہیں ہے۔ یہ لگ بھگ 1920 کی بات ہے کہ اس نے ایک مخصوص حکل افتیار کی۔ لیکن سائنس کے نئے تصورات اور امکانات نیز تعلیم کے جدید مقاصد اور مروریات کی وجہ ہے اس کے وائرہ عمل عمل مسلس تبدیلی ہوری ہے۔ مثال کے طور پر زمری اسکول سے لے کر بوی عمر کو توضیح تک تعلیم کے کئی مسائل ہیں جن کا دائرہ بڑا وسیج اور جن کی وعید عبد بہت میں جو تی ہے۔ ای طرح زبانہ حال کا یہ تعویر کہ بچ کو جبوری طرز حیات کی تعلیم دئی جا ہے، اپ اندر تغییش و تحقیق کے وسیح جبوری طرز حیات کی تعلیم دئی جا ہے، اپ اندر تغییش و تحقیق کے وسیح امکانات رکھتا ہے۔

علی ماحول میں طالب علم کے طرز عمل کا دارہ دار تعلی نشو و نما اور ترقی پر ہوتا ہے۔ ای لیے تعلیم نفیات تعلیمی نشوت کی بوتا ہے۔ ای لیے تعلیم نفیات تعلیمی نشوونما ہی ہم اللہ علم کی جسمانی، وہنی، جذباتی، سابی اور تعلیمی نشوونما بھی شال ہے۔ تعلیمی نشوونما ایک مسلسل عمل ہے کیونکہ طالب علم کی جسمانی ساخت، اس کی مردریات، خواہشات، صلاحیت اور مخصیت بھے بدلتی رہتی ہیں اور ساتھ می ساتھ اس کا ذہنی ارتقا، وہیداں اور علمی ذوق بھی مختلف اور بیجیدہ شکلیں افتیار کرتا جاتا ہے۔

لفلیں نشودنما کا انحمار مخف قولوں پر ہے اس لیے تعلیم نفیات میں پیدائش ہے لے کر س بلوغ تک طالب علم کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ نشوونما کے مخلف مراحل پر تعلیم سائل کا جائزہ لیا جاتا ہے اور ان کے حل کرنے کے طریقے جویز کیے جاتے ہیں۔ طالب علم کے وابنی ارتقا اور سیجھنے کی صلاحیت سے تعلیمی نشوونما کا محمرا تعلق ہوتا ہے۔ اس کے اسالا کے لیے ضروری ہے کہ وہ طالب علم کی وابنی سطح کو مخوط رکھے۔ تعلیمی نفیات میں وابنی سطح اور اوراک صلاحیت کا مطالعہ کیا جاتا ہے اور اسالہ کو ان کے جاتے ہیں۔

تعلیم نشور فراکا تبلق طالب علم کو جذباتی کیفیت ہے بھی ہوا ہے۔ جذباتی اعتشار سے تعلیم میں حرج واقع ہوتا ہے اور تعلیم شکلات

طالب علم کے دماغ میں تاہ پیدا کرتی ہیں۔ خود اعمادی متاثر ہوتی ہے اور نیجا ب عینی، بد نظی اور بے ترجی پیدا ہوتی ہے۔ لیکن حصول علم میں مہارت پیدا کی جائے تو ذاتی و قار، خود اعمادی اور طالب علموں کی باہمی رفاقت میں اشاف ہوتا ہے۔ تعلیمی نفیات میں ان بی مسائل کی جاب توجہ میڈول کرائی جاتی ہے۔

ایے طالب علموں میں جو جذباتی سائل کا شکار ہوتے ہیں کچھ جیب و غریب اختکاری علامتیں پیدا ہوتی ہیں مثلاً حد سے زیادہ تھلید پہندی، چوری، جموف بولنا، کام سے گریز کرنا، ناخن کرنا، بکانا وغیرو۔ تھلمی نفسیات میں ان سائل پر بھی خور کیا جاتا ہے اور نبٹا غیر ویجیدہ صورتوں میں ان کے حل بھی تجویز کیے جاتے ہیں۔

انسان ایک حیاتیاتی، عاجی عضویہ ہے۔ اس کے نشود نما کا دار در اس کے عاجی ماحول پر ہے۔ اس کی غیر رسی تعنیم، گھر اور مدر سے حشروع ہوجاتی ہے۔ وہ اپنے مدر سے کی عاجی فضا سے متاثر ہوتا ہے۔ استادوں، ہمسروں اور اسکول کے دیگر ارکان سے اس کا میل طاپ اسے ایک مهند ہے آدی بناتا ہے۔ چنانچہ تعنیمی نفیات میں اس کا مجمی مطالعہ کیا جاتا ہے کہ طالب علم کے نشود نما میں گھر، برادری، غد ہجی ادارہ، کمچر اور اسکول کے کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں۔

تمام طالب علموں کی تعلیم ترتی کیاں نہیں ہوتی بعض زور فہم ہوتے ہیں اور بعض ور سے ہیں اور بعض ور سے ہیں اور بعض فی اور بعض اور بعض اور بعض اور بعض اللہ استعوال کی تعلیم کا ذار ہوتا ہے اور تعلیمی نفیات کے فروید الیہ بچوں کے لیے مناسب طریقے تجویز کیے جاتے ہیں۔ اس کے علاوہ جسمانی طور پر اپانچ، ذہنی طور پر کمزور اور دیگر کمزوریوں میں جتا علاوہ جسمانی طور پر بھی فور کیا جاتا ہے۔ بعض او قات تو مناسب غذا کے دستیاب نہ ہونے کی وجہ سے بھی تعلیمی شکلات پیدا ہوتی ہیں۔ تعلیم دستیاب نہ ہونے کی وجہ سے بھی تعلیمی شکلات پیدا ہوتی ہیں۔ تعلیم دستیاب ان فرایوں کو دور کرنے کے مخصوص طریقے بھی ہتا تی ہے۔

ماہر سن تعلیم کے لیے مقصد اور غرض و نایت کا سئلہ بھی بڑا پریٹان کن ہے۔ پڑھنے میں کیوں دلچیں فی جائے اور طالب علم کو س طرح ترغیب دی جائے۔ یہ دولوں سئلے واقعی بہت اہم ہیں۔ اس سلسلہ میں تعلیمی نفیات بعض کام کی ہاتمی بناتی ہے جنسی کاس روم میں عمل کرنے ہے مغید نتائج کل سکتے ہیں۔ استاد کے لیے یہ تو ممکن نہیں ہے کہ طالب علم میں انہیں ہے کہ طالب علم میں انہیم

تقیر فن آشوروسمیر: دیکی آشوروسیری ن تیر۔

تقیر فن الگتان: دیکی انگتان کا ن تیر۔

تقیر فن الگتان: دیکی انگتان کا ن تیر۔

تقیر فن ایران: دیکی ایک ن تیر۔

تقیر فن بازنطینی: دیکی بازنی ن تیر۔

تقیر فن جابان: دیکی بازنی ن تیر۔

تقیر فن جابان: دیکی بین ن تیر۔

تقیر فن فرانسیی: دیکی فرانسی ن تیر۔

تقیر فن فرانسیی: دیکی فرانسی ن تیر۔

تقیر فن گاتھی: دیکی ن تیر کاتی۔

تقیر فن کو شک : دیکی ن تیر کاتی۔

تقیر فن کو شک : دیکی ن تیر کاتی۔

تقیر فن کو شک : دیکی ن تیر کاتی۔

تقیر فن کو شک : دیکی ن تیر کاتی۔

تقیر فن محری: دیکی معری فن تیر۔

تقیر فن محری: دیکی معری فن تیر۔

تقیر فن یونان: دیکی بونان فن تیر۔

تقیر فن محری: دیکی بونان فن تیر۔

تقیر فن کونان: دیکی بونان فن تیر۔

تقالی نفیات (Comparative Psychology):

(Animal Psychology) نفیات (جمی بعض وقت میوانی نفیات (Animal Psychology)

می کها جاتا ہے) نفیات کا وہ شعبہ ہے جس میں مختلف الانواع میوانوں کی مطابعت یا ان کے کرواد میں اختلاف کا مطابعہ کیا جاتا ہے۔ اس شعبہ میں زیادہ تر ایسے مسائل ہے بحث کی جاتی ہے جسے (الف) ارتفائی سطح پر کمی مخصوص کردار کا موقف جبکہ وہ بہلے پہل سائے آئے۔

(ب) کردار کی مشابہوں اور اختلافات سے اس موقف کا تعلق۔ ای لیے تقالی نفسیات وال حوالی ادراکی (Sensory - Perceptual) عمل، محرکی ے دلچیں پیدا کرنے کے لیے صرف ذہن اور سابی مقاصد می کا سہارا لیے
سکتا ہے۔ وہ طالب علم کی تعریف و توصیف کرسکتا ہے۔ اس کی صلاحیوں
کو بہلا صلیم کر سکتا ہے۔ کامیابی کی امید ولا سکتا ہے۔ انفرادی اور جماعتی
مقابلہ کا طریقہ رائج کر سکتا ہے اور اس طرح طالب علموں میں صول علم
کی بیاس بوصا سکتا ہے۔ استاد کو اس معالمہ میں بوی سجھداری سے کام لیتا
پڑتا ہے کیونکہ یہ دیکھا عمیا ہے کہ مختف طبائع کے طالب جلموں میں ان
کے مختف اثرات ہوتے ہیں۔

اساتذہ اپنے طالب علوں کی قابلیت کا اندازہ کرنا چاہتے ہیں۔
تعلی استظامت کو جائیے کے لیے تعلی نفیات مختف طریقہ تجویز کرتی
ہے۔ وہ ایسے طریقے بھی چیش کرتی ہے جن کے ذریعے طریقہ احتمان میں
املاح ممکن ہے۔ تعلیمی نفسیات طالب علموں کو جاشچنے کے ایسے مشابداتی
طریقے بھی تجویز کرتی ہے جو مختف درجوں اور مختف مضامین میں کام
تریس۔

لقلی نفیات کا متعد ایک تعلیم کے حسول بی مدد دیا ہے جس کی بنا پر ایک طالب علم جبوری سان کا ایک کار آمد رکن بن سکے۔ شہریوں کو کس طرح تعلیم دی جاتی ہے، ای پر انسانی وسائل کے کامیاب استعال کا دارد مدار ہے۔ ہر آدی کی دلچی، اس کا ربحان اور تعلیی و پیشہ ورائد پشد ایک دوسرے سے مختلف ہوتی ہے۔ اس لیے لوگوں کی دلچی اور صلاحیت کے مطابق تعلیم دی جاستی ہے۔ ہر فرد بی جگھ نہ چھ جوہر ہوتے ہیں اور اگر اسے مناسب تعلیم و تربیت دی جار فرد بی جگھ نہ چھ جوہر ہوتے ہیں اور اگر اسے مناسب تعلیم و تربیت دی جائے تو دہ ساج اور ملک کے لیے ایک قابل قدر اخلی عاروں ہو جاتا ہے۔ مدرسوں کے محدود مواقع کو مد نظر رکھتے ہوئے سے منروری ہو جاتا ہے کہ طالب علموں کی صلاحیت، دگچی اور ربحان کے مطابق تعلیم مرادی میں وسعت پیدا کی جائے۔

قوم کی خوش حال کے لیے انسانی وسائل کا زیادہ سے زیادہ استفادہ ضروری ہے اور اس مقصد سے جو تعلیم دی جاتی ہے وہ ای وقت کامیاب ہو علی ہے جکید تعلیم یافتہ افراد کی بانگ اور پیشہ ورانہ تعلیم کے خوابان نوجوانوں کا صحیح صحیح اندازہ کیا جائے۔

اس سلسلہ میں تعلیمی نفیات مفید فئی معلومات اور طریقے فراہم کرتی ہے جن کو افتیار کرکے صاحبان لقم و نسق خاطر خواہ منامج حاصل کرمکتے ہیں۔ "انیمل اللیجنس (Animal Intelligence) جس میں یہ تابت کرنے کی کوشش کی عملی کہ اتمام حوالوں میں بنیادی طور پر ایک بی طرح کی انتی زندگی پائی جاتی ہے۔ اس لیے حوالوں کے باہی ذائی فرق کی نوعیت کمیّائی ۔ اور انسانی ذائی بھی، اس سادہ المحافی عمل موتی ہے کہ درجہ کے حوالوں میں پایا جاتا ہے۔ ۔ حوالوں میں پایا جاتا ہے۔ ۔ حوالوں میں پایا جاتا ہے۔ ۔ حدود علم تفکیل حالیہ زند میں امریکا میں تقابلی نفسیات کے حدود علم تفکیل حرت کے حدود علم تفکیل میں جو کی تھی منظ ملط حالیہ میں جو کی تھی منظ ملط ملط حالیہ سے حدود علم تفکیل میں جو کی تھی۔ خلط ملط حالیہ سے حدود علم تفکیل میں جو کی تھی۔ خلط ملط حالیہ سے حدود علم تفکیل میں جو کی تھی۔ خلط ملط حالیہ سے حدود علم تفکیل میں جو کی تھی۔ خلط ملط حالیہ سے حدود علم تفکیل سے حدود علم تفکیل میں جو کی تھی۔ خس کی ابتدا لورب میں ہوئی تھی۔

حالیہ زبانہ عمی امریکا عمی تعالیٰ نفسیات کے حدود علم تھیل سرت (Ethology) ہے، جس کی ابتدا یورپ عمی ہوئی تھی۔ خلط ملط ہوگئے ہیں۔ ماہرین علم تھیل سیرت (Ethologists) نظری ماحول عمی ہوگئے ہیں۔ ماہرین علم تھیل سیرت (Ethologists) نظری ماحول عمی حواتوں کے کروار کے جبتی پہلوؤں کے مطالعہ پر زیادہ زور دیتے ہیں۔ سمجھا جاتا ہے کہ حواتی کروار کے یہ کیمال اور غیر بھیر پذریر پہلو طبقی طور پر موجود ہوتے ہیں اور انوائ کے ارتقا کے دوران شخش ہوت رجے ہیں اور ان ہو انوائ کے ارتقا کے دوران شخش ہوت رہے ہیں اور ان ہمالو جسٹس کے ان خیالات سے شخش شہیں ہیں۔ ان کی افسیات واں، اجھالو جسٹس کے ان خیالات سے شخش شہیں ہیں۔ ان کی مرار کی تھیل میں ماحول اور تج یہ کو زیادہ ایمیت ہوتی ہے۔ مام تھیل میر سے (ائے ور شور شی اثرات کے مظالعہ سے دلچی کا اظہار کیا ہو ۔ ما ذرائہ ا

بہر حال تقافی نفیات سے نہ سرف حیوانی طرز عمل کے مختف پہلوؤں کو مجھے میں مدد لمتی ہے بلکہ اس کا اہم مقصد یہ ہے کہ کمتر درجہ کی حیوانی زندگی کے مطالعہ سے خود انسانی وہن کا بہتر طریقہ پر بائزہ لیا جا سکتا ہے۔

تقترير: ويكي تفاوقدر

تقتیم (Division): یہ ایک ایا منطق عمل ہے جو کی مد سے مطلوب ہے کو ایک جن سے تحت اس کی نوع کی تخصیص کرتے ہوئے اس کی ذیلی انواع یا امناف کی حتم بندی کرتا ہے۔ ویسے اکثر تعتیم اور منف بندی عمل فرق کیا جاتا ہے۔ محر اصولی طور پر دونوں ایک بی عمل کے مختلف مظاہر ہیں۔ دونوں میں فرق اتنا ہے کہ صنف بندی عمل چھوٹی یا ذیلی ترین ادائی اصناف میں ان ذیلی ترین ادائی اصناف میں ان

مِذَالَى كروار (Motivational Emotional Behaviour) اور على ير عاد كي ابتدا اقسام اور خصومیات کا علم، حاصل کرنا جابتا ہے۔ تعالی نفسیات میں کروار (Behaviour) کا مطالعہ کرنے والے ویکر طالب علموں کی تحقیقات سے جنس علم، تھکیل سرت (Ethology) کے ماہر مجی کہا جاتا ہے استفادہ کیا عمیا ہے۔ افھیں ایتحالوجشن (Ethologists) کہا جاتا ہے۔ ان کی اولین دلچین کروار کی ارتقائی اصل، کردار اور اس کی مطابقت یذیر نوعیت سے تعلق رکھتی ہے۔ کویا زمانہ قدیم سے انسان کو حیوانی کردار کے مطالعہ سے دلچیں ری ہے۔ تاہم انیسویں صدی کے وسط میں ڈارون (Darwin) کے نظریہ ارتقا کے منظر عام پر آنے کے بعد اس کی ایمیت کا اندازہ لگایا جاسک ہے۔ اس کی وجہ سے کہ اس موضوع پر جو تیتی مواد وستیاب ہوا اس سے نظریہ ارتقاک بوری بوری تائید ہوتی تھی اس لیے یہ كبنا غلط نه موكاك وارون كا نظريه، تقابلي نفيات كي بنياد بيد وارون ك نظریه بی کی بنا بر اب ذہنی ارتقا اور حیوانی زندگی اور کردار کا فطری حالات میں مطالعہ کی جانب توجہ میذول ہوئی۔ ارتقائی نظریہ کی تائید میں یہ ولیل پیش کی گئی کہ انسان میں حیوانی جلت کی کئی خصوصیات بائی جاتی ہیں۔ اس طرح حیوانوں میں بھی اعلیٰ ذہنی مدارج اور کردار کے کئی پہلو موجود ہوتے بن مثل سو مح سبحه کی صلاحیت، ماهی ترسل و رانط اور سای تنظیم. جے روبانی (Romanis) نے اس طرح کا مواد اکٹھا کرنے کی پہلی کوشش کی اگرچہ حیوانوں کو انسانی نصوصیات سے متعف کرنے کی کوعش پر کڑی ہے کڑی تقید کی حمی اور اے موضوی اور غیر سائنسی قرار دما عمار چنانجہ فطری ماحول میں جانوروں کے جبلی کردار اور دیگر عادات و خصائل کا مشابدہ بندر یج ترک کر دیاعی (خاص طور سے امریکا میں) اور اس کی عجائے تجرباتی طریقہ افتیار کیا گیا۔ مشاہرہ کے اس یا قاعدہ اور منضط طریقہ کی وجہ ے حاتوروں کے کردار کے معروضی تجزیہ میں بوی مدد لمی۔

قابلی نفسیات کا یہ معروضی اور تجرباتی تعلی نظر، ویکر اثرات کے علاوہ خاص طور سے حسب ذیل دو اثرات کا مربون منت ہے۔ ایک تو لائیڈ مارگن (Law of Parsimony) کا قانون کفایت (Lloyed Morgan) جس میں یہ اصول پیٹ کیا گیا کہ "کمی حیوانی عمل کو کمی صورت میں مجمی اعلیٰ تر تعمی عوائل کا تیجہ نہیں قرار دینا جائے آگر اس کی وضاحت ان عوائل کے ذریعہ ہو کتی ہے جو نفسیاتی سطح کے کمتر درجہ پر بردے کار ہیں" دومرے ای. یل. تحقید ورسے کار ہیں" لادے۔ اگر ایک کا کا کی کا ایک تعقید

کی صنف بندی کی جاتی ہے اور اس طرح منظم طور پر بدی ہے بوی صنف کی جانب جنچتے ہیں۔ جبکہ تعلیم اس عمل کی تعکیس ہے جس میں بالائی صنف ہے ذکی اصناف کی طرف چلتے ہیں۔ تعلیم وراصل کی مد (صنف) کے مصدات کی فیس بلکہ اس کی وسعت کی ہوتی ہے۔

روائی منطق میں اکثر تقیم دو تھی کی جاتی ہے حطاً انسان کی تقیم عقل مند اور فیر عقل مند میں یا جوان کی تقیم دودھ پانے والے اور فیر وقت عقل مند میں یا جوان کی تقیم دودھ پانے والے اور فیر وودھ پانے والے میں لیمن جو گئتہ اہم ہے وہ یہ کوئی مخصوص بنائے تقیم اگر نہ ہو تو یہ عمل مہل اور بے سود ہوگا۔ کی بھی صورت میں تقیم اگر نہ ہو تو یہ عمل مہل اور بے سود ہوگا۔ کی بھی صورت میں نقیم کے مخلف پہلو ہو سے ہیں۔ طائ انسانوں کی تقیم، زبان، رنگ، نمان، تو میں اور بنا پر کی جائتی ہے۔ لبندا ہم کی بنائے تقیم کو افتیار کرتے ہیں اس کا دارد درار بمارے مقصد پر مخصر ہوتا ہے۔ اس عمل کی صحت کے لیے عموماً تمین ضوابط طلیم کیے مجے ہیں:

- (1) کی ایک عمل تقیم می ایک بی بنائے تقیم ہوتا جاہے۔
- (2) تمام ذی اما عی انواع یا دیلی اصناف با بم اپنی بالائی صنف کا اتمام کرتی بون۔
  - (3) تقيم كابر الكائدم حب ورجه بونا وإي-

ان ضوابط کی خلاف ورزی مخلوط تحتیم اور ضرورت سے زیادہ تک یا وسیح تحتیم کے مفاطوں کا سبب بتی ہے۔

تقلید: یه لفظ قلادہ سے ماخوذ ہے جس کے لغوی معنی ہیں ہار، لبندا تقلید کے معنی ہار پہنانے کے ہوں گے۔ فقہی اصطلاح میں کی غیر کے قول و فعل کو معجع مان کر اس کی ولیل پر خور و تامل کیے بغیر اس کا اجاع کرنا تقلید کہلاتا ہے۔

تیری صدی جری کے بعد جب اجتباد کا سلسلہ فتم ہوگیا تو موام کے لیے اس کے علاوہ کوئی چارہ کار فیس رہا کہ وہ اکابر حقد من کی تقلید اختیار کریں۔ چانچ اکثر اہل سنت کا عقیدہ ہے کہ صدیوں سے ہر فرد اس بات کا پابند ہے کہ سلف صالحین کے جو اقوال متند طور پر فابت ہیں ان کا اتباع کرے۔ ان لوگوں کے خیال عمل اب کوئی مختص خود کو اس کا اہل کچنے کا مجاز نہیں کہ فتی ساکل عمل کی ججتہ ماباتی کے فیصلہ کا مجاز نہیں کہ فتی ساکل عمل کی ججتہ ماباتی کے فیصلہ کے بعد ایس کے ابعد کی احد کی ابعد کی ابعد کی ابعد کی ابعد کی ابعد اس کے بعد اس کے بعد ماباتی کے فیصلہ کے بعد اس کی بیت کی کہت کے بعد اس کے بعد اس کے بعد اس کے بعد اس کی بعد کی کہت کی کہ

ے آنے والے سب لوگ مقلد (یعنی تھید کرنے والے) کہلاتے ہیں۔

شاہ ولی اللہ نے تعلید کی دو تسیس بیان کی ہیں۔ ایک تعلید واجب ہے اور ایک تعلید حرام۔ اگر کوئی مخص کتاب : سنت سے اواقت ہے اور وہ کی عالم سے بچھے کہ قلال سنلہ میں رسول اللہ صلم کا کیا تھم ہے اور جب اسے بتایا جائے تو وہ اس پر عمل کرے تو یہ تعلید جائز اور واجب ہے۔ لیکن اگرید پھ چل کہ عالم یا مجبتہ کا قول کسی معتبر صدیث سے مطابقت نہیں رکھتا تو ایسے میں تعلید حرام ہے اور اسے سیح صدیث پر عمل کرنا چاہے۔

تخلید کی مخالفت کرنے والوں میں داؤد بن علی اور ابن حزم کے نام فمایاں ہیں۔ ان کے نزدیک متاخر فقیا کے لیے بھی اجتماد کرنا واجب ے۔ علامہ ابن حزم نے حرمت تھلید یر اجماع کا دعویٰ کیا ہے۔ اس طرح تھید کی خالفت کرنے والے علا میں اہام این تیب اور این قام کے نام بعی قابل ذکر ہیں۔ قرقہ وہابیہ (و یکھیے وہابیت) اور سافیہ بھی ان بی کی طرح تھاید کے مكر ہیں۔ اباضہ نے بھی تھاید كو رو كرديا ہے بلك ي مجتدین ای مواس نداکره می جو اجماعی نصلے کرتے بی ان عی کو منظور شدو نیلے تصور کیا جاتا ہے۔ شیعہ حضرات مجی عقیدہ تعلید سے انتلاف رکتے ہیں۔ آئمہ اربعہ کے زویک تھید عالی کے لیے واجب سے اور جبتم كے ليے واجب نہيں ہے۔ شاہ ولى الله صاحب في عقد الجيد بي تقلد کے جواز یر امت کا اہماع نقل کرتے ہوئے بہت مال طور یر ندکورہ ملک کی وضاحت کی ہے اور ایک متقل باب میں غراب اربعہ کی تھید ک تاتید کی ہے۔ شاہ صاحب عای کے لیے نداہب اربد کی تھاید کو آ واجب قرار وتے ہی لیکن کی ذہب معین کی بابندی اس کے لیے ضروری نہیں مجھتے ماسوا اس کے کہ جس جگہ وہ عامی موجود ہے وہاں ایک بی نہب کے علا کے علاوہ کی دوسرے قدبب کا کوئی عالم موجود نہ ہو۔

خلاصہ کلام ہے کہ اکثر الل سنت کے نزدیک احکام شرعیہ میں التحق الدور (امام الا وظیفہ، امام مالک، امام شافی، امام احمد بن حقبل) میں سے کی ایک امام کی اتباع واجب ہے۔ لیکن کی ایک امام کا مقلد دوسرے امام کے مسلک پر عمل فیمیں کرسکتا۔ پھی سائل میں ایک امام کا اتباع اور پھی مسئوں میں کی دوسرے امام کی جددی ممنوع ہے۔ نیز ان چادوں اماموں کے طاوہ کی اور امام و ججھ کی چردی ممنوع ہے۔ نیز ان چادوں اماموں کے طاوہ کی اور امام و ججھ کی چردی جائز فیمیں ہے۔

اس میں کوئی وظل نہیں)۔ علامتی منطق میں اے تعنیتی تفنیہ کی ایک فکل سمجا میا ہے۔

تنظیمی نفسیات درامل منعتی نفسیات بی کا ایک شبہ ہے ہے حال میں انسیات درامل منعتی نفسیات بی کا ایک شبہ ہے ہے حال میں ایک عاصدہ دیشت دی گئی ہے۔ منعتی نفسیات انفرادی پہلور کھتی ہے اور اس میں مرف منعتی اداروں ہے بچٹ کی جائی ہے۔ اس کے برخلاف منظیمی نفسیات کا تعلق ہر حم کی تنظیموں ہے ہوتا ہے اس میں ایک خاص نقطی نفسیات کا تحقیق کو متاثر کرتی ہیں، جائزہ لیا جاتا ہے۔ ان بی تغیر پذیر خصوصیات کا حرکیاتی عمل تنظیمی نفسیات کا حرکیاتی عمل تنظیمی نفسیات کا حرضوط ہے۔

سطیم کی کوئی واضح تعریف موجود شیں ہے۔ ای. تی. شویین (E.G.Shoben) نے ایک کام چلاہ تعریف پیٹ کی ہے۔ اس کے مطابق استظیم متعدد افراد کی سر گرمیوں کا ایک سعقول ربط ہے جو تعلیم کار و فرائض کے ذریعہ، اور افتدار و ذمہ داریوں کی درجہ بندی کے توسط سے ایک واضح مقصد کے حصول کی غرض سے قائم کیا جاتا ہے۔"

شویین کی بیہ تعریف مرف رکی اور باقامدہ تظیموں پر صادق آتی ہے۔ اکثر اوقات کی رکی تنظیم کے ارکان کا آپ می ربط شبط برھ جاتا ہے اور مختلف کروہ اور ٹولیاں بن جاتی ہیں جباں کی ایک ٹولی کے ارکان ٹل بیٹے کر جادلہ خیال کرتے، لئے کرتے، ایک دوسرے کی خوشی و غم میں شریک ہوتے، یہاں کک کہ دو یہ بھی طے کرتے ہیں کہ اضمیں اپنا فرض کس طرح اور کس حد تک انجام دینا چاہے۔ باہی رفات کی ایک بی جہاں، غیر رکی تنظیم ہے کہاں، غیر رکی تنظیم ہے کہانی ہیں باہی ارتباط کی دوہ سے خود بحو اور بغیر کی داخی ہے۔ ایک تنظیم کا کے دود میں آتی ہیں۔ تاہم ان بخود اور بغیر کی داخی جاتا ہے اور ان کا ایک مشتر کہ مقصد ہوتا ہے کو دو بی کی داری طرح داسے دیا جاتو ہیں ایک بیشکوں کے دوست اجاب، خوش کی کی خاطر کیا جو جو بین ہوتا ہے کو دو بین کی کی خاطر کیا جو جو بین اور نہ مراج ہی کو دو بین کی کی خاطر کیا جو ہو ہی کی اصول متعین کے جاتے ہیں، نہ توانین ہوتے ہیں اور نہ مراج کے کو کی اصول متعین کے جاتے ہیں، نہ توانین کی سرکر میوں کی کوئی سرا بیا ہزا کمتی ہے۔

افراد کی تعظیم می ای لیے شر یک موتے میں کہ اس کے بغیر

تحبير: الله أكبر كبنام به الله تعانى كى عظمت و جلال اور بزرك و برترى ے اظہد کے لیے مطمانوں کا مختر رین کلہ ہے۔ قرآن مجید میں یہ لفظ ای معنی می استعال ہوا ہے۔ چنانچہ جب مجی انسان اسے جز و بے اس ضعف و ناتوانی اور بے جیشیتی اور بے بیناعتی کو محسوس کرلیتا ہے تو وہ اس کلمہ کو بلند کر کے خالق کا کتات اور قادر مطلق کی عظمت و قدرت کا اعتراف كرتا ب اور ميدان جنك اور ابتلا و آزمائش كے عالم مي الله أكبر كا نعرو حق بلند كرك اين اندر ولوله و قوت كى ابك برتى رو دوااتا ہے۔ اللہ آكبر مسلمانوں كا ند ہي نعره ہے۔ اس كا استعال اذان اور نماز ميں ہوتا ہے۔ اذان اور نماز ای کلمہ سے شروع کی جاتی ہے۔ نماز کا ہر رکن ادا کرتے وقت بی تحبیر کمی جاتی ہے۔ کویا بندہ بار بار تحبیر کہ کر ضدا کی برتری کا ا قرار کر تا ہے۔ نماز جنازہ میں وار بار تھبیری کہنا (شیعہ حفرات کے یہاں نماز جنازہ میں یامج تحبیروں کا معمول ہے) دراصل خداک وائی و ازلی بقا اور وجود انسانی کے فانی ہونے کے عقیدہ کا عملی اقرار ہے۔ اذان میں مجی مجو می طور بر جید بار خدا کی حمریائی کی آواز بلند کی جاتی ہے کہ وہ جار تحبیروں سے شروع ہوتی ہے اور دو تحبیروں یر فتم ہوتی ہے۔ اس طرح نماز عيدين كے ليے جاتے ہوئے راست ميں، دوران طواف (ديكھيے ج)، کعید نظر آئے یر، صفا و مروہ یر، عرفات سے منل جاتے ہوئے درمیان راہ مجی تھیریں بڑھنا مسنون ہے۔ عیدین کی نماز میں جد زائد تھیریں کی جاتی ہیں۔ نماز بخ گانہ کے آغاز میں جو اللہ اکبر کہتے ہیں اس کا نام تحبیر تحريمه ب يعن اس كے بعد وہ تمام امور ممنوع و حرام قرار يا جاتے بيل جو

تحرار معنی (Tautology): مام معنی می کوئی بھی دو بیانات بین میں اور است کی است کو دو بیانات بین میں ایک بی بات کو دو طرح ہے کہا جائے تحرار معنی کہلاتا ہے شان دو اور ایمی اس کا (جنس ذکر فاہر کرتے ہوئے) بیٹا ہوں۔' دو ایر ایک بی تفقیہ کے دو محقف مظاہر ہیں۔ ای طرح ایے واحد بیانات بیجے محمل شے، مدور ہوتی ہے' یا بھر جس چیز کے آگے ہوتا ہے دہ اس کے بچیجے نمیں ہوتا'یا وہ جملے جن میں کی شے کی میچ و کمل تعریف بیان کی می ہو، محرار معنی کی محتف میں کی سے کہ منطق میں محرار معنی کی میں ہوتا'یا وہ جمل میں میں کی استعمال ایک فاض معنی میں کیا جاتا ہے۔ اکر اے ہر ممکن مورت میں صادق کہا گیا ہے۔ شان مکل یا بارش ہوگی یا نمیں ہوگ' اس معنی میں کیا بارش ہوگی یا نمیں ہوگ' اس معنی میں کیا بارش ہوگی یا نمیں ہوگ' اس معنی میں ایا بارش ہوگی یا نمیں ہوگ' اس معنی میں ایا بارش ہوگی یا نمیں ہوگ' اس معنی میں ایا بارش ہوگی یا نمیں ہوگ کیا کہا کہا ہے۔ شان میں اور صنوری کہا گیا ہے (کیوکلہ تجربی علم کا

تنقیمی نفسیات کا موضوع ہوتے ہیں۔

## تقيدي فلفه: ويكي ايهوكل كاند.

تواڑف اور ماحول (Heredity and Environment):

نفیات می کردار کا کچی حصہ توارث یا ارث کی بدولت ہے اور کچی ماحول

کی وجہ ہے۔ یہ بتانا تو بہت مشکل ہوتا ہے کہ اس میں توارث یا ارث کا

کتا حصہ ہے اور ماحول کا کتنا۔ لیکن اکثر صور توں میں خاص طور پر بتاریوں

میں یہ جاننے کی ضرورت ہوتی ہے کہ اس میں توارث کا کتنا حصہ ہے۔
مثل اگر کوئی مخض جون یا دیا بیطس کے مرض میں جانا ہو تو اس کے علاج

کے لیے یہ جاننا ضروری ہوتا ہے کہ اس میں ماحول کا گتنا حصہ ہاور

توارث کا کتنا۔ ہر محض اپنے ماحول اور توارث کے باہمی عمل کی پیداوالہ

ہوتا ہے۔ کی کردار میں توارث کا حصر زیادہ ہوتا ہے اور کی میں ماحول نہ ہو یا مرف توارث ہو، ماحول نہ ہو یا مرف اور توارث کا دخل نہ ہو۔

توارث سے مراد نوونما (Development) کے میا ایت ہیں۔
مثل ایک انسان کا بچہ انسان ہوتا ہے۔ ای طرح پودا اور پھول اپنا رنگ،
قدر وغیرہ وراشتا پاتے ہیں۔ ای طرح حیوان، نیا تات وغیرہ اپنے فطری
قوئ کی بدولت اپنی افرادی حیثیت حاصل کرتے ہیں۔ لیکن اس میں ماحول
کا بھی بود وخل ہوتا ہے۔ ہم کاشت کرتے ہیں۔ لیکن اس میں ماحول
دارومدار استھے تی، کماد اور پائی پر مخصر ہوتا ہے۔ ان میں سے کی چیز کی
کی یا زیادتی بیداواد پر اثر ڈائی ہے۔ زمین، پائی، کماد وغیرہ یبال ماحول
کی یا زیادتی بیداواد پر اثر ڈائی ہے۔ زمین، پائی، کماد وغیرہ یبال ماحول
ہیں۔ ای طرح آکٹر ہید دیکھا کیا ہے کہ جن بچوں کو جائور افعا کر لے جائے
ہیں۔ جب وہ پرورش پائے کے بعد پکرے جاتے ہیں تو وہ نظی، کو تی اور سے بود کی جو گا کہ وہ گا کہ وہ قال کی اور نے اشارے تیجھتے ہیں۔ ان میں مطابقت کی
معالمے مطابقہ میں ہوتی۔ اس بچہ کے معالمہ یہ یہ حالت ماحول کا اثر ہے۔ وہ
میں ذہنی کروریاں ہیں لیکن زیادہ تر اس کی ہی حالت ماحول کا اثر ہے۔ وہ
میں ذہنی کروریاں ہیں لیکن زیادہ تر اس کی ہی حالت ماحول کا اثر ہے۔ وہ
میں ذہنی کروریاں ہیں لیکن زیادہ تر اس کی ہی حالت ماحول کا اثر ہے۔ وہ
میں کے بولیل کی ہو تھا اس لیے اس کا اس پر کوئی اثر خیس پڑ سکا اور نے وہ کوئی ترقی باتھا۔
اس کے بولیلے اور خو وہرہ کے قوئی ترقی باتھ۔

فغیت کے نشوانما میں جب ہم ماحول کا ذکر کرتے ہیں تو حاری مراد خالی طبق ماحول یا سابی حوال سے نہیں ہوتی بلکہ ان سے مراد ان کی بعض ضرور توں کی محیل نہیں ہوپائی۔ یمی مشترکہ ضرور تمی سنظیم کے افراض و مقاصد اکثر مخلف النوع مستعدد اور ایک ووسرے سے مربوط ہوتے ہیں۔ ان میں سے بعض کی محیل تو فوری ہو جاتی ہے اور بعض کا تعلق مشتقیل ہے ہوتا ہے۔

کی منظم کے سائز، اس کی دلا و صورت، اس بی کام کرنے والوں کی درچہ بندی اور اس بی استعال ہونے والی کنالوجی کا دار ومدار کروہ پیش کے باحول کے مطابق مشترکہ مقاصد اور انفرادی ضرورتوں پر ہوتا ہے اور یہ سب چزیں ٹل کر خصوصی مہارت کے حدود کے منظم کی خود مخاری، اس سے منطق فیصلوں کے افتیارات، وفتریت، تیادت، ترکیل انتظام، اور خشا و مقاصد کا تعین کرتے ہیں اور بالآخر تمام عاصر ایک ووسرے پر اثر انداز ہوتے اور منظم اور اراکین تنظم کے مشترکہ نصب العین کی منجیل کرتے ہیں۔ تنظیم کا مطابعہ کو کات اور العین کی منجیل کرتے ہیں۔ تنظیم نفیات میں ان ہی عناصر، مح کات اور افرات کے باہی عمل کا مطابعہ کیا جاتا ہے۔

جب کوئی فرد کمی رسمی شقیم کارکن بنتا ہے تو اس کا مطلب یہ اوا ے کہ عظیم پہلے ای سے موجود ہے۔ اس لیے ایسے فرد کے لیے ضروری ہو جاتا ہے کہ وہ تعظیم سے مطابقت پیدا کرے، اس کے اصول و قواعد کی بابندی کرے، این طرز عمل کو اس کے مطابق وحالے۔ این ساتھی مزدوروں سے میل جول بوھائے۔ اینے فرض کی سحیل کرے۔ ارباب اقتدار کا احرام کرے اور ان کے احکامت کی تعمیل کرے۔ تخلیم نقط نظرے یہ ضروری ہے کہ افراد کا تقرر، انتخاب، تربیت اور تعیناتی مناسب طریقه بر عمل میں آئے۔ مناسب شرائط کار، سرمرم ماحول اور کام كرنے والوں كى ہر طرح سے ہمت افزائى بھى ضرورى ہے۔ ماہى رابط ك اصول، امتمارات و فرائض کی تقسیم اور ہر ایک کے فرمنی منصی کی نوعیت ایی ہونی جاہیے کہ اس سے پیداواری ملاحیتوں میں اضافہ ہو۔ کام کرنے والوں میں جوش و خروش بیدا ہو اور ان کی خود اعتادی کو بوھاوا لے\_ چونکہ شظیم کے اندر کروہ بندیوں کا رجمان مایا جاتا ہے اس کے مخلف گروہوں کے باہی تعلقات اور ان کی سر گرمیوں کو تنظیم کے وسیع تر مفاوات سے مربوط کرنا مجی تظیی نفیات کے دائرہ میں شامل ہے۔ آخر یں کی تظیم کے زندہ رہے اور رق کرنے کے لیے یہ مجی ضروری ہے کہ وہ تحلیقی اور اخرائی نظف نظر اختیار کرے تاکہ وہ اینے ارد کرو کے عالات اور دوسری تحقیموں سے مطابقت پیدا کر تھے۔ اسے مسائل مجی

توجه

وہ طبی اور سابی معاصر ہوتے ہیں جو خضیت پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ حلاً
اگر آپ ندہب پر بیتین ند رکتے ہوں، اس کا آپ کی زندگی میں کوئی وظل
ند ہو تو آپ اگر کسی مجد یا مندر کے پاس رہتے ہوں تو اس کا اثر آپ پر
نیس پڑے گا۔ ایک می گھر کے بچ ایک می باحول میں تربیت پاتے ہیں
لیکن سب کیساں فیس ہوتے۔ کوئی تائل لک ہے، کسی کا بڑھنے میں می
نیس لگا ہے، کوئی نہایت ایماندار لگا ہے اور کوئی چور۔ بینی ہر ایک افیل
سجھ کے لحاظ ہے اسے باحول کا اثر قبول کرتا ہے۔ اس لیے جب ہم باحول
کا ذکر کرتے ہیں تو و کھنا جاہے کہ دراصل موثر باحول کیا ہے اور باحول
اور موثر باحول میں فرق کرتا جاہے۔

موثر ماحول میں تبدیلی ہے ہم کردار میں تبدیلی لا کتے ہیں۔
مثل ایک جماعت میں کھو لڑک پڑھنے لکھنے میں کردر ہوتے ہیں اور کچ

بہت افتھے۔ کرور لڑک پر زیادہ توجہ کرکے بینی اس کے موثر ماحول میں
تبدیلی پیدا کرکے اس کو اور اٹھا کتے ہیں۔ موثر ماحول پیدا کرکے بہتری
بھی لائی جائتی ہے اور فرائی بھی پیدا ہو کتی ہے۔ گمروں میں جو شریر اور
الک تاک تو کی جے جاتے ہیں اٹھیں کئی اور دہاؤ کے ذریعہ موقب اور
الکی کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ اچھے لاکوں سے مقابلہ کرکے ان کی
برائیاں دکھائی جاتی ہیں۔ وقتی طور پر تو وہ ٹھیکہ معلوم ہوتے ہیں لیکن
برائیاں دکھائی جاتی ہیں۔ وقتی طور پر تو وہ ٹھیکہ معلوم ہوتے ہیں لیکن
بو جاتے ہیں۔ فود اعتادی کھو دیتے ہیں۔ احساس کمتری پیدا ہوجاتا ہے۔
بو جاتے ہیں۔ فود اعتادی کھو دیتے ہیں۔ احساس کمتری پیدا ہوجاتا ہے۔
بواجت کی اٹک اندر میں اندر سکتی ہے اور بڑے ہوکر وہ جرائم کا پیشر افتیار

جس طرح باحول یعنی مور باحول کا زندگی پر مجرا اثر پرتا ہے،
ای طرح توارف یا ارف کو بھی انسانی کردار عی اہم مقام حاصل ہوتا
ہے۔ ہر بچ اپنا توارث بال باپ سے لیتا ہے۔ اس لیے یہ خیال ہوتا ہے
کہ ہر بچ اپنے مال باپ جیسا بی ہوگا۔ لیکن ایسا ہوتا خیس ہے اس لیے کہ
توارث یا ارف کا دارد مدار تربیت پر ہوتا ہے ادر اس کا پنہ کوئی فیس لگا سکا
کہ یہ تربیت کیسی ہوگا۔ ایک بی مال باپ کے نیچ ند مرف جم کی
ساخت میں مخلف ہوتے ہیں بلکہ ان کی صلاحیتیں اور تابلیمی بھی الگ
ہوتی ہیں۔ ایک کھلائی لگا ہے تو دوسرا کابول کا کیڑا۔ ای سے ہر بچہ کی
ہوتی ہیں۔ ایک کھلائی لگا ہے تو دوسرا کابول کا کیڑا۔ ای سے ہر بچہ کی

ڈاکٹر ویزمان (Weismann) کا خیال ہے کہ انسان کی مخلیق می

دو عامر کام کرتے ہیں۔ ایک وہ ہیں جو افزائش نسل کا باعث بغتے ہیں اور دورے وہ جو جم کی تعیر میں کام آتے ہیں۔ بیند، جہاں سے انسان کی اہتدا ہوتی ہے ظیر پیدا کرتا ہے اور ظیر مختلف تم کے ہوتے ہیں۔ بعض طغی، معملات، بعض اعصاب اور بعض حواس کی تعیر کرتے ہیں۔ مرف مہلی تم کے عاصر اپنے خواص قائم رکھے ہیں اور افزائش نسل کا باعث بنج ہیں۔ بی عناصر آنے والی لسلوں میں خطن ہوت جاتے ہیں، ایک نسل دوسری قتم کے عاصر جو جم کو تعیر میں کام نہیں آتے ہیں، ایک نسل دوسری نسل میں خطل نہیں ہوتے۔ بیعے جید برا ہوتا جات اور طرح طرح کے تجربات عاصل کرتا ہے اس کا جم نی نی مبارت ماصل طرح طرح کے تجربات عاصل ہوتا ضروری نہیں۔ گویے باپ کا بینا ہی مسلم میں میں مبارت ماصل موتا شروری نہیں۔ گویے باپ کا بینا ہی مسلم میں میں ایک بی اورای کی ایک کا بینا ہی مسلم میں ہیں کہ باپ کے اکتبابی خصائص بینے میں موسیقار بنتا ہے تو اس کی احوال کا نتیجہ ہے۔

قوچہ (Attention): توجہ اور اوراک ایک دوسرے ہے اس قدر قریب ہیں کہ بعض وقت ایک کے لیے دوسرے کو استعمال کیا جاتا ہے۔ مثلاً اگر یہ کہا جائے کہ کتنی چیزیں توجہ کا حرکز بن علی ہی تو اس کی جگہ یہ مجمی کہہ علی بین کتنی چیزوں کا اوراک ہو سکتا ہے۔ اس لیے کہ جو عاصر اوراک کو کشرول کرتے ہیں وی توجہ کو بھی کشرول کرتے ہیں۔

اس مما ثلت کے باوجود بعض اہرین نفیات کا خیال ہے کہ یہ نفی کوائف ایک بی چیز کے وو نام فہیں۔ ان کا مطالعہ الگ الگ کیا جاسکا ہے۔ ہر اوراک میں توجہ پہلے آئی ہے۔ اس لیے توجہ کو قبل از اوراک (Pre-perception) کہا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ توجہ کے بعد اوراک کا حاصل ہونا ضروری فہیں۔ مثل ایک مختم کوئی شے ڈھونڈ رہا ہے۔ یہ بوئی توجہ لیکن یہ ضروری فہیں کہ وہ چیز مل جائے یا اوراک حاصل بحی ہو۔ ای طرح آئیک بی چیز کو گل لوگ وکمے رہے ہوں یا کی لوگ گانا من رہے ہوں۔ تو توجہ سب کی ایک ہے لیکن یہ ضروری فیس کہ سب کے بادراک بھی ایک ہوں۔

اس طرح توجہ اور ادراک میں تمیز کی جائتی ہے۔ توجہ ذائن مالت کا نام ہے۔ اوراک میں توجہ کا ہونا لازی ہے لین ادراک میں توجہ کے علاوہ کی اور معاصر شائل تاثرات اخذ کرنے کے کوائف وغیرہ مجی

ان سب کی وضاحت کے لیے ہم ایک طالب علم کی مثال لے علقہ ہیں جو ایک مثال سے علقہ ہیں جو ایک مثال سے کے ہیں جو ایک مثال سال میں جو ایک مثال میں ہوئے۔ ہے۔ اب اس کی جسمانی حالت کو دیکھیں۔ ہر حصہ ایک خاص حالت میں ہوگا۔ مرجما ہوا، آنکھیں گڑی ہوئی، چرہ کھینا ہوا جس سے عضلاتی کھیات اور زکو حش کا اصاس ہوگا۔ شعوری طور پر وہ ہوشیار اور مستعد نظر آئے گا۔ بعض وقت اس پر بیجانی کیفیت بھی طاری ہوگتی ہے۔ اگر مستلہ حل نہ ہو تو وہ جمنجطا جائے گا۔ اس کا سوڈ خراب ہو جائے گا اور اگر مستلہ حل ہو جائے تو اس کے چرہ پر صرت کی اہر ہوگا۔

بعض لوگ شور اور توجد می کوئی فرق نبیں کرتے۔ یہ فیک نبیں ہے۔ توجہ شور کا مرکزی حصہ ہے۔ لیکن شعور کا ایک اور حصہ ہے جو تحت الشعور کہلاتا ہے اور یہ شعور کی دسترس سے باہر ہے۔

توجہ بیشہ کیاں طور پر مرکوز نہیں رہتی۔ ہم کی چز پر نگاہ جائے وکچ رہ بوس وہیں رہتی ہیں ایک وربی وہیں وہی وہی ہیں گئی توجہ ہیں قوجہ ہیں قوجہ ہیں گئی فرق بیں گئی توجہ ہوں تو ہے ان تبدیلوں سے حتی اعساب میں کوئی فرق نہیں آتا ہے اور وہ یہ مرکزی نظام میں۔ توجہ کے سلمہ میں ایک اور سوال بھی آتا ہے اور وہ یہ کہ کتی چزیں ایک علی وقت میں توجہ کا مرکز بن عتی ہیں۔ یعنی ادراک میں کتی چزیں ایک علی وقت آسکی ہیں۔ مثل تعالی کی متم کے کھائوں سے میں کتی چزیں ایک علی وقت آسکی جزیں دکھ سے ہیں۔ تجربوں سے یہ میں تابت ہوا ہے کہ ایک ناو مل آدی ایک وقت میں نیادہ سے نیادہ یہ نیادہ ایک خاری ایک عربی سے دکھ سکتے ہیں۔ تجربوں سے یہ خابت ہوا ہے کہ ایک ناو مل آدی ایک وقت میں نیادہ سے نیادہ یہ نیادہ ایک خاب ایک ساتھ ہیں۔ تجربوں سے سے خابت ہوا ہے کہ ایک ناو مل آدی ایک وقت میں نیادہ سے نیادہ یہ نیادہ ایک خاب سے۔

توجہ کی کئی قسیں ہیں۔ مثل اگر بیلی چکے یا مولی بیلے تو ایکایک ہماری توجہ اس طرف مبذول ہو جاتی ہے۔ یہ توجہ انتعال یا فیر ارادی کہلاتی ہے۔ لیکن اگر اپنے ارادے اور مرضی ہے کمی چیز کی طرف توجہ دیں تو فعالی یا ارادی کہلاتی ہے۔ مثلاً کوئی مخص ولیسی کے لیے انجاک کے ساتھ کوئی ناول یا لقم پڑھ رہا ہے، جو حصہ بہت ولیس کی آئے اے لفف کی فاطر دوبارہ پڑھ لیتا ہے۔ یہاں یہ کمک پڑھنے پر کوئی چیز مجبور فیس کرتی۔ فاطر دوبارہ پڑھ لیتا ہے۔ یہاں یہ کمک پڑھنے پر کوئی چیز مجبور فیس کرتی۔

توجہ کی تیری اہم قسم عادتی توجہ ہے۔ مثلاً واکٹر کے یہاں مسلم علی ہے تو جو میں اکثر کے یہاں مسلم کی ہے تو دو فررا اے اشا لیتا ہے۔ مردوروں کو حسین طور تمی اچھی گلتی ہیں اور جب وہ گزرتی ہیں تو فررا ان کی توجہ کا مرکز بن جاتی ہیں۔ عادتی توجہ محرکات سے پیدا ہوتی ہے۔ ان میں سے بعض پیدائش ہوتی ہیں بعض اکتسابی۔ حسن پر تی پیدائش ہے۔ لیکن کی خاص قسم کی مصوری یا شاطری کو پند کرنا اکتبابی ہے۔

ہمارے اطراف رات دن بے شہر سجیات بیش ہوتے رہتے ہیں اس میں سے چند ہماری توجہ سمجیت اور قائم رکھے میں کامیاب ہوجات ہیں۔ الممیں ہم معروضی اسماب کہتے ہیں۔ مثلاً ہم گل میں سے گزر رہ ہیں۔ یکا کیک کی فوش گلوکے گلے کی آواز ہمارے کانوں میں پڑتی ہے۔ ہم وہیں رک جاتے ہیں اور خنے گئتے ہیں۔ بعض میجات ایے ہوتے ہیں کہ ہم فود الحمیں اپنی دلچیوں یا عاد توں کے باعث اپنی توجہ کا مر از بنا لینے ہیں۔ یہ موضوی اسمب کہلاتے ہیں۔ اس کی مثال یہ ہے کہ ہم ایک گاڑی میں سوار ہیں۔ اس میں یکا کی آواز آنے گئی ہے۔ دوسرے لوگ بیشکل اس کی طرف توجہ دیں گے۔ لیکن ڈرائیور کی توجہ فورا جائے گی اس کی عادت یر گئی ہے۔

توجہ میں بوا مدو بزر پایا جاتا ہے۔ ہم کی منظر پر نگاہ بھائیں تو
اس پر قائم نہیں رہتی۔ تھوڑی کی دیے بعد توجہ سٹ جاتی ہے۔ لیکن بعض
وقت یہ توجہ قائم بھی رہتی ہے۔ ہم ایک دلچپ ناول کھنٹوں توجہ سے
پڑھتے ہیں یا تمن محمثہ تک ایک ظم پر نگاہیں بھائے رہجے ہیں۔ لیکن
دراصل یہاں ناول اور ظم میں تیزی کے ساتھ سین بدلتے رہج ہیں اور
ہماری توجہ بھی برابر بدلتی جاتی ہے لین معلوم ایسا ہو تا ہے کہ ہماری توجہ
ہماری توجہ بھی برابر بدلتی جاتی ہے لین معلوم ایسا ہو تا ہے کہ ہماری توجہ
ہماری توجہ بھی برابر بدلتی جاتی ہمار ہمار ہو توجہ کی دکھائے کرتے ہیں۔
ہماری توجہ اور ان کا دھیان بھکتا رہتا ہے۔ یہاں طالب علم کا ذہن
میں رہتا ہے اور ان کا دھیان بھکتا رہتا ہے۔ یہاں طالب علم کا ذہن
ہماری تاہم اس لیے لکچر میں دلچین لینے کے لیے ایک طرف طالب علم
ہماری زیادہ دلچین اور انہاک کی ضرورت ہے تو دوسری طرف استاد کو ہمی
ہماری نا جاس کے لیے اور اس طرح اختمال توجہ پر سمی مد تک

توحید: اسلام کے جملہ مقائد میں سب سے زیادہ اہم بلکہ حقیقت سے
ہے کہ اصل الاصول عقیدہ توحید ہے۔ یعنی انڈ تعالی ایک ہے اور اس کے
سواکوئی معبود خیس۔ فداکو اس کی ذات و صفات اور افعال بی یکیا و یگانہ
اور بے حص ماننا توحید کا بنیادی عقیدہ ہے۔ نظریہ توحید کی دعوت و تملی
تمام افیا کرام علیم السلام کی دعوت کا ایک خاص اور مشترک موضوع رہا
ہے۔ قرآن سے معلوم ہوتا ہے کہ پیغیروں پر وٹی کی ابتدا بیشہ توحید
سے بوتی ربی ہے۔ بالخموص حضور اکرم مملی اللہ علیہ وسلم نے مختلف
سے بوتی ربی ہے۔ بالخموص حضور اکرم مملی اللہ علیہ وسلم نے مختلف
سے بوتی ربی ہے۔ بالخموص حضور اکرم مملی اللہ علیہ وسلم نے مختلف

دوسری صدی بجری می جب فلسفیاند افکار کا شیوع بوا تو علم التوحيد كو اسطاعي طور ير علم الكلام كا مترادف قرار ديا جانے لگا- چناني ابن ظدون اسے مقدمہ تاریخ میں توحید کی تعریف کرتے ہوئے رقم طراز ہل کہ "توحید دہ علم ہے جس میں ایمان کے میچ عقیدوں کو دلائل عقلی ے ابت کیا جاتا ہے اور جس سے الل بدعت کی باتوں کو جو سلف مالحین اور اہل سنت کے عقیدوں سے مغرف ہو تھے ہیں رو کیا جاتا ہے۔" اس ے عقیدہ توحید کی ابہت کا اندازہ لگایا جاسکنا ہے۔ توحید کے لیے فقا تعدیق کانی نیس بلکہ ول میں ای کیفیت کا پیدا ہونا ضروری ہے جس ہے انسان بے اختیار اللہ کو ذات، صفات اور افعال میں کیا مان لے۔ قرآن یاک میں لفظ توحید تو کہیں نہیں آیا محر ایک مجد نیں بلکہ بار بار بمثرت عمالت بر فدا ک وحدت وات و صفات کی وضاحت کی حمی ہے جس کا ظامد یہ ہے کہ خدا کے سواکوئی عبادت و بندگی کے لائق نہیں۔ وہ بادشاہ یاک ذات سارے نقائص و عیوب سے یاک عظمت و بزرگ والا ہے۔ وہ قديم و ازلى بـ وه ب نياز ب، وه بميشه سے به اور بميشه رب گا- واى سب كا حاجت روا ب، اس كو فنا نيس ـ اس كانه كولى شريك ب نه مقابل نہ مثابہ اس کا علم بے یاں اور غیر محط ہے۔ اس کی کری سارے آسالوں اور زمینوں کو ایل وسعت میں لیے ہوئے ہے۔ وہ جس کو طابتا ب ملك و كومت عطاكرتا ب اور جس سے جابتا ب ملك و كومت چین لیتا ہے۔ وہ سلطنت و غوث کا مالک ہے۔ وہ تمام افعال و صفات کا فالل ہاں کے بعد قدرت می ہر چز ہے۔

علا کے نزدیک توحید احتقادی اور عملی ہوتی ہے۔ احتقادی توحید کا خشا یہ ہے کہ انبان اللہ جل شاند کو ذات و صفات کے کافا سے یکا مانے اور عملی توحید کا خشا یہ ہے کہ انبان جو طرز عمل اللہ جل شاند کے ساتھ

اختیار کرتا ہے وہ کمی دوسرے کے ساتھ اختیار نہ کرے۔ کمی کلوق کو خالق کا مرتبہ وے وینا طاف فطرت اور صدود انسانیت سے تجاوز ہے۔ اللہ تعالی کے ساتھ ہمارا طرز عمل اس طرح ہونا چاہئے کہ ایسا عمل کمی دوسرے کے ساتھ ہرگز اختیار نہ کیا جائے ورنہ شرک قرار پائے گا۔

سنظمین عام طور پر توجید خداوندی کی توضیح اپنے مخصوص انداز میں اس طرح کرتے ہیں کہ اللہ تعالی وصدہ لا شرکیہ، از کی اور قدیم ہے۔ وہ علیم، سمجے اور بصیر ہے۔ ازل ہے ابد تک اس کی سب مفات ب تفاوت اس میں موجود ہیں۔ وہ کی کا کی چز میں متابی نہیں۔ نداس کے لیے مکان ہے اور نہ شکل و صورت ہے، نہ اس پر زمانہ گزرتا ہے۔ وہ کمانے پہنے اور دیگر احتیاجات اور صحت و مر ض اور رنج و خوثی ہے پاک ہے۔ وہ نہ کی کے ساتھ مشابہ اور نہ کو گئی ہی طول کرتا ہے اور نہ کوئی ہی مطول کرتا ہے اور نہ کوئی ہی ماور نہ کوئی ہی تا اور خوری کی کی اولاد ہے۔ اس کی ذات اور صفات کو بھی نا اور تغیر نہیں، نہ وہ کی کی کاولاد ہے۔ کوئی چیز اس پر واجب اور مروری نہیں۔ اس کے حکم کو کوئی ہی میں۔ کوئی چیز اس کے علم اور قدرت سے باہر نہیں۔ اس کے حکم کو کوئی ہی میں۔ کوئی چیز اس کے علم اور قدرت سے باہر نہیں۔ اس کی الات اس ذات بردگ و برتر کو حاصل ہیں۔ عقیدہ توحید کے دعویدار کیا کے تقریباً سب نہ ہی ہی۔

توریت: یبودی ند ب ک وو البای کتاب جو معزت موئی پر کوو سائی پر تازل ہوئی تھی۔ توریت عبر ائی لفظ ہے جس کے معنی علم یا تعلیم کے بیں۔ اس بھی وہ پانچ کتابیں شائل ہیں جو بائبل میں "عبد نامہ قدیم" کے تحت بھی شائل ہیں۔ یہ پائٹل میں "عبد نامہ قدیم" کہ تحت بھی شائل ہیں۔ یہ پائچ کتب ہیں: (۱) کتاب خروی (Exodus)، (3) کتاب الاویاں (Leviticus)، (4) کتاب اعداد (Numbers) اور (5) کتاب شنید کی اصطلاحیں (اسلامیں 200 کے اعداد میں کتاب تو بیا اس تدیم کی اصطلاحیں اسلامیں (0) کتاب بعد علی میں آئیں۔ پائل کے لیے عبد نامہ قدیم اور اسلامیں استمال بوتی ہیں۔ ان میں عبر ان بی جو عبد نامہ قدیم اصطلاحیں استمال بوتی ہیں۔ ان میں عبر عبد نامہ قدیم ہے اے بی توریت یا تورات کہتا ہیں۔ توریت یا تورات کیتا ہیں۔ توریت یا بیان کے کے ہیں اور یہ دو ادکام ہیں جو معزت موٹ کی اصول اور قوانیمن بیان کے وقات بک تقریباً بیالیس سال کے دوران ان پر بحث سے کے کر ان کے وقات بک تقریباً بیالیس سال کے دوران ان پر بحث سے کے کر ان کے وقات بک تقریباً بیالیس سال کے دوران ان پر بحث سے کے کر ان کے وقات بک تقریباً بیالیس سال کے دوران ان پر بحث سے کے کر ان کے وقات بک تقریباً بیالیس سال کے دوران ان پر بحث سے کے کر ان کے وقات بک تقریباً بیالیس سال کے دوران ان پر بحث

نیں ملکہ بورا کرنے آیا ہوں۔" (متی 17.5)۔

تمائش کی۔

اے شراب لوشی کا چھکہ پڑھیا تھا۔ اس سے وہ سخت بہار ہو گیا اور تین ماہ اسپتال میں رہا۔ وہاں سے اچھا ہونے کے بعد مگر وہی پرانا رنگ امتیار کرلیا۔ 1901 میں اس کی محت کرنے کی وجہ سے انتقال ہو گیا۔

تولوز کے پہلے استاد نے اسے جانوروں اور خاص طور پر گھوڑوں کی تصویریں بنانے کا مشورہ دیا۔ جس زبانے بھی وہ پیرس بی پڑھ رہا تھا اس کی ملاقات ایسل بربارڈ اور وان گاگ سے ہوئی۔ اس زبانے بی جاپائی تصویریں بوی متبول ہورتی تھیں۔ ان کا اور ڈیگاں کا بھی اس پر بہت اثر پرا عائزیت کے فکاروں سے بھی وہ متاثر ہوا۔ اس کی تصویروں کے موضوعات اس کی اپنی زندگی کے اطراف میں محدود تھے۔ اس نے بہت ساری تھیمیں بنائیں۔ رقص گاہوں اور جائے خانوں کی تصویریں بنائیں۔ ایکٹریہوں، سرس کے فن کاروں اور مخروں کی تصویریں بنائیں۔ ایکٹریہوں، سرس کے فن کاروں اور مخروں کی تصویریں بنائیں۔ ایکٹریہوں، سرس کے فن کاروں اور مخروں کی تصویریں بنائیں۔ ایکٹریہوں، سرس کے فن کاروں اور مخروں کی تصویریں بنائیں۔ ایکٹریہوں، سرس کے فن کاروں اور مخروں کی تصویریں بنائیں۔ ایکٹریہوں، سرس کے فن کاروں اور مخروں کی تصویریں بنائیں۔ ایکٹریہوں، سرس کے فن کاروں اور مخروں کی تصویریں بنائیں۔

اس کی تحفیک میں بری وسعت تھی۔ وہ بری تیزی کے ساتھ پورے ماحول کو کیوس پر خطل کردیا۔ اس کی زیادہ تر تصویریں پیلے آئیل پینے میں پر خطل کردیا۔ اس نے لیتھو میں بے شار پوشر پینے میں ہیں۔ یا مقوون پر بنائی گئی ہیں۔ اس نے لیتھو میں بے شار پوشر میں بنائے۔ میں نائے۔ اس نے کتابوں کے کور پروگرام وفیرہ بھی لیتھو میں بنائے۔ بعض وقت وہ واثر کلر مجمی استعمال کر تا۔ وہ تاثریت سے متاثر تھا اور بینت اور جست میں ان کی چیروی کرتا تھا لیکن رگوں میں نمیس۔ وہ آرٹ کے اور امریکا نہ کسی نظریے کا قائل تھا اور نہ کی ادارے کا ممبر تھا۔ بوروپ اور امریکا کے سب بی برے چاہے گھروں میں اس کی تصویریں موجود ہیں۔ اس کے سب بی برے چاہے گھروں میں اس کی تصویریں موجود ہیں۔ اس کے وہ من آلی میں کانی ذخیرہ ہے۔

## تبوار: دیکھے توہار

میکم: اس کے معنی ہیں قصد کرنا۔ لیکن اصطلاح شریعت میں عبادت کی خیت ہے علی عبادت کی خیت کی عبادت کی خیت کی استعمال سے بیار ہوجانے یا مرض شدید ہوجانے کا قوی اعریشہ لاحق ہو تو ایک صورت میں مجم کرنا جائز ہے۔ قرآن پاک میں سورة نباء اور سورہ بائدہ میں بھراحت بعض مخصوص حالوں میں یانی کی میکہ مئی سے تطمیر کی اباحت کا ذکر آیا ہے۔ یانی نہ سلنے حالوں میں یانی کی میکہ مئی سے تطمیر کی اباحت کا ذکر آیا ہے۔ یانی نہ سلنے

بازل ہوئے۔ توریت کا کات کے پیدا ہونے کے احوال سے شروع ہوتی ہے اور حضرت موئی کے انتقال اور کھان فتح ہونے سے مین پہلے کے واقعات پر ختم ہوتی ہے۔ بعض لوگ تورات کا لفظ بہودیوں کی محل تعلیم کے لیے بھی استعال کرتے ہیں جس میں پوری بائل اور تالمود شائل ہیں۔ توریت جن پائح محیفوں پر مشتل ہے، الحمیں محاکف موئی کہا جاتا ہے۔ توریت کے بارے میں قرآن میں بھی آیا ہے کر اللہ تعالی نے اسے حضرت موئی پر بازل قربایا تھا۔ اس لیے توریت سلط وی کی آیک عظیم کری ہے اور اس کی بری المیت یہ ہے کہ یہ آیک کمل شریعت یا دستور حیات ہے جو حضرت موئی کو تما اسرائیل کے لیے دیا گیا تھا۔ اگرچ توریت کے بعد دو ادر محیفے زبور اور انجیل نازل ہوئے لیکن شریعت یا توریت کے بعد دو ادر محیفے زبور اور انجیل نازل ہوئے لیکن شریعت موسوی پر قرار رہی۔ حضرت معنی نے بھی اے قائم رکھا جیسا کہ آپ بے موسوی پر قرار رہی۔ حضرت معنی نے بھی اے قائم رکھا جیسا کہ آپ بے فربایا: "بید یہ سمجمو کہ میں توریت یا نبوں کی کابیں مضوف کرنے آیا ہوں، فربایا: "بید یہ سمجمو کہ میں توریت یا نبوں کی کابیں مضوف کرنے آیا ہوں،

پر بار دوران تدوین توریت کی زبان بدل جاتی تھی۔ بنیادی طور پر سے عبرانی زبان میں اتاری گئی تھی لیکن جب اسے دوبارہ جمع کیا گیا تو آرائی (Aramaic) زبان استعال کی گئی۔ جب یبودی ہونانیوں کے زیر تھیں آرائی وریت بھی ہونائیوں کے زیر تھیں تسلط ہوا تو توریت ان کی زبان میں بجا کی گئے۔ اس طرح ظاہر ہے کہ اصل توریت خوادث زبانہ کی نزر ہوگی اور موجودہ توریت میں الی بہت کی باتیں شامل کرلی گئیں جو من جانب اللہ نہیں تھیں بلکہ مز تین توریت کی باتیں شوں تو تا ہوں کو زیت توریت کی اختیا ہوت تو کے ذونوں کی اخرامیں تھیں۔ اگرچہ اس بارے می کوئی تحقیق جوت تو سائے نہیں ہے کہ موجودہ توریت کب مرتب کی گئی لیکن تر تیب و تالیف سائے نہیں ہے کہ موجودہ توریت کب مرتب کی گئی لیکن تر تیب و تالیف کے انداز سے اس کا زبانہ 250 تی م کا 00 تی م کا موسکا ہے۔

159

ک وجہ سے محم کی اجازت 5 اجری میں فردہ العطلات کے موقع پر دی مگی محی۔ پانی طفے کی امید میں وضو کے لیے نماز کے آخر وقت تک توقف کرنا متحب ہے لیکن اگر اول وقت میں ہی محم کرکے نماز پڑھ کی جائے اور پھر اگر جلد میں پانی مجی فراہم ہوجائے تو نماز دوہرانا واجب نہیں۔ وضو اور طس دونوں کے لیے مجم کیا جاسکا ہے۔

جمم كا طريقہ يہ ب كہ پہلے يہ نيت كرے كہ بن نجاست دور كرنے اور نماز پڑھ كر دونوں كرنے اور نماز پڑھ كر دونوں ہاتھ ايك وقد پاك من يا ايك چڑ پر جو منى كے تقم من ہو (جمعے چوا پھر دونوں كو آپس من طاكر پھونك ہے ہاتھ جماڑ كے۔ اس كے بعد دونوں كو منے پر اس طرح پھرلے كہ كوئى بگہ ہاتى نہ رہ جائے كہ دونوں كو منے پر اس طرح پھرلے كہ كوئى بگہ ہاتى نہ رہ جائے كہ تھرا كر كہ كوئى باتھ كى تين الكياں سوائے كل شہادت كى الكى اور حسب سابق كرد اگر فيلے يا كي باتى الكى اور درس كى الكى اور جمليوں كو بھرے پھر ہاتى الكيوں اور جمليوں كو دوسرى جانب ہے كا مسكل دوسرى جانب ہے الكيوں تك لے جائے۔ اى طرح بائيں ہاتھ كا مسكل دوسرى جانب ہے الكيوں اور جمليوں كو دوسرى جانب ہے الكيوں تك لے جائے۔ اى طرح بائيں ہاتھ كا مسكل دوسرى جانب ہے الكيوں اور جمليلى ہے كرے۔

میم میں طہارت کی نیت کرنا اور دو بار مٹی پر ہاتھ ارنا فرض ب- (ایک بار منھ کے لیے اور ایک بار کہنوں تک ہاتھوں کے لیے) جو چزیں ناقص وضو ہیں وی ناتص محم بھی ہیں۔ اس کے علاوہ پانی مل جائے پر اور عذر رفع ہو جانے پر بھی مجم ٹوٹ جاتا ہے۔

کے صلہ میں اس کے لیے ایک مستقل و کلیفہ مقرر کردیا۔ عمر بجر وہ تالیف و تعنیف اور دیگر علی کاوشوں میں مشغول رہا۔ عمر کے آخری حصہ میں اس پر دہریت کا الزام عاکد کیا عمیا۔

مابس كو جديد مابعد الطبعياتي ماديت كا باني روانا جاتا بـ اس کے قول کے مطابق یہ کا نات فالعتا اوی عناصر یر مشمل ہے۔ جو چزیں مادي ميں وہ كا كات كا حصد ميں اور جو چزي مادى نييں ميں وہ كا كات كا حصہ نہیں ہیں۔ وہ غیر بادی روحانی جوابر کے وجود میں یقین نہیں رکھتا ہے۔ ادراکی تجرب کی بابت وہ کہتا ہے کہ یہ حرکت بذیر بادی حقیقت کی ایک ظاہری شکل ہے۔ وہ فطرت کے میا یکی تعور کا نمائدہ ہے۔ فطرت کی ہر چھوٹی بوی چز کو وہ ایک مشین سے تعبیر کرتا ہے۔ حی کہ انسان مجی اس کی نظر میں ایک مشین کے مترادف ہے۔ اس لے کہ وہ مجی فطرت كا ايك حصر بيد لبذا وه روحانيت كا حال نيس بيد محض مادى قوانین کا تابع ہے۔ مادیت اور میکانیت اس کی مابعد الطبعیات کے بنیادی نظریات ضرور ہی لیکن حرکت کے تصور کو اس کی بابعدالطبعیات میں کلیدی مقام ماصل ہے۔ اس کو اگر حرکت کے نشہ میں سرشار فانی کیا وائے تو تھا نہ ہوگا۔ وہ کیلیلو کی طبعات سے متاثر ہوکر ایک حرکت پذر یا متحرك كائات كا تعور بين كرا ي- كيليون اجسام كى حركت كو مان كيا ہے۔ بابس اس امر كا مدى ہے كد حركت اجمام كے علاوه كى اور حقیقت کا ہر گر کوئی وجود نہیں ہے۔ مکان اور زبال بادی جم کے صرف مخلف میکر بین. وه مادی مواد رکھتے ہیں۔ قانون علیت ساری سائنس کی تر س کے لیے کانی و شانی ہے۔ مادہ ادر حرکت کی اصطلاحات میں مظاہر كا كات كى بخولى توضيح كى جاسكتى بـ بم ايك علت اولى يا روحانى جوبرك محقیق مادیت کو محصے سے بالک قامر ہیں۔ جم اور روح دو الگ جزی نيس بي بلكه حقيقت من دونول ايك بي- وه ديكارك كي مويت كا مخالف ہے۔ روح بقول اس کے دینیات کا موضوع بحث سے فلفہ کا نہیں۔ فلفہ کے اندر بہت می ندہی باتمی سرایت کر گئی ہیں، حالانکد اس کو دینیات اور علم نجوم سے بالکل آزاد و علاصدہ رکھنا جاہے۔ بیکن کی طرح بابس بھی علم کے فعالی پہلو کا حامی ہے۔ اس کے قول کے مطابق فلف کو جار شاخوں بر مشتل ہونا واسے۔ علم ہندسہ، طبعیات، اطاقیات اور ساسات، مابس نے لمب كى فطرت پنداند تاويل كى بـ خوف اور استهاب لمب ك مافذ ہیں۔ چوککہ انبان اینے گردو پیش کے اثرات و عوال سے خوف زدہ اور مر عوب رہتا ہے اور وہ اینے وجود کی تک دامانی اور بے اعتباری کے لیے

کوئی مقلی تاویل عاش کرنے سے قاصر رہنا ہے لبذا اس کو بالآخر نہ ب کا مہارا لینا بڑا ہے۔

لاك اور بركل كى طرح بابس بعى اسميت بند تقار لفظيات يا معنویات کے میدان می ای نے معنی خیز کارنامے انجام دیے ہیں۔ تج بدات کو ان کے سعید عنامر ترکیل میں بدل کر اس نے خصوصات منفردات یا جرئیات کی قدر و قیت بر زور دیا ہے اور وجود اور جوہر کے ورمیان فرق و اتباز قائم کرنے کی تاکید کی ہے۔ بابس کے فلفہ میں صداقت کو وجودیاتی حیثیت حاصل نہیں ہے۔ انسانی علم کا دائرہ محدود ہے۔ لبذا بم لا مناى يا خداك بابت مطلق كولى معلوات فرابم نبيل كر كے بير-مزید برآن، انسان ایک بادی مخلوق ہے۔ وہ غیربادی ستی کی توصیف كرنے سے قاصر ہے۔ ہم اس كى مغت صرف منفى اصطلاحات ميں بيان كر كے إير نفيات كے ميدان مي اس نے جديد كردار بندول ك متعدد تائج کی چین بنی کی ہے۔ اسنے اخلاقیاتی نظام میں وہ نظربہ لذتیت کا مای ے۔ وہ حریت کا قائل اور ارادہ کی آزادی کا مطر تھا۔ ساسات کے ميدان مي وه قدامت پند واقع موا تها وه مسلمه ادارون ير ممل اعاد كرتا تھا مر طوائف اللوك كا مخالف تھا۔ امن كا قيام بقول اس كے صرف ايك طاقور مرکزی عمرال کے زریعے سے عمل میں آسکتا ہے۔ جمہوریت اس کی نظر میں محض خوش بیان مقرروں اور اوسط درجہ کے لوموں کی حکومت کے مترادف متی۔ اس کے سوینے کا انداز بہر حال سکولر اور غیر نہ ہی تھا۔

تھائی لینڈ۔ فنون لطیفہ و فن تھیر: تھائی لینڈیا ہے کہ نب کا پائ لینڈیا ہے کہ کا کہ نہ کا کہ ان قوم کے آنے کے بعد چا ہے۔ یہ لوگ جنوبی برا ہے دریا ہے گئے۔ کی دادی میں جھٹی اور آخوی مدی میسوی کے درمیان داخل ہوئے سے۔ یہ بعد مت کے چرو تھے۔ ان کی چیر سازی کے فن پر ہندوستان کے گہتا عبد کے فن کا مجرا اثر تھا۔ ان کے فی اور خاص طور پر فن تھیر پر جنوب مشرق ہندوستان کے پئو عبد کا بھی مجرا اثر لما ہے۔ ان کے چیک در اور جودہ کیوچیا) نے اس پر جنوب مشرق ہندوستان کے پئو عبد کا بھی مجرا اثر لما ہے۔ ان کے چیک حملہ کیا تھا۔ کیر نے سام کے اندر لاپ بوری میں اپنا صدر مقام قائم کیا اور وہاں کئی محار تی بنا کی۔ ان میں مہاداتو کا مندر بہت مشہور ہے۔ یہ کیوچیا کے انگو کے مندر کے فوٹ پر ہے۔ تیر ہویں صدی میں تھائی لوگوں کا فن دوبارہ ترقی بانے لگا۔ اس دور کا بنا اور سامنت تائم کی۔ تھائی لوگوں کا فن دوبارہ ترقی بانے لگا۔ اس دور کا بنا اور

ہوا بدھ کا ایک مجمد پوسٹن (امریکا) کے عائب گھر میں موجود ہے۔ اس
دور میں یہاں کتابوں کے تزکین اور مندروں پر دیواری نقوش بنانے کے
فن نے کافی ترتی کی۔ پندرہویں صدی تک قبال کے فنون نے خود اپنا
اسٹاک قائم کرلیا تھا۔ اس دور میں کئی مندر مجی ہے جن پر ہندوستان کے
اسٹوپاکا گہرا اڑ ہے۔ اشارویں صدی ہے چینی فن تقیر متبول ہونے لگا اور
بنگاک میں اس نمونے کی کئی عمار تیں بنائی تنئیں۔

تصاموفيكل موسائل (Theosophical Society): تمیاسونی بونائی لفظ ہے جس کے معنی البامی ذبات کے بیں اس لیے اس کا تعلق فلف تعوف ہے بھی ہے۔ ایک روی خاتون میڈم سیلینا پیروانا بلاواتسکی (Helena Petrovna Blavatsky) اور ان کے ساتھ کری اع. اين. اوكات (II.N.Olcott) اور دياير. كيو. عج (w.Q. Judge) ن 1857 میں غوبارک امریکا میں تھاسوفیکل سوسائل کی بناد رکھی۔ یہ ادارہ 1879 میں غوارک سے جمعی لایا عمیا اور پھر 1882 میں اقار مدراس خش كيا حميا ال كي ايك شاخ 18 د تمبر 1890 كو قائم بوئي اور 1895 مي ہندستان کے لیے اس کا صدر دفتر بنارس میں قائم ہوا۔ میئر مول جی قاكرى اس كے يہلے بندستانى ركن ہوئے۔ بندستانى ثافت مى تموف اور ویی فلف کے لیے بوی مخوائش ہے اس لیے مشہور عالمی ساجی شخصیت اپی بیست (Annie Besant) جو مشرقی ممالک میں اس سوسائٹی کے استحام اور رتی کے لیے ذمہ دار تھیں، وہ ہندستان بھی آئیں اور یہاں رہ کر اس سوسائل کے لیے کام کیا۔ کرش اولکٹ کے بعد اٹی بینٹ بی اس سوسائل کی صدر بنی۔ ہندوستانی ادارے کی اپنی لائبریری ملک کی بہترین لا بحريها من شار موتى ب جبال سب على ابم موضوعات ير ابم اور عليب كتابي موجود بين جن من اكيس بزار تام يتر، مخطوط، جد بزار ملمی شنخ اور ساٹھ برار سے زائد کتب ہیں اور ان میں زیادہ تر ہندستانی ثافت، تعلیم، فلفه اور ندبب بر یں۔ اس ادارے کا ایک عالمانہ جریدہ تعمالوفید، 1879 میں میڈم بلاواتسکی نے ماری کیا تھا۔ شروع میں اس سوسائی کی ممبرشب محدود مھی۔ سب سے پیلے اس کی رکنیت صرف سولہ افراد نے لی تھی جن میں گراموفون کے موجد اس ایمین بھی شریک تے اور ان کی ایجاد کردہ کراموفون پر بی تقاریر کی رکارؤنگ کی جاتی تھی۔ اب چین سے زائد مکوں میں اس کی شاخیں میں اور بھاس بزار سے زائد ممبر ہیں۔ 1875 سے 1896 کے دوران اس سوسائن کے مقاصد میں کافی

تبدیلیاں آئی اور اب موجودہ صورت میں اس کے مقاصد حسب ڈیل ہیں:

(۱) انسان ووست عالی براوری اور بادرانہ شفقت کا ایک مرکز بنانا باللہ کا قوم، فرقہ، فرقہ، فرمی، جس کے ارکان باللہ کاظ قوم، فرقہ، فرمی، خبس و رمی ساوی موں گے۔

(2) عالکیر قداہب کے علوم و کتب کی اعلیٰ تعلیمات کی حوصلہ افزائی کرنا۔

(3) دنیا کی قوتوں کے نامطوم اصولوں کی دریافت و محتیق کرنا جس ف انسان کو اپنی طاقتوں کا علم ہو۔

(4) سیالی کی محوج کرنا، امن و عافیت اور سیالی کا بر میار کرنا۔

تحمیر (جدید): 1757 میں اگریزوں کی بنگال فتح ہدید ہندوستانی المحمیر کی ابتدا ہوئی۔ اگریزوں کے کلب میں جیسییر، مولیتر اور دوسر سے مغربی ڈرامہ نگاروں کے ڈرامے کھیلے جاتے تھے۔ اس کے بعد زبانوں کے مغربی ڈرامہ نگاروں کی دو ہے ایک فوتی ہونٹ کے بیڈ بائز لیمی ڈریف نے پہلا بنگال ڈرامہ چڈمیس 1795 میں چیش کیا۔ یہ بالکل مغربی ڈھٹک کا تھا اور عورتوں اور مردوں دونوں نے اس میں حصہ لیا تھا۔ ہندوستانیوں میں توی احساس جاگا تو سابق اصلاح اور اگریزی حکومت کے خطاف پرچار کے لیے ڈرامے کو ہتھیار بنگالی میں نام کی شہور بنگالی ڈرامے کو ہتھیار بنایا میا۔ اس زبانی چندر محوش اور ڈرامہ نگار بائیکل ید عوسدن دے، دین بندعوسترا، کریش چندر محوش اور ڈریالی۔ اس دائے کے مشہور بنگالی ڈرامہ نگار بائیکل ید عوس کارے ہیں۔

دین بندهو مترا نے ٹیل در پن نامی ؤرامہ لکھا تما جو ٹیل کی کاشت کرنے والوں کے مظالم کی کہانی ہے۔ یہ ڈرامہ ب حد مقبول ہوا۔
اس سے پیشہ ور تمیٹر کی بنیاد چی اور اسے پورے ٹالی ہندو ستان میں دکھلایا گیا۔ اگریزوں نے اس پر پابندی لگا دی تو پھر میر تاہم، چراپتی، سرائ الدولہ، شابجہاں اور چندر گیتا جیسے ڈراسے چیش کیے گئے جن کے ڈریسے پائی شان و شوکت اور اندرونی فداری اور کرور یوں کی تصویریں چیش کے گئی تھی۔
کرکے قومی جذبہ اجھارنے کی کوشش کی گئی تھی۔

یہ پرانے ڈرامے زیادہ خمیریکل تھے۔ بیبویں صدی کے اداکل سے حقیقت پندی اور قدرتی ایکٹک کا ردائ شروع ہوا اور بنگال میں اس منف میں سس محادری، اچدر چود هری، اور پر بھا دیوی بیسے کا اکاروں نے سارے کمک میں شہرت ماصل کی۔

ای زمانے میں رابندرہ تھے نیکور نے ایک نے متم کے ڈرامے کی ابتداکی۔ وہ مشکرت کے عالم، فوک آرٹ کے رسیا اور انگریزی زبان و ادب کے ولدادہ، مصور، شامر، موسیقار اور ایکٹر، ان سب چزوں کا انصوں نے تھیئر کی کل میں استعمال کیا۔ ان کے ڈراموں میں موسیقی اور ناج لازی جز ہوتا تھا۔ انموں نے ایک متم کا آبرار قس ایجاد کیا تھا جس میں کورس گانے والے اسٹی می پر چھتے اور ایکٹر رقس اور حرکت کے ذریعے ابنا متھد اداکرتے۔

حیر شال اور مغربی ہندوستان میں انیسویں صدی کی دوسری دہائی میں ترقی کی۔ ممکن کی پاری کمپنیاں اردو اور ہندی ڈراسے لے کر سارے ملک کا دورہ کر تھی۔ اکثر ان کے ڈراسے پائی ایکٹ کے بوت اور ان میں گانا، تابی، مزاحیہ کردار سب کچھ ہوت۔ رنگ برنگے پردے اور لباس اور خیبڑیل ایکٹک ان کی خصوصیت تھی۔ اس نے صوبائی تحییروں کو بھی متاثر کیا۔ مراضی ڈراسے کی ابتدا 1843 میں وشندداس بھادے سے ہوئی جو خود ایک اچھا موسیقار تھا۔ اسے کھاڈنگر اور گداری جیسے ڈراسہ نگاروں نے مردی پر پہنچا۔ مراضی ڈراسے میں بھی گانے اور اکثر ایکھا کان کو فاص جگہ حاصل ہوتی تھی۔

جنوب میں مجی رقص لیے ہوئے ڈرامے ب صد متبول رہے اور اس لیے جدید ڈرامہ وہاں جلد ترتی نہ کرسکا۔ تامل اڈو کی اس تتم کی ڈرامہ کمپنیاں ایک عرصہ تک پورے جنوب پر چھائی رہیں۔

اردو ڈرامے کی جو روش واجد علی شاہ کے زبانے بھی اندر سما کے شروع ہوئی تھی اسے پاری تھینزیکل کہنیاں آگے بوصاتی رہیں اور ہندوستانی اسٹیع پر 1930 تک چھائی رہیں۔ 1930 کے بعد ہندوستان میں مغربی طرز کے خالص ڈرامے مقامی زبانوں بھی نظل ہونے گھ اور ہناوئی ڈرائے کی جگہ اب حقیقت پندی لینے گی۔ خود ہندوستانی ادیب بھی ایسے ڈرائے کھینے گئے جے ریڈیو کے دورائے اور مدد ملی۔ اس کے علاوہ ہندی اردو تھینز بھی پر تھوی راج کیور، مراشی تھینز میں بال گندہرو، مجراتی میں بحوجک سندری، تیکلو میں زسمہا راؤ نے نہ صرف ایکٹک کے میدان میں نام پیداری بھی بوج مید اس کی علاوہ کی ترقی میں بال گندہرو، مجراتی میں نام پیداری بھی بوجی در تھیئر کی ترقی میں بھی بودی دو دی۔

. آزادی کے بعد جدید ذرامے کی طرف ربحان تیزی کے ساتھ بوھا ہے۔اس میں پر تھوی تھینر نہ پیپلز تھینر، بیٹس تھینر، کولکھ سے لال تھیئر کروپ اور بے شار مقالی غیر پیشہ ور کروہوں نے اس فن کو ترتی

ديينه كمارنے اور اونچا اٹھانے ميں بوى مدد دى ہے۔

تمیز کو رق دینے کے لیے کی صوبوں میں اکادمیاں تائم ہوئی
ہیں جو ان کے فیسٹول منعقد کرتی ہیں اور غیر پیشہ ور گروہوں کی مدد کرتی
ہیں۔ اس کے علاوہ اس آرٹ کے مختلف شعبوں میں بیت کے اسکول بھی
تائم ہوگئے ہیں۔ مثلاً دلی میں بیش اسکول آف ڈرامہ اور ایشین خمیر
انٹی ٹیوٹ اور ممکن کا بیشی انٹی ٹیوٹ آف پرفارمنگ آرٹس وغیرہ۔
اس کے علاوہ ملک کے خمیز کروہی کی ایک ہونیں 1949 نے کام کر ربی
ہے جو یو نیکو سے بنی ہے۔ یہ مختلف ڈرامائی اواروں سے ربط رکھتی ہے،
ان کی مدد کرتی ہے اور ڈرامہ فیسٹول، سمینار وغیرہ منعقد کرتی رہتی ہے۔

تھیٹر (قدیم): تمیز انبانی ماج کی ترقی کے بہت بعد کے دور کی پیداوار ہے۔ بعض کا خیال ہے کہ اس کی بنیاد اس وقت پڑی جب انبان میں تموزا شعور پیدا ہوا اور فطرت کی زیردست طاقتوں بعنی دریا، طوفان، آگ وفیرہ کا اے سامنا کرنا پڑا ان کو منانے اور خوش کرنے کے لیے اس نے ب حماب ند ہی رسوم ایجاد کیے۔ پھر کے دیو تا بنائے اور ان کے سامنے باج گائے اور طرح طرح کے چیرے لگاکر نظیس کرنی شروع کیس ماننے باج گائے اور طرح طرح کے چیرے لگاکر نظیس کرنی شروع کیس اور ان کے قرار یہ خوف اور وہشت کی فضا پیدا کرنی شروع کی تو گویا سیس

ميرى دور: جب ساخ زياده منظم بوا اور تشيم محنت كا دور آيا تو تهذيب في دور آيا تو تهذيب في ميرى تهذيب في ميرى تهذيب كيد 3000 ق.م. كى ميرى تهذيب كي جو آثار عراق مي لحظ بين ان بي بد چان به كد دبال موسم بهارك ايك رسم يه شروع كي من تم كل موام مي سے ايك محض ايك دن كي ايك دن كي بادشاه بنا ديا جاتا تمال اس كي بعد جب يبال پر بائل كا دور آيا تو اس نے نہ مرف اس رسم كو بورى طرح اينا ليا بكد اس دن جلوس تكلتے، باق و رگل بوت اور لوگ تماش كرتے جن مي تقليس اتارى حاتمي۔

معری دور: معری اور میدو پوامیائی (موجوده عراق) مائ میں بوی مماشت تھی۔ معرف اپنا اور خیوا کی ریاستوں کے علاقے اپی سلطنت میں ملا لیے تھے، اس لیے معرف محمل کی تمام خابی رسوات کو اپنالی تھا۔ معرک پانچویں شامی فائدان (۔2345 B.C.-2494 B.C.) کے ابراموں کی اندرونی ویواروں پر جو تحریریں موجود میں ان کے بارے میں عام خیال ہے کہ ان میں خرجی رسوم کا ذکر ہے لیکن ناہرین معربات کا

ایک خیال یہ مجی ہے کہ یہ ایک طرح کے ڈرامے میں جن کو پروست کیا کرتے تھے۔

پوتان۔ تحییر: بینان میں ڈرامہ تہواروں سے شروع ہوا اور خیال ہے کہ یہ معر سے آیا تھا۔ کا سکی بینائی ڈرامہ تین اقسام میں تنتیم کیا جاتا ہے۔
یعن المیہ، طربیہ اور اساطیری۔ ان تیوں قسوں میں کئی ڈراسے ہیں۔ خیر کی عار تیں طالت کے لحاظ سے مخلف لومیت کی بنائی جاتی تحییں۔ اداکاروں کی محار تیں صحیں ایک وہ جو اہم کردار اوا کرتے تھے اور جو تعار فی تقریبیں کرتے، کورس میں حصہ لیتے وغیرہ۔ اس کے علاوہ اداکار باسک یا معنو فی چہرے لگاتے تھے۔ ابتدائی الیہ ڈراموں میں ایک بی اداکار بوتا تما ہو کئی فرائض انجام دیتا۔ بعد میں بیمائی ڈراسے نے کائی ترتی کی۔ اس میں سان کے بہت سارے مسائل جی ہے جائے۔ طربیہ ڈرامہ یا کامیڈی کچھ ہو کی در بعد شروع ہوئی۔ اس میں سان علی طالت کی کاف طر ہوتا تما اور باتی طالت کی حالت کی مان شوں اور طالت کے اتار چھاؤ کو خوب استعمال کیا جاتا تھا۔
بیاف المیہ ڈرانے جو جاہ ہونے ہو کی رہے ہیں وہ 35 ڈراموں کا ایک بی حوصہ ہیں جن میں ایسکی لس، ساؤ کھیز اور بورپیڈیس کے تکھے ہو یہ ڈرائے ہیں۔

شروع کے تمیزوں میں رقص کا ایک فرش ہوتا تما نے ہونانی ارتس کا ایک فرش ہوتا تما نے ہونانی ارتس کا ایک فرش ہوتا تما نے ہونانی کے آر سمرا کہتے تھے۔ ای ہے متحرک ہوتا اور اس میں گئی تصویروں کی مدو ہے لوگوں کو بہ تال ہوتا کہ ورائے کا سین کی جگہ ہورہا ہے۔ پانچویں صدی آبل میں متح میں یہ تحییز کیلے میدان میں ہونے گئے۔ تین کروار آئیل میں تقریباً 10 پارٹ بانٹ لیتے تھے۔ اور الیہ ورائے کے کورس میں 15 اور کامیڈی میں 24 لوگ ہوتے تھے۔ کی تھیم ہوتی۔ اس میں عورتوں کے کامیڈی می در کرتے۔ ایک ورائے کی تھیم ہوتی۔ اس می عورتوں کے کروار میں برار لوگ کروار میں برار لوگ کروار میں مرد کرتے۔ ایک ورائے ورائے کی ارائے وی کے دس سے میں برار لوگ کے ایک اور تھینے کے لیے دس سے میں برار لوگ کے آتے۔ بیٹھنے کے لیے دس سے میں برار لوگ کے آتے۔ بیٹھنے کے لیے وی سے میں برار لوگ کی تھیں۔

تحیر مفرلی ممالک (افعاروی صدی تا بیبوی صدی): افعاروی مدی مین مین ممالک (افعاروی صدی تا بیبوی صدی): افعاروی مدی مین مفرب کا تحییر محمل طور پر امرا کے نذاق اور مرب می پر مخمر ہوگیا تھا اور ڈرامہ نگاروں کے مقابلہ میں اداکاروں اور لباس اور امنی کے ڈیزائن منانے والوں کے نام اور ان میں استعال ہونے والے بروک یا روکو کو اسائل سے لوگوں کو زیادہ دلچی مخی کین آہتہ آہتہ ان کے خالف

رد محمل شروع ہوا۔ بیواریوں، چھوٹے سرمایہ داروں کا ایک نیا طبقہ اجر رہا تھا اور رہا جاکی دار طبقہ اور جاکیرداری نظام زوال پذیر تھا۔ تحییر میں بھی زندگی پیدا کرنے کے لیے اب درمیانی طبقے کے سائل کو لینا ضروری ہوگیا۔ انگلتان میں املی طبقوں کے عادات و اطوار پر بخی طنزیہ ڈراموں کی ہوگیا۔ انگلتان میں درمیانی طبقے کے سائل کا ذکر ہوتا، ہر جگہ نظر آنے گھے۔ انگلتان میں درج ڈ اسٹیل، گولڈ سائل کا ذکر ہوتا، ہر جگہ نظر آنے گھے۔ انگلتان میں درج ڈ اسٹیل، گولڈ جرمنی اور اٹلی پر بھی چھانے لگا۔ امریکا میں ایک زمانے تک فرائس، اطاق بنیاد پر ڈورامے کی خت تالفت ہوتی رہی۔ چنانچہ شیمیئر کے ڈرامے کو چیش کرنے کے اس کا عنوان بدل کر اطاق پر مکالے۔ پانچ ایک میں میں رہادت اور شی کی درامے میں رہادت اور شی کی درامے کی حقی۔ کی شی رہادے گئی تھی۔

انیسویں صدی کا دور بوروپ علی تحییز کی زیردست ترقی کا دور
رہا ہے۔ اس زبانے علی بوروپ علی تحییز اور خاص طور پر روشن کی تحقیک
علی کافی انتظاب آیا۔ موم بن کی جگہ گیس سے روشن کی جانے گی۔ نے
تحمیز ہے۔ میوزک بال تعمیر ہوئے۔ گانے بجانے اور مجھوٹے چھوٹے
ڈراموں کے ملے بلے پردگرام چیں ہونے گھے۔ آزاد اور فیرچید ور تحمیز
انجرنے گھے۔

اس زمائے میں ایک طرف کید اور هلر جیسے او بول کے سنجیده فلسفیانہ ڈرامے بیش بورج سخے، فرانس میں وکٹر ہیو کو کو اسنج پر بیش کیا جارا تھا اور انگلاتان میں آسکرواکلڈ اور برنارڈ شاکا بول بالا تھا۔ قدیم تاریخی روائلڈ اور برنارڈ شاکا بول بالا تھا۔ قدیم تاریخی تھی اور حمیتر کے افق پر بھرک ایسن، آگسٹ اسٹرائنڈ برگ، آن ٹون چیزف، سیکسم کورک، باسٹن، ہنری یک جیسے ڈرامہ نگار انجر زم سے سے سے فنکار روزمرہ کے واقعات کو مکالمہ اور حرکت کے در لیے اس طرح بیش کررہے تھے کہ ویکھنے والوں کو ایسے معلوم ہوتا کہ وہ ان بی کی زندگی کا کررہے ہے کہ ویکنے والوں کو ایسے معلوم ہوتا کہ وہ ان بی کی زندگی کا کرون الند رہے ہوں۔ ایکل زوالا اور اسٹرائنڈ برگ نے ہم جالاً

1887 میں ایک عمیس کمپنی کے مازم اور شوقیہ اداکار آغدرے آئوان نے ایک چھوٹی می کمپنی قائم کی جس کا نام آزاد خمیز رکھا۔ اس کا مقصد ایک ایا چھوٹا خمیز قائم کرنا تھا جس میں وہ تمام ذہین ڈراسہ نگار اور فنکار اسنے کارنامے پیش کر مکیس جنسی چشہ ور خمیز مضر نمیں نگانا تھا۔ یہ

تحریک بے مد متبول ہوئی، اس نے مارے موروپ پر اثر ڈالا اور جگد جگد اس کے تجربے ہونے گئے۔ اس نے ٹالشائی، ایسن اسر اسکر برگ وغیرہ کے ڈرامے چش کیے۔ اسے ایمل زوال جیسے لوگوں کی جمایت ماصل رہی لیکن بالی طور پر بین ناکام رہا۔ آنوان کی تحریک کو جرمنی جس بہت فروغ ما اور وہاں کئی آزاد خمیر قائم ہوئے۔

انگلتان بھی اس سے متاثر ہوا اس لیے کہ وہاں پیشہ ور تمیز بہت موں کے حوسلوں کو بہت کر رہا تھا۔ اس کے اثر سے اسٹیج سوسائن وجود بھی آئی جس نے بیسویں مدی کے برطانوی تحییز پر مجرااثر ڈالا۔

انیوی صدی میں روی تھیز سب سے پہماندہ تمالین مشبور تھیز ڈائرکٹر کا تعقین اسٹیسارہ کی نے انیوی صدی کے آخر میں ماسکو آرف تھیئر قائم کیا جس میں ٹالٹائی اور چیزف کے ڈرامے چیش کیے اور روی تعییز میں حقیقت پندی کی ایک ٹی راہ پیدا کی جس نے ساری ویا می شہرت ماسل کی۔

امریکا بی شروع کی مزاحت فتم ہونے کے بعد تمیز زیادہ تر برطانوی تعش قدم پر چا رہا۔ انیسویں صدی کے شروع تک تقریباً بر بوے شہر میں ایک تمیز کمپنی قائم ہوگی اور پوکلہ ملک میں تفریح کا واقد ذریعہ شمیز عی قماس لیے برقتم کے شمیز ترتی پانے گئے۔

انیویں صدی کے آخریں حقیقت پندی کی جو تحریک اجری مقی اس نے شر صرف اداکاروں بلکہ سب کی کو اس رنگ میں رنگ دیا۔ اس وقت تک اشخ کی کنالوئی نے بھی کانی ترقی کرلی تھی۔ بخل آچی تھی ادر اشخ بنانے، اے روش کرنے اور اے استعال کرنے کے طریقوں میں انقلاب آچکا تھا اور یہ اصاس پیدا ہونے لگا تھا کہ ڈورا پیش کرنے کا فن کئی فنون کا مجموعہ ہے۔ مثل اداکاری، ہمایت کاری، موسیق، اشنج پر حرکت، مطمعتی پندی فی خویوں کو بحروح کر کتی ہے۔ مثل اسٹیج پر ایک کلیسا مطمعتی پندی فی خویوں کو بحروح کر کتی ہے۔ مثل اسٹیج پر ایک کلیسا مطمعتی پندی فی خویوں کو بحروح کر کتی ہے۔ مثل اسٹیج پر ایک کلیسا کر کے اور اے فیک ڈومٹ ہے روش کر کے حاصل کیا جا سکتا ہے۔ اس کرح اداکاری میں بھی مکال ادا کرتے وقت حقیقت پندی کے نام پر طرح اداکاری میں بھی مکال ادا کرتے وقت حقیقت پندی کے نام پر دور وی برائی بات ہے اس لیے اس پر دور دیا جانے گا کہ ہر اداکار کو اپنا پارٹ ادا کرنے سے پہلے اپنے آپ کو اس میں جنب کرنا جانے گا کہ ہر اداکار کو اپنا پارٹ ادا کرنے سے پہلے اپنے آپ کو اس میں جنب کرنا جانے۔

1902 میں برلن میں کلینز خییز قائم ہوا۔ اس میں اس کی کوشش کی جات میں برلن میں کلینز خییز قائم ہوا۔ اس میں اس کی کوشش کی جات میں دادوں میں داست دشتہ قائم کیا جائے۔ اب میک موجودہ صورت میں دولوں ایک ددسرے سے الگ دو خانوں میں درج تھے۔ اس تشیم کو ختم کرنا چاہے۔ مہل عالم کیر جنگ تک یہ تو کیک نہ ضرف جرمن خمیز پر حادی رہی بلکہ اس نے بوروپ کے اور دوسرے حسوں کے خمیز کو بھی متاثر کیا۔

کیل جگ مقیم نے نہ مرف ہوروپ کی میاسی زندگی پر حمرا اثر اللہ فراسہ بھی کانی متاثر ہوا۔ مورویت ہو نین میں موشلسٹ انتقاب آیا اور وہاں کی ساری ساتی ضروریات بدل حمیر کو شخصال کی اور ان کے آرف حمیر کو نئے مالات کے مطابق اپنے آپ کو ڈھالنے میں کچھ دیر مگی مطابق بعد میں انھوں نے ہوری طرح موریت حالات سے اپنے آپ کو مطابق کرلیا۔ اب خمیر جانے والے لوگ امرا اور بالدار لوگوں کی جگہ مردور، کمان اور دو سرے فریب لوگ تھے۔

یوروپ کے دوسرے مکوں مثل جرمنی، فرانس، اٹلی وغیرہ میں بھی تخییز کی دو متوازی تح کیس انجریں۔ ایک طرف فن برائے فن، تاثریت اور اشاریت کا زور ہوا اور دوسری طرف سوشلسٹ حقیقت پندی کے بہت سے بیرو بن گئے۔ جگہ جگہ تج باتی تمیز تائم ہوئے۔ اسلیج اور تاشد وکھنے والوں میں دوری کم کرنے اور راست تعلق پیدا کرنے کی کوششیں ہوئی۔ ساتھ بی اسلیج پر ڈرامہ چیش کرنے کی بحثیک میں مجمی انج انتظاب آیا۔

کہل جگ عظیم کے بعد یوروپ پی خت بیای اور معافی انتقل پہل جگ جگل جگ عظیم کے بعد یوروپ پی خت بیای اور معافی انتقل پہل جگ دور رہا۔ ای زبانے پی جرشی بی برٹولٹ بریخت تھیٹر کے افق پر نمودار ہوا۔ اکثر نقادوں کا خیال ہے کہ اس ایک مخض نے مغرب کے تھیٹر کو بھتا متاثر کیا اتنا اس سے پہلے یا بعد کوئی اور مخض متاثر نہ کرسکا۔ اس کا نظریہ بیہ تھا کہ ڈراے کو دیکھنے والے کے دل کی جگہ دائے تک پہنچنا چاہیے۔ اس کے شروع کے ڈراے جرشی کے باطن نگاروں (Expressionists) سے زیادہ تریب تھے۔ اس کے بعد اس نے موسیقار کرٹ ویل کے تعاون سے جانبیلڈ آپرا تیار کیے۔ جب بازی جرشی می بیر رافتدار آئے تو بریخت کو پہلے ناروے اور پھر امریکا میں جلاو لحنی کی نزی گر اگر زی اور اس نے ایک جرشی کاروے اور پھر امریکا میں جلاو لحنی کی زندگی گزارئی چڑی اور اس نے اپنے شابکار ای جلاو لمنی کے زبانے میں بین ایکوں انجی غذا

کی طرح تیں ہوتا کہ بیٹے ہوئے مزالیتے رہیں بلکہ ڈراے کو چاہیے کہ وہ دیکھنے والے کے دماغ کو جبخور دے اور وہ خود اپنی زندگی اور اپنا ماحول کے بارے بی سوچنے پر مجبور ہوجائے۔ عام طور پر جب لوگ ڈرامہ دیکھنے جاتے ہیں تو اپنا آپ کو جنوائی طور ہے ہم آہگ کرلیے ہیں جو کو وہ اسٹی پر دیکھتے ہیں۔ دوسری عالم کیر جگ کے بعد پر ہنت مشرقی بران لوٹا اور دہاں اس نے اپنا ڈراے پش کرنے کے بعد پر ہنت مشرقی بران لوٹا اور دہاں اس نے اپنا ڈراے پش کرنے کے لیے شاندار کمپنی قائم کی۔

پہلی اور دوسری عالم گیر جگ کے درمیان اور دوسری جگ کے بعد پرروپ کے تمام مگوں میں جگ کے بعد پرروپ کے تمام مگوں میں خمیر کی بری حوصلہ افزائی ہوئی اور سنیما اور ثی روی کی درروست ترق کے باوجود خمیر میں نے نے تجربے کیے مجے۔ اکثر مگوں میں تھیٹر ورک ثاب قائم ہوئے۔ اس سے ولچی برابر بر قرار ری ۔ بلکہ بعض مگوں مثل روس میں خمیر نے بہت زیادہ ترتی کی۔

تھیڑ۔ مغربی ممالک (عہد وسطی و جدید): عہد وسطی کے ہوروپ
ک سائی زندگی میں سیمائی ذہب نے مجرا اثر قائم کرایا تھا۔ چنانچہ تھیز پ
بھی ذہب کی مجری چھاپ تھی۔ ذہبی ڈراموں کے علاوہ کلیسا کی سرپر تن میں تفریکی ڈرامے ہوتے تھے۔ رومن عبد میں فقالی، بازی کری، موسیق، رقس اور کرفب کے ماہر بھی تھے جن کی سرپر تن زیادہ تر سے امجرتے ہوئے جاگیردار کرتے تھے جو مختلف تقریبات اور رسومات کے وقت ان کے کرفب کا انتظام کرتے۔

وسویں صدی عیدوں سے تیر ہویں صدی عیدوں تک کے زمانے میں عیسائیوں نے اپنے رسوات، تقریبات اور فدہی سرگرمیوں میں موسیقی کو کانی عد تک اپنایا اور اجتماعی موسیقی کو کانی عد تک اپنایا اور اجتماعی موسیقی کو کانی عد تک ایک طرح کا ڈرامائی عضر بھی واغل ہوا جس نے مقامی اور توقی رمگ بھی اعتمار کیا۔ ساتھ ہی معجراتی اور اظافی واقعات پر بخی ڈرامائی سرگرمیاں بھی ترتی پانے کلیس۔ پدر ہویں صدی تک یوروپ کی اور فاص طور پر اٹی کی زعم کی میں اپنے ماحول اور طالات سے اتی بیزاری آگئ میں کہ لوگ کوئی تبدیلی جاحول اور طالات سے اتی بیزاری آگئ کی کہ لوگ کوئی تبدیلی جاحول اور عاص طور پر دومن عہد کے اظافی اور تصورات کا احیا جاج تھے۔ چنانچہ خود پوپ نے اس کی جمت افزائی کی۔ کلیساؤں اور کتب خانوں میں بھی بینائی اور رومن کلا یکی ادب جمع کیا جانے لگا۔ اس کا اثر خمیمز پر بھی پرنا۔

پدر ہویں صدی میں قدیم ہونانی اور رومن ڈراموں پر محقیق ک

کے لیے بوے پیانے پر استعال کیا۔ انھوں نے با قاعدہ ذرامائی تروپ بنائے اور ان کی تربیت کے لیے اسکول کھوئے۔

مولہویں صدی کے نسف آخر تک ایجین اور برطانیہ میں پیشہ ور تھیٹر نہ صرف قائم ہوچکا تھا بلکہ اس نے کائی ترقی کرلی تھی۔ ایجین چونک میسائی نظریاتی جگ سے آزاد رہا تھا اس لیے کیتھونک کیسائے اپنا رسوخ قائم رکھنے کے لیے تھیٹر کو خوب استعال کیا۔

اس کے برخلاف انگلتان پرونسنٹ ند ب کا ایک برا گردہ تھا۔ چنانچہ کیشولک ند ب کے خلاف جہاد اور اس کا نداق ازائ کے لیے تھیز کو خوب استعمال کیا عمیا۔ بعض وقت اس پر فرقہ وارانہ ضاوات بھی چوٹ پڑے۔ ای زمانے میں اگل سے نوکلا یکی تحریب کی بوائیں بھی یہاں مینچنے گئیں۔سیای طالت نے بھی دودی اور تھیز انگلتان میں اپنا مقام بناتا چلا گیا۔

ملک ایلز عیت (1630-1558) کے دور میں پہلے تھیز تقیر ہوئے جن میں گلوب، سوان، فارچوں، ہوپ اور رئی بل شائل ہیں۔ یہ سب کھلے میدان میں بغیر جہت کے تھے، ہر محض ان تھیزوں میں ڈراے اور تماث و کھنے کے لیے آسکا تفاد جاڑوں میں یہ بند رہت اور فن کار اس زبانے میں امرا کے محلوں میں کھیل چیش کرتے۔ ستر ہویں صدی کے شروع سے جہت دار تھیئر بنے شروع ہوئے۔ 1642 میں خانہ جنگی کے دوران تھیئر بند کردیے گئے تھے لیمن 1660 سے یہ مجر کھل سے۔ لیمن اب یہ بہلے سے مختف تھے۔

فیکسیز اور اس کے مشہور ساتھی پیشہ ور تھینر سے سلک تھ۔
وہ ڈرامہ لکھتے دفت کردارہ کرداروں کی صادحت کے مطابق لکھتے۔ وہ عوام
کے ذوق اور دلچی کو بھی لحوظ رکھتے تھے۔ ساک مباحث بی جمی حصر
لیج اور ان کی حمرائیوں میں جاتے حثل شیکسیئر کے تاریخی ڈراموں میں
بادشاہت کے مسئد کا ہر پہلو سے جائزہ لیا گیا ہے۔ ان میں حقدار لیکن فیک محران اور غاصب اور طاقتور حکرانوں کا بھی تجزیے کیا گیا ہے۔ ملکہ
ایلیز پیچھ کے دور میں اس متم کی کوشش ایک نہاےت دلیراند قدم تھا۔

انگلتان کے ٹیوڈر فائدان کے دور تکرانی بی تغیر پر چند لوگوں کی اجارہ داری تھی۔ حکومت کی ختیوں کی وجہ سے اداکادوں کے بہت سارے فردپ انگلتان سے بوروپ کے مختف شروں میں چلے گئے۔ ان میں کھے جرمنی اور آسر بلیا بھی گئے۔ یہاں اٹلی سے بھی فردپ آت گئی نیز رومن کلاتکی ڈراے مجی پیش کے جانے گے۔ ای زبانے بیل طباعت کی ابتدا ہوئی جس نے تعلیم میں افتاب پیدا کردیا۔ اب بحک علم زبانی پھیا تھا یا تھی کابوں کے ذرایع لیکن اب بوے پیلنے پر کابیں بہانا مکن ہوگیا تھا۔ البندا کلا یکی ڈرایع لیکن اب بوے پیلنے پر کابیں دجہ صدارے بوروپ میں اعلیٰ موسائن کے لوگوں کے سامنے اکاد میوں اور علی و ادبی اداروں اور ذہبی سوسائنیوں میں ڈراسے چیش ہونے گئے اور اس کے اس کے خیر بھی بناتے جانے گئے۔ اب ویٹر وویس، اس کے لیے نئے متم کے تحییز بھی بناتے جانے گئے۔ اب ویٹر وویس، فراس طور پر ویٹر وویس کے ڈراموں کے ساتھ النے کے اس فیٹر بھی چھاپ خاص طور پر ویٹر وویس کے ڈراموں کے ساتھ النے کے گئے۔ کہی چھاپ کاس طور پر ویٹر وولیس کے ڈراموں کے ساتھ النے کے گئے۔ کہی چھاپ کے۔ ان کے ڈراموں کے ساتھ النے کے گئے۔ کاب کی کے گئے۔

اس زمانے میں جب کا یکی آرٹ کا احیا ہورہا تھا آو لوگوں کو پتا چھا کہ یونانی ڈرامے میں ایک خاص طرح کی موسیقی اور غنا بھی استعال ہوتی ہے۔ چنانچہ ویش کے بعض فنکاروں نے کلا یکی ڈراموں کو موسیقی کے ساتھ چیش کرنے کا ایک ایا ڈھنگ ایجاد کیا جو آئدہ چل کر آپرا (فنائی ڈرامہ) کی بنیاد بنا۔ ای زمانے میں کامیڈی بھی بہت مقبول ہوئی۔ پہلے یہ امرا کے درباروں تک محدود تھی۔ ان کامیڈیوں میں قدیم رومن عبد کی طرح اواکار چیرے لگاتے تھے۔ کامیڈی چیش کرنے کے لیے با قاصدہ چیشہ ور فروپ بنے گھے۔ ان کی سربر تی امرا کرتے تھے۔ انموں نے دراے کا بلد کیا۔

پدرہویں اور سولیویں صدی ہیں تھیز کے کوئی خاص ماہر نہیں ہوئے اسے گا۔ اسرا کے اعلیٰ طائرم، مصور، مجسد ساز، موسیقار سب بی ڈراموں کی تیاری ہیں حصہ لیتے۔ مشہور عالم مصور لیونارڈ واو کچی تھیئر کے فن کا بھی بوا باہر تھا۔ 1490 میں اس نے محصوف والے اسٹیج کا نقشہ بنایا تھا اور میلان کے ڈایوک کی شادی کی تقریبات کے سلطہ میں تفریجی پردگرام کے واسطے ڈرایس، چہرے (باسک) اور سٹ وفیرہ تیار کیے تھے۔ شعرا کے ذمہ ڈرامہ لکھنے کا کام تھا۔ موسیقار بیلے کی موسیقی مرجب کرتے تھے۔ سے سرگرمیاں صرف اٹلی تک بی محدود نہیں تھیں۔ الگشتان اور فرانس می بھی اس تم کے موقوں کے لیے تفریعات کے زبردست ابتمام ہوتے تھے۔ بھی اس تم کے موقوں کے لیے تفریعات کے زبردست ابتمام ہوتے تھے۔ اس زبانے ہی جب آزاد خیالی کی تحریک نے ترقی کی اور عبدائی دیا ہی بھی کو عام کی اور عبدائی میں کیتھو لک اور پروٹسٹٹ مقائد میں سخت جگ چیڑ گئ تو عام کیسا میں شعیئر چھے ہو ممیا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سخت جگ چیڑ گئ تو عام کیسا میں شعیئر چھے ہو ممیا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سے شیئر چھے ہو ممیا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سے شیئر چھے ہو میا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سے شیئر چھے ہو میا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سے شیئر چھے ہو میا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سے شیئر چھے ہو میا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سے شیئر چھے ہو میا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سے شیئر چھے ہو میا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سے شیئر چھے ہو میا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سے شیئر چھے ہو میا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سے شیئر چھے ہو میا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سے شیئر چھے ہو میا لیک تیں جسوئٹ مقائد میں سے شینر چھے ہو میا لیکن جیسوئٹ مقائد میں سے شینر کیسوئٹ کی ہوئی کی تھوں سے شینر چھے ہو میا لیک کیسوئٹ کیسوئٹ

تھے، ان سب کے اثر سے ان ریاستوں میں بھی تھیٹر نے ترتی کی۔ میال میں میٹر سے ترتی کی۔ میال میں میٹر ہونے کھے۔

فرانس میں سولہویں صدی میں ڈراے کو فد ہی افراض کے لیے استعمال کرنے پر پابندی لگا دی گئی اور اس کی راہ میں کافی رکاہ فیمی کمٹری کی گئیں۔ اس کی وجہ ہے رقص اور بیلے کی طرف رجمان بوحا لیکن سر ہویں صدی میں لوئی بختم کے وزیر اور کارڈیٹل ریطو (Richilicu) نے ایک خاص بورڈ قائم کیا تاکہ فرانس کے تحمیر میں سنے سرے سے زندگی ڈائی جا میں۔ البقا پیشہ ور جات اور کامیڈی اور فرانے با قاعدہ چیش کے جا میں۔ البقا پیشہ ور تھیر قائم کیے گئے۔ بیروکارنیل (Pirue Corneille)، مولیتر اور ثران راسین نے فرانس کے کامیڈی تھیر کو ایک ٹی منزل پر پہنچا دیا، اس احیا راسین نے فرانس کے کامیڈی متاثر کیا اور کاایک تھیر کا دور فتم ہوئے لگا۔

اس زبانے میں تھیٹر اور فنون لطیفہ کی ترتی کی ہوا چل پڑی۔ فرانس میں ڈرامہ نکاروں، شاعروں اور دوسرے فنکاروں سے بادشاہوں کی طرف سے فرانسیں اشاکل پیدا کرنے کی اینل کی گئے۔ چنانچہ فرانس میں 1669 میں فرانسیں سوسیق (آپرا) کی شاعی اکادی اور 1680 میں کامیڈی فرانسیسیز قائم ہوئی جو ڈرامہ او رتھیئر کی اکادی تھی۔ اس کے بعد بوروپ کے تقریباً تمام مکوں میں اس فتم کے قوی ادارے قائم ہوئے۔

ستر ہویں صدی عمل علی اور آبرائے بوروپ کی تھیز کی زندگی عمل اہم مقام حاصل کیا، اگلی دو صدیوں عمل بوروپ عمل عطی اور آبراکی اعلی ترین موسیقی مرتب ہوئی اور بید فنون اس عروج پر پہنچ کہ اب دوبارہ اس بلندی پر پہنچنا شکل ہے۔

تھیٹر - اسلامی: تغیر اور رقس اینے فن ہیں بخوں نے اسلای مالک میں بہت کم ترتی کی۔ موجودہ اسلام کوں میں اسلام آنے سے قبل موالی رقس تو موجود تھے لیمن تغیر کا کہیں ذکر نہیں مالا۔ اسلام کے ابتدائی زبانے میں رقس و موسیقی وغیرہ کی ہمت افزائی نہیں کی جاتی تھی، اس لیے بہت زبانے تک یہ فن ترقی نہ پا سالہ ترکی کی سلطنت مان یہ چوکد یوروپ تک پہلی ہوئی تھی اس لیے اس کے اثر سے فراسہ بھی اسلای ملکوں میں بھیا۔ ویدے اکثر اسلامی ملکوں میں نموں اور پیلیوں کے تماشوں کا رواج تھا۔

سب سے پہلے ظافت حانیے کے دور عمل ترکی عمل اور مم

ایران میں ایک متم کے خمیز کی ابتدا ہوئی۔ سر ہویں صدی میں مختف اسلامی مکوں میں ایک متم کا عوامی خمیز وجود میں آیا جس میں رقص بھی شال تھا۔ خلافت طافت طانیہ کے دور کے ترکی میں بب فوبیس کی معرکے کے باتی فور کے اور ٹاپنے والوں کے علاوہ تحییز کے ایکٹر بھی جاتے جو نفوں کے ذریعہ فوجیوں کا دل بہلاتے۔ بب کوئی سلطان تحت نقیں ہوتا یا شامی خاندان میں شادی ہوئی، کوئی مہمان آتے یا فتح کی تقریب منائی جاتی تو پریڈ، آتش بازی، کشی، کرجب اور موسیق کے ساتھ نفوں کے ذریعہ چھوٹے چھوٹے ڈرامے (Skits) بھی چیش کے جاتے۔ شائی افریقہ اور دوسرے اسلامی مکوں میں راگ و رنگ کا یہ پرو گرام کھی جگہوں پر چیش موتا۔ اگر چھائی کے کھیل (Shadow Plays) بھی ہوتے تھے۔

تری می ایک تم کا تغیر جو میدا یا مقبط کبلاتا تھا، بہت زمانے اوران تھا۔ اس پر یونانوں کا کانی اثر تھا۔ اس میں ایک واستان کو نظوں کے دریعہ مزاجہ کبائی چی کہائی چی کرتا ہے۔ اس کے علاوہ ایک اور تحییر اُر تاویو نو بھی کہلی جنگ عظیم کل بہت مقبول رہا۔ اس کو اکثر امراک مر پر تق حاصل ہو جاتی تھی۔ یہ بہت سادہ ڈرائے ہوتے جن میں مالدار اور عمراں طبقوں کا فوب فراق اڑایا جاتا۔ بعض وقت مدے گزرنے پر پورے رُوپ کوچیل کی ہوا بھی کھائی چرق۔

او تاویونو افیدوی صدی میں کطے میدان یا قبرہ خانوں وغیرہ میں پیش کیا جاتا تھا۔ اس میں اسٹیج کی ضرورت نمیں بدتی، صرف ایک میز اور ایک مقرک پردہ کائی ہوتا۔ دوسری چنزوں کی تصویری بناکر اضمیں پردے پر چیکا دیا جاتا تھا۔ اس میں مشکل سے کوئی چائے ہوتا البند چند کروار ضرور ہوتے اور نقل و مزادید بات چیت پر پورا ڈرامہ چائے۔ یہ کچھ اس متم کا ہوتا جیے آج کل ہندوستان اور حیدر آباد کے مزاحید ڈراسے ہوتے ہیں۔

ار تاویولو کے علاوہ ترکی میں 'کارافوز' (Karagoz) بھی بہت متبول رہا ہے۔ یہ ایک طرح کا 'پر چھائیں کا کھیل ' (Shadow Play) ہے۔ یہ پورے مشرق قریب اور شالی افریقہ میں کائی متبول ہو گیا تھا۔ اس میں سانے ایک چھوٹا پروہ تقریباً ساڑھ سات فٹ لمبا اور چھ فٹ چوڑا تان دیا جاتا تھا اور اس کے چھھے چڑے کی گڑیاں کلڑیوں کی مدد سے محمائی جاتی تھیں جن کا تھی پروے پر پڑتا تھا۔ ایک معیاری کارافوز' میں بنیادی معاصر تھی ہوتے ہیں۔ ایک تعارف، دوسرے مکالمہ اور تیسرے کمبائی۔ ان میں ہمی نہاں اور طخر کے ذریعے لوگوں کی دیجی باتی رکھی جاتی ہے۔

رمضان کے زمانے می روزاند ایک نیا تماثا پیش کیا جاتا۔

جدید تحییر پوری طرح بوروپ سے آیا ہے۔ اس کا قدیم روایات سے کوئی تعلق نہیں۔ اس کی ابتدا سب سے پہلے ہیروت کے عیسائیوں نے انہوی صدی بھی کی۔ اس بھی سب سے بوا حصد فقائی خاندان کا قبال اس خاندان کے ایک فرد معرون المحاش (م. 1855) نے (جو فرائسی، اطالوی، عربی اور ترک ہے اچھی طرح واقف تھے) مولیئر کے ڈراموں کو بول چال کی حربی زبان بھی خطل کر کے بالکل حربی ماحول بھی ڈھال لیا۔ موسیقی بھی اس کے ساتھ جوڈ دی۔ شروع بھی انموں نے اسے کی اور غیر کمی خواص کے سامنے چیش کیا۔ الف کیل کے بعض قصوں کو بھی انموں نے ڈراے کے سامنے چیش کیا۔ الف کیل کے بعض قصوں کو بھی انموں نے ڈراے میں ڈھالا۔ اس وقت تک عورتوں کے کردار بھی مرد بی کرتے تھے۔

اس کے بعد تھیڑ کا فن مصر خطل ہو گیا۔ یہاں اس کی زیادہ پنے ہوگئے۔ یہاں اس کی زیادہ ہوگئے۔ انہوں اور ابتدائی بیمویں صدی کے مصری تھیڑ کے مشہور نام ہوگئے۔ انہوں اور ابتدائی بیمویں صدی کے مصری تھیڑ کے مشہور نام بخانی، ملی الکسار، نجیب ریحائی وغیرہ ہیں۔ جازی نے اپنے فراموں میں علی الکسار طخریہ فراموں کی طرف زیادہ ماکل تھے۔ نجیب ریحائی طخریہ اور کامیڈی ورامے بیش کرتے تھے۔ ان کے ایک کردار کشکش بے نے تاریخی کامیڈی ورامے بیش کرتے تھے۔ ان کے ایک کردار کشکش بے نے تاریخی امیان عربی علاوہ جرن امیان نے دراموں میں مقبول ہے۔ ان کے عادہ جرن امیان نے مرف ادبی عربی میں معلی بیانے کے ورامے بیش کے اور او سف وہی نے وراموں میں دکھا تھی بلکہ دوسرے عرب ملوں کا دورہ بھی کر تیں۔

موجودہ دور میں معر میں جمال عبدالناصر کی سرکردگی میں دوسرے فنون لطیفہ کی طرح ڈراے کی بھی سرپر تی کی گئی تھی۔ سرکاری خرچ سے کی پیشہ ور ٹروپ قائم کیے گئے جو معری اور دوسرے مکوں کے ڈرامے چیش کرتے۔ نے لوگوں میں توفیق انکیم کانی مشہور ہیں۔

ترکی میں جدید تھیز کی ابتدا 1839 میں ہوئی۔ بے بوظو (اسٹیول) کے اعلی سوسائٹ کے محلہ میں ایک تھیز تھیر ہوا۔ اس میں مولیتر اور دوسرے فرانسی ڈرامہ فکاروں کے کھیل ترکی زبان اور ماحول میں ڈھال کر چیش کیے مجے۔ اس کے بعد محمدک پاٹا تھیز 1868 میں قائم ہوا جو تقریباً میں سال تک ڈرامائی سرگرمیوں کا مرکز رہا، اس میں ترکی ڈراے چیش کیے جاتے رہے۔ ان میں بعض سایی اور قوم پرستانہ مجی

ہوتے تھے۔ یہاں ناحق کمال کا 'ادر وطن' بھی پیش کیا گیا تھا۔ اس کے بعد تھیز اعتبول کے علاوہ کی دوسرے شہروں میں بھی تھیل گیا۔ ملک کی سیاس زندگی میں ترک تھیڑ نے اہم کردار اداکیا ہے۔

1923 میں تری کے قوی انتلاب کی کامیابی اور کمال الاترک کے برسر القدار آنے کے بعد حکومت نے کئی تھیئر کہنیوں کو مالی الداور بی شروع کی۔ تھیئر کی تعلیم کا ایک اسکول قائم ہوا، عور توں کا کردار عور تیں می ادا کرنے تگیں۔

ایران عمی جدید تحیز کی ابتدا انیموی صدی سے مولیتر کے ڈراموں سے ہوئی۔ روی ڈرامے بھی اپناتے گئے۔ ڈرامہ نگاری کی ابتدا آذربانجان سے ہوئی۔ افونداف نے سات ڈرائے کھے جن عمی ایران اور تقاد کے سات پر طنز کیا گیا تھا۔ یہ 1874 عمی شائع ہوئے۔ ان کے طاوہ اور کئی ڈرامے کھے گئے جن میں اکثر طنزیہ سے، ان میں ساتی تبدیلی ک خواہش ظاہر کی گئی ہے۔ پہلی جنگ عظیم کے بعد کئی تخییز بھی تقییر ہوئے کین رشا شاہ اور ان کے جائین کی سخت سنر شپ کی وجہ سے یہ فن زیادہ ترتی نہ کر کا۔ البت بے شار کلب ضرور قائم ہوئے جن میں ڈرامے بھی جاتے ہے۔

تھیٹر – روم : رومن عبد کے بہت کم ذرائے جای ہے بچ ہیں۔
اس دور میں ڈرامہ بجائے ترتی کے مسلس تنول کی طرف جاتا رہا اور جو

کھ بھی تھا وہ ہونانیوں کی نش تھا۔ ہونائیوں کے بریکس رومن تھیز ایسا
ایک تماشا تھا جس کی دو سے حکرال اپنی رعایا کی توجہ علین سیای و معاشی
مسائل سے بٹاتا جا ہتے تھے۔ لوگوں کے ذہبی رسوات یا روحانی ضروریات
سائل سے بٹاتا جا ہتے تھے۔ لوگوں کے ذہبی رسوات یا روحانی ضروریات
علی اور ای کوئی تعلق خیس تھا۔ یہ ڈرائے اکثر میلوں کے موتھوں پر کی
حقی اور ای لیے انموں نے بڑے برس سرس کھر بنائے۔ ای زبانے بی مین نیرو جیسے
فالی اور چرے بنانے کے فن نے کائی ترتی کی۔ جس زبانے میں نیرو جیسے
شہنشاہ برسراتدار تھے اس وقت میسائیوں پر بوٹ بیانے پر خلم و تشدو
شروع ہوچکا تھا۔ بیسائیوں کا خاتی اڑانے اور انھیں ذیل کرنے کے لیے
شروع ہوچکا تھا۔ بیسائیوں کا خاتی اڑانے اور انھیں ذیل کرنے کے لیے
شروع ہوچکا تھا۔ بیسائیوں کا خاتی اڑانے اور انھیں ذیل کرنے کے لیے
شانی کا فن استعال کیا جاتا تھا۔

آستد آستد قدیم بینانی خمیر کا فن برائے نام ادھر ادھر باتی رہ عمید بعد میں رو من سلطنت عیمائی ہوگئ اور دو حصوں میں بٹ گئ۔ ایک حصد روم عمل رہا اور دوسرے کا مرکز تسطنطنید (موجودہ اعتبول) میں، لیکن ڈراے نے کوئی خاص ترتی نہیں گی۔

تھیٹر - ہندوستانی: ہندوستانی کالیک تھیٹر پیل مدی عیوی ہے لویں مدی عیوی کے اپنے مدی عیوی کے اپنے مدی عیوی کے اپنے مدی عیوی کار میں مدی قد م.) کی تعلیفات میں اداکاری اور اس کے مختف پیلووں کا ذکر ملا ہے۔ کولمای کا ذکر ملا ہے۔ کولمای کا تاب ارتحد شاسر اور وقتی مدی ق.م.) میں اداکاروں، رقاصاؤں، ببرویوں، تھیٹر کی کمپنیوں اور اکادمیوں کا طال ملا ہے لیکن مجرح منی کی ورائے پر کاب ماجیہ شاسر میں ورائد کی ساخت، فارم، اداکاری کے طریقوں اور فوش ذوقی کے ساتھ ورائے چیش کرنے مامول تعمیل سے بیان کیے مجے ہیں۔

جرت نے ڈرامے کی دس قسیس محالی ہیں۔ اس میں دو نہایت اہم ہیں۔ ایک نائک جو دیو تاؤں، راجاؤں کے بارے میں ہوتے ہیں اور جن کے واقعات تاریخ اور نہ ہی کتابوں سے لیے جاتے ہیں (مثلاً کالی داس کی محکنٹلا اور بھاؤہوتی کی اتررام چت)۔ دوسری پرک راتا یا سابی، جس میں عام انسانوں مثلاً طوائف وغیرہ کے بارے میں کہائی ہوتی ہے (مثلاً سدرکاکی مرجائیگا)۔ ڈرامے ایک ہے دس ایکٹ تک کے ہو تھے۔

اس قدیم دور می تیمیز تین قتم کے ہوتے تھے۔ متطلبی، مر فع اور شلث شکل کے، یہ بوے اوسط اور چھوٹے ہی ہو گئے تھے۔ عام طور پر چھوٹے تھیئر پند کیے جاتے تھے۔ اداکار نہ صرف الفاظ کے ذریعے بلکہ باتھ ادر آکھوں کے ذریعے اسے مطلب کا اظہار کرتے تھے۔

ڈراے کی چیش کش کے بھی طور طریقے تھے۔ ایک طریقہ لوک دھری تھی جو عام لوگوں کے لیے قلد اس جی اداکاری، ساز وسامان بر چیز جی حقیقت پندی ہوتی تھی اور دوسرا نانیا دھری جس جی اپلی بات کو اشاروں کے ذریعے کہنے پر تیادہ زور دیا جاتا تھا۔ مثل راجہ جب داخل ہوتا تو اشاروں کے ذریعے کہنے پر تیادہ نور دیا جاتا تھا۔ مثل راجہ جب داخل پول جن رہی ہوتی تو دہاں پولوں کا ہوتا ضروری نہیں تھا اشاروں سے یہ پول جن رہی ہوتی تو دہاں پولوں کا ہوتا ضروری نہیں تھا اشاروں سے یہ ہوتا سین بھوان کی حمد سر ادھار (اسٹی فیجر) آگر کہائی، موتا سین بھوان کی حمد سر ادھار (اسٹی فیجر) آگر کہائی، مقام اور اس کی نوعیت پر روشی ڈالیا اور اس کے الفاظ ختم ہوتے ہی کھیل مشروع ہوجاتا۔ اس حمد مشکل کے ناچ فراے جی مشروع ہوجاتا۔ اس حمد کی کچھ تھیک اب جس کھناگل کے ناچ فراے جی

برتی جاتی ہے۔

سنكرت ورائ من عام طور پر تريدى تين بوقى بيرو بيشه فغ ياب بوتا ب اس من ودوسا (مخرے) كا رول بى نهايت ايم بوتا ب بكد بورے ورائ من اس كا رول سب سے زيادہ بهند كيا جاتا قالد اس كا سر محما بوتا اور رفار و گفتار سے لوگوں كو خوب بناتا۔ وہ بيشد نيك دل، شريف اور مجولا بھالا ہوتا۔

سنکرت کے ابتدائی دور کے 13 ڈراے لے ہیں جو پہلی مرتبہ پندت کھنی شائع کیا۔ یہ ڈراے کے ہیں جو پہلی مرتبہ پندت کھنی شائع کیا۔ یہ ڈراے کہلی صدی جسوی کے درمیان کے ہیں۔ ان کے علاوہ اس دور کے مشہور ڈرامہ نگار کالی داس، ہرش، مہندر راؤ کر اور من، بھاؤ ہوتی اور دراکھا دتا ہوئے ہیں۔

تھیوصوفی (Theosophy): یونان لفظ جس کے معنی الوی مست الوی مست کے ہیں۔ یہ ایک فلسفیانہ نظام ہے جو صوفیت (Mysticism) ہے بہت قریب ہے جس کا وعویٰ ہے کہ وہ راست علم، فلسفیانہ تظریا بعض طبی اعمال کے ذریعہ خدا اور کا تات کی حقیقت تک پہنچ سکتا ہے۔ یہ دوسرے تمام فلسفوں سے مختلف ہے۔ اس کے نزدیکہ خدا کی ایک روح ہے اور اس سے کا تات کی اصل کا بیت گایا جا سکتا ہے۔ اس کے نزدیک خدا کی ایک نزدیک کا تات کی ہم چیز اور اچھائی کا منبع خدا ہے۔ برائی کا وجود اس لیے ہے کہ انسان متابی یا محدود اشیا کی حالی میں رہتا ہے۔ آگر دو اسنی آپ کو بوری طرح لامحدود عمی ضم کروے تو برائیوں کا خاتمہ ہو جائے گا۔ مقدس تمایوں میں جو محتلف واقعات اور قصے وغیرہ میان کے گئے جی وہ سب تمشیل ہیں۔

موفیت می عام طور پر روح اور خدا کے تعلق سے بحث کی جاتی ہے لیکن تھیوسوفی میں انسان اور پوری کا نات کے تعلق کے بارے میں کمل فلسفیانہ تصور چین کیا جاتا ہے۔ ان کے یہاں نو افلاطونی، عرفانی (Gnostics) وغیرہ ایک طرح ہے اس فلسف کے حالی تصور کیے جاتے ہیں۔

پارسیسس (Parcelesus) جو عهد نشاة ثانیه کا ایک فلس تما ای فاسل خاات نے فلسفیند نشار اور سائنلک خیالات ایک دوسرے بی سونے کی کوشش کی تھی۔ موجودہ دور کے تمیوسوئی فلسفیوں بی جیکب بویکم جدید (Bochen، شانگ (Schelling) اور سویڈن بورگ مشہور ہیں۔ بویکم جدید تمیوسوئی کا سب سے بوا عالم اور بائی تصور کیا جاتا ہے۔ اس نے تمیوسوئی

توبار

170

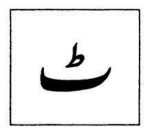
## مادام بلاوشکی اور دوسرے لوگوں نے بھی کی کتابیں تعیں۔

توالد : کی ملک یا قوم کی زندگی میں اس کے توارات کی بری امیت ہوتی ہے۔ تہذیب اور محجر کا کانی انحصار ان تع بارات یر ہوتا ہے۔ اس طرح تیوبار انسانی زنده دلی اور سرورکی رجان کی طرف اشاره کرتے ہیں۔ تومار اینے وقت بر واقع ہو کر انسانی ذہن کی مسرت کو روزافزوں ترتی دیتے اور اس کی روفق کو دوبالا کردیتے ہیں۔ انسان روز اول سے اجماعی تقریبوں کو بر مسرت توبادات کی شکل میں مناتا رہا ہے۔ جو قوم جس قدر قدیم ہوتی ہے اس کی زندگی میں ای قدر توباد کی عظمت زیادہ ہوتی ہے۔ اس لیے کہ توبار بیشہ ہے کی عظیم الثان فرد یا کی زبردست واقعہ کی بادگار کی شکل میں جنم لیتے اور منائے جاتے ہیں۔ ہر ایک تیار کے تہہ میں کوئی نہ کوئی کھا، کوئی خاص تعلیم یا کمی برمرت موسی تبدیلی کا اشارہ ملتا ہے۔ کچھ تقریبی دیوتاؤں کے شکرانہ کے طور یر دل کی امنگ کے ساتھ رومانی فائد ك مامل كرنے كے ليے منائى جاتى يں۔ بكر توبار كانے بعانے ك محفل ہے، جشن و جلوس اور رنگ ریلیوں سے اور مخسوص لذیذ کھوان کے ساتھ آپس میں لین وین کی رسموں ہے، طاقاتوں سے اور عید سے رنگ برک خوشما مارک باد کے کارؤ کی تقیم سے منائے جاتے ہیں۔ نیلن ان سب کی تہد میں ایک عی خیال با رہتا ہے اور وہ ہے "انسانی فطرت کا جسمانی، ذہنی اور حانی غرض ہر طرح کی نشوونما"۔

ہر ایک تج بارک وجہ تسید میں کمی عظیم الرتبت انسان کے اوساف سے متعلق ایک خاص تعلیم کا راز پوشیدہ رہتا ہے لیکن کھانے پینے اور رعگ رلیوں کی بے جا ظاہرداری میں لوگوں نے اس تعلیم کو بالات طاق رکھ کر اس کی جگہ طرح کر فیر شروری روایات کو نمایاں کر کے اپنی جہالت کا اظہار کیا ہے جس کی وجہ سے تج بارکی ابتدائی حقیقت کو بالک فراموش کردیا حمیا ہے۔

کا ایک کمل نظام چین کیا ہے جس بی ایک قادر مطلق اور از سرتا پا نیک کے حال خدا کے تصور کو دیا ہی بدی کے وجود ہے ہم آہگ کیا گیا گیا ہے۔ اس جدید فلفہ نے بحت پکھ اخذ ہے۔ اس جدید فلفہ نے بحث پکھ اخذ المسجد اس جدید فلفہ نے بحث کا کات کے بارے ہی جو حاد فانہ (Mystical) کیا ہے۔ ان فلفوں ہی کا کات کے بارے ہی جو حاد فانہ (امیل کیا ہے۔ ان حوجود ہیں ان میں زندگی کے بارے ہی جو بنیادی اور اگل فیالات چین کیکے ہیں اور یہ ہتایا گیا ہے کہ زندہ چیزوں ہی سمجے نقطہ فلا اور طریقہ کار کے ورید اتحاد پیدا کیا جاسکتا ہے۔ ان سے اس فلفہ شی سے ہوا گیا ہے کہ یہ کا کات سام اس کیا گیا ہے۔ تحدید کار کے ورید اتحاد پیدا کیا جاستان کیا گیا ہے۔ تحدید کی کا کاتی فودی (کانت ساموں پر کا کاتی فودی (کانت ہوتا ہے۔ جو انسان کے اندر پوشیدہ روحانی کیا گیا تحد ہوتی ہے جس کی کوئی مد فیس ہے۔ جیتی روحانی علم اور طاقت پر کا کاتی وفدی پردا ہوتا ہے۔ (آواکون طاقت ہوتی ہے جس کی کوئی مد فیس ہے۔ حقیقی روحانی علم اور طاقت کے ورید یا کی وفعہ پردا ہوتا ہے۔ (آواکون کارید یا کی وفعہ پردا ہوتا ہے۔ (آواکون کے ورید یا کی وفعہ پردا ہوتا ہے۔ (آواکون کی درید یا کی وفعہ پردا ہوتا ہے۔ (آواکون کی میں پوشیدہ ہے۔ (کارید یا کی وفعہ پردا ہوتا ہے۔ (آواکون کی درور سے گزرا ہوتا ہے۔ (آواکون کی درور سے کردر کی طرور کی طرور کی کاری درور سے کردر کی کاری درور کی کی درور کی کاری درور کی کورور کی کاری درور کی کاری درور کی کی درور کی کاری کاری کاری کی درور کی کورور کی

تھیو صونی کا پہلا ادارہ ادام بیٹا پڑ وونا بلاد سکی نے 1875 میں قائم کیا تھا اور کر تل اولات اور کیو نی (Q.Judge) ان کے رفیل کار تھے۔
1895 میں کیو بی آن ہے الگ ہو گئے اور ایک دوسری الیوسی ایشن قائم کی۔ اس کے بعد اس کے اور بھی کلائے ہوگئے۔ تھیو صونی کے اس ادارہ کا کھھد ساری دنیا میں انسانی برادری کے سرکز قائم کرنا، تمام خالب کے فلسفوں اور سائنس کے تقائمی مطالعہ کا انظام کرنا اور کا نات کی نوعیت اور انسان کی پوشیدہ طاقوں کے بارے میں چھیٹ کرنا ہے۔ اس تحریک کی علم بردر ستان کی پوشیدہ طاقوں کے بارے میں چھیٹ کرنا ہے۔ اس تحریک کی علم میں گزارا اور بوروپ، امریک، ایشیا اور ہندوستان میں اس تحریک کو بیر حسان میں کان انہم صعد ادا کیا۔ اس پر کئی کمانیمیں تکھیں۔ اس کے علاوہ



ٹارسکی (پ. 1952): پولینڈ کا مشہور باہر ریاضی و منطق وال اور لور وارسا اسکول کا ایک ایم نمائندہ آلفرؤ ٹارسکی نے فلفہ منطق میں ایم کارنامے انجام دیے۔ اس کمتب فکر کے دیگر نمائندوں کے ساتھ جن میں لوکاسوی (فرشتہ ملاحظہ بجیے) قائل ذکر ہے، مندرجہ ذیل نظریات چیش کیے:

(1) ترک لاعقلیت۔ انحوں نے عقلیت کے بنیادی اصول و نظریات کو ریاضیتی منطق کی علامتوں کے وربیہ کماہر کیا اور اس نظریہ کی تردید کی کہ مقیدہ جبلت، لاشحور یا وجدان میں معلمے علم کی بنیاد ہیں جبہ یہ تمام تر منطق معنیات کے اصولوں کے منطق حقیق پر زور دیا۔ (3) منطق معنیات کے اصولوں کے منطق معنیات کے اصولوں کے مناف کی باد میں درائی منطق کے بنیادی میں ان سب نے بڑی دکچی کی۔ ٹار کی نے ورائی منطق کے بنیادی اصولوں پر ایم کام کیا۔ عاد وائی ساتھ کی اورائی منطق کے بنیادی اسلولوں پر ایم کام کیا۔ عادہ ازیں اس نے دیگر ہم خیال مشروں کے ساتھ من کر ریاضیتی منطق، ریاضیات کے بنیادی اصولوں اخترائی علوم کی ساتھ مل کر ریاضیتی منطق، ریاضیات کے بنیادی اصولوں پر ایم کام کیا۔ عادر خاتھ معنیات کے مخلف پہلوؤں پر ایم منطق کے بارخ اور منطق معنیات کے مخلف پہلوؤں پر ایم مخلقات کیں۔

ٹاکل: اینوں، ٹراکوٹا اور کوزہ کری میں استعال ہونے کی چیز جو مکئی مئی سے بناکر پکالی جاتی ہے۔ بعض شکلوں کے ٹاکل، کھیرے اور کولیو وفیرہ میں کہلاتے ہیں۔ یہ مام طور پر عمارتوں وفیرہ کی تھیر میں استعال ہوتے ہیں۔ ان سے چھتوں کے چھانے کا کام لیا جاتا ہے۔ ویوار میں مجمی لگائے جاتے ہیں۔ گندہ پائی گمروں سے خادرت کرنے جاتے ہیں۔ گندہ پائی گمروں سے خادرت کرنے کے لیے ان کے پائے بنانے جاتے ہیں۔

مٹی سے کوزے بنانے کا فن نہایت پراٹا ہے۔ جب انسان نے ان پر پالش کرنا اور افھیں رنگنا کے لیا تو پھر مٹی کے چھوٹے کلانے بناکر، مختف رکوں سے افھیں خوش ٹما بناکر اور بھاکر عمارتوں کے مختف کاموں میں استعال کیا جانے لگا۔ ٹاکلوں اور اس خم کی دوسری چڑوں میں فرق ہے

ہے کہ یہ ویواروں کی ترکین کے لیے استعال ہوتے ہیں اور چھوں میں لگئے جاتے ہیں۔

4700 ق.م. کے بے رحمین ٹائل معر میں کھدائی کے دوران لے ہیں۔ معر میں چونکہ ایندھن کی کی تھی اس لیے اس دور میں ان ٹاکل کا استعال بوے یانے پر نہیں ہوتا تھا۔ عمارتوں میں پھر زیادہ استعال ہوتے تھے۔ البتہ وجلہ و فرات کی وادی میں اس فن نے زبروست رق کی تھی جہاں ملف اقسام اور رنگ کے ٹائل عارتوں کی ترکین کے لي استعال موت تھے۔ سلطنت آشور (722 B.C.-705 B.C) من نيوا کے قریب اور بایل میں ساتویں صدی ق.م. میں عارتوں میں ٹاکل بوے يانے ير استعال موتے تھے۔ يانجويں صدى ق.م. كے ايران كے فارسہ (Persophis) اور سوسہ کے محلوں میں ان ٹاکل سے دیواروں اور محموں پر مختلف جانورون اور شكاريون وغيره كى رتمين تصويرس بنائي مى تحسي، آج تك ان كے كمندرات موجود ہیں۔ آج بھى ايراني اس فن مي ماہر ہي اور ایل عارتوں کی خوبصورتی بوھانے کے لیے ٹاکل استعال کرتے ہیں۔ بارہویں اور سولیویں صدی کے درمیان ایرانیوں نے چند بے مثال عارتی تقیر کیں جن میں بوے پانے بر ٹائل کا استعال ہوا ہے۔ پدرہویں صدی کی بنی ہوئی تمریز کی نیلی محد اور استہان اور شیراز کی بے شار عارتي اس فن تقير كا لاجواب نمونه بير - سرقد اور تاشقد مي مجى اس کے بعض نادر قمونے موجود ہیں۔

اکل کے بینے پائی خارج کرنے کے پاکپ بھی نبایت قدیم زبانے سے استعال ہوتے ہیں۔ سب سے پرانے پاکپ کریٹ میں 800 ق.م. کے ملے ہیں۔ بیانی بھی ٹاکل پاکپ کے طور پر اور چھوں کے لیے استعال کرتے تھے۔ رومن سلطنت میں عمارتوں کی چھوں، فرش اور دیواروں پر ٹاکل بوے پیانے پر استعال ہوتے تھے۔ لے جانے، شمروں کے لیے پانی میا کرنے اور پانی کے افراج کے لیے ملی کے جاتے ہے۔
کے بنے پائپ بوے بیانے پر استعمال کیے جاتے تھے۔

اسین سے بیہ فن اوروپ کیا اور پھر امریکا اور جولی امریکا ی بی اور پھر امریکا اور جولی امریکا بی بے حد مقبول ہوا۔ آج جدید فن تقبیر بی باور پی خانوں، جمام، تیر نے کے حوض وغیرہ بی ٹاکل برے بیانے پر استعال ہوتے ہیں اور اس کی صنعت نے زیروست ترتی کی ہے۔

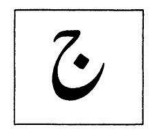
گار توں کی سجاوٹ اور تز کین کے لیے ٹاکل کے استعال نے بھتی ترقی مسلمان مظرانوں کے دور میں کی اتنی کسی دور میں نہیں ک۔ انھوں نے اسے اعلیٰ پایہ کا فن لطیف بنا دیا۔ انھوں نے کلوں کی چھتوں، دیواروں اور مسجدوں و مقبروں کے گئیدوں اور میناروں کو سجانے میں اس سے بڑاکام لیا ہے۔ فرناطہ اور الحمراکی عمار توں اور ایران اور مشرق وسطی کے بید شار محل، مقبرے اور قدیم عوامی عمار تھی اس کا ثبوت ہیں۔ اس عبد میں ہندوستان میں اے محار توں میں زیادہ استعال نہیں کیا میا لیکن پانی



زاتیتی دنیا کے درمیان ہوجت کمتی ہے۔ ای طرح اساس کے انعمال اور توروی کے درمیان علمیاتی ہوجت پائی جاتی ہوجت پائی ہوجت پائی ہوجت پائی ہوجت پائی ہوجت کا اسلیت (Occusionalism) اور تعاملیت (Interactionism) و بمن اور بادہ کی ہوجت کی شکل انتمار کر لیتے ہیں۔ ہوجت کی اصطلاح ند ہمی تصورات میں بھی استعمال ہوتی ہے۔ مثلاً بانی کمین (Manicheans) نے دنیا میں بھیلی ہوئی بدی کی اس طرح توضیح کی کے وجود کا جہ یہ بدی کے انتہائی اصول کے ساتھ ساتھ ابدی کینی کے وجود کا میں ہوتی ہے۔ میں میں بھیلی ہوئی ہدی کے دجود کا میں ہوتی ہے۔ میں بھیلی ہوئی ہدی کے دجود کا میں ہوتی ہے۔

ميويد: ديكھے قدريد

ھیویت (Dualism): یہ اصطلاح قلفہ کے ہر اس نظام کے لیے استعال ہوتی ہے جس میں مظاہر کی تو بیہ وہ واضح اور ناتا کل تحویل استعال ہوتی ہے جس میں مظاہر کی تو بیہ وہ واضح اور کرت (freducible) اصولوں کی مدر سے کی جاتی ہے۔ یہ احدیت اور کرت وجود (Being) یا تصور (Idea) اور مادہ کے در میان انتہائی مویت اور کلوین (Ultimate Dualism) یا قب جا راسطو نے افلاطون کی مقسور کی افغیلیت افغیلیت کی متویت کے دو میمی نہ نگ سکا۔ جدید مابعد الطبعیات میں محویت اور بینت کی متویت ہے وہ بھی نہ نگ سکا۔ جدید مابعد الطبعیات میں محویت کے تصور کا بار بار سامنا کرنا ہوتا ہے۔ موجودہ دور کے قلفہ میں محویت کی دی وی بھی نے نگ سکا۔ جدید مابعد الطبعیات میں محویت کی دور کے قلفہ میں محویت کی دور کے قلفہ میں محویت کی دی دور کے قلفہ میں محویت کی دی دور کو قلفہ میں محویت کی دی دور کی قلفہ میں محویت کی دی دی میں اللہ اور اللہ اللہ کی ہوت کے بیاں مظاہری (Phenomenal) اور



تدیل نیں آل ہے۔

بین کی طرح جابان می مجی اداکاری کو بڑی اہیت ماسل ری ہے۔ جیسے جیسے زائد گزرتا عمیا خاموش نقل اور قد بب جاپائی ڈرات میں جیسے رہ اور کی جگ اور ان کی جگہ افراد کی جنگ اور میت نے بنیاد کی دیئیت ماسل کرلی۔ اس وجہ سے کوکی جائی یا جاپان کا عوای تھینز وجود میں آیا۔ اس کی ابتدا 1600 کے قریب ہوئی جب ایک نن نے اپنے ذہبی ماحول سے تنگ آگر اور ماکا میں اسٹی پر ٹاچنا اور اس سے روئی کمانا شروع کیا۔ اس زمانے میں ویا کے دوسرے مکول کی طرح عورت کا اسٹیج پر آنا ماج کے لیے میں ویا کے دوسرے مکول کی طرح عورت کا اسٹیج پر آنا ماج کے لیے مان اروائی کا ایکاٹ کیا۔

کبوکی حمیر جو جاپان میں آج بھی ہے صد متبول ہے، اداکار بناؤ سلمار پر کائی وقت صرف کرتے ہیں۔ لہاں انجائی جزکہ اور شاندار جو تیں۔ اسلیم کے بیچھے ہے کورس یا انفرادی گانے والے گاتے ہیں اور اسلیم پر اداکار اس کے مطابق انگیوں اور جم کی حرکت ہے کہائی پیش کرتے ہیں، ایسے تی جیسے ہمارے یہاں کھائی میں ہوتا ہے۔ اس میں کرتب اور جھیاروں کے ذریعے فوتی آرٹ بھی شامل ہوتا ہے۔ نو اور کری اب بھی بہت متبول میں اور آئ بھی جاپان میں بڑے ہے۔ نو اور ایش بھی شامل ہوتا ہے۔ نو اور ایش بھی متبول ہیں اور آئ بھی میان میں بڑے متحرک ایشیموں پر جدید کھیک اور ساز و سامان کے ساتھ پیش کے جاتے ہیں۔ ویک بورے منول مورے ہیں۔

ایک قدیم جایانی روایت کے بموجب زندگ کی طرح موسیق

حلان تھیٹر اور ڈرامہ: جولوگ مغرل طرز کے دراموں کے عادی میں ان کے لیے جایان کے نو (Nou) ڈراموں کی خاموش نقل (Pantomime) یا نمائش انداز کا سجمنا اور ان سے لطف افغانا مشکل ہوتا ہے۔ ایک زمانے میں علتو ند بب میں خاموش نقل کا کانی رواج تھا اور ایک فد ہی گورا تاج بھی بہت متبول تھا۔ ان بی سب سے نو ڈرامہ لکا ہے۔ یہ تمن الگ الگ حسول میں پیش کیا جاتا تھا۔ ہر حصہ این طور پر ممل ہوتا تھا۔ ایک حصہ اور دوسرے حصہ کے درمیان کیوجن یا نقل پیش کی جاتی تھی تاکہ لوگوں کے لیے کھ تفریح بھی میا ہو تھے۔ پہلے سے می ديو تاؤں كى حمد ہوتى تھى۔ يہ ايك طرح كى ندبي خاموش نقل ہوتى تھى ین جس میں ہر چز بغیر الفاظ کے صرف آعموں، باتھوں اور جم کے اشاروں سے میان کی جاتی تھی۔ دوسرا حصہ کانی دہشت ناک ہوتا تھا۔ اس می بری روحوں کو ڈرانے کے لیے برقم کے حرب استعال کے جاتے تھے۔ تیرا حصہ کانی خوشکوار ہوتا تھا۔ اس میں جایانی زندگی کے کمی خوبصورت پہلو کو مثلًا فطرت کے حسن کو پیش کیا جاتا تھا۔ زیادہ تر كرداروں كے ليے آزاد بح مل مكالے كيے جاتے تھے۔ اداكار امير كرانوں ے ہوتے تھے۔ ہر ایک کو چرہ (Mask) گاتا ہوتا تھا جو کلڑی کے بنانے جاتے تھے اور اس پر فاکار اٹی پوری ملاحیت صرف کردیے تھے۔ سینری (Scenery) بہت معمولی ہوتی عمی لوموں کو بہت ساری چزوں کا خود تصور كرلينا موتا تها\_

نو ڈراموں میں کہائی کی آتی اہمیت نہیں ہوتی تھی۔ وہ بہت سادہ 
ہوتی تھی۔ ڈراموں میں کہائی کی اتی اواکاری پر ہوتا تھا اور بکی وجہ ب

کہ نو ڈراموں کے شاکفین اب مجی بار بار وی کھیل دیکھنے جاتے ہیں اور
ہر دفعہ نیا لطف اٹھاتے ہیں۔

نو ڈرامہ آج مجی جاپان میں بہت متبول ہے۔ آگرچہ سر ہویں صدی کے بعد نے ڈرامے تیار فیل جوئے ہیں اور ان میں کوئی خاص

می دیر تاؤل کا صلیہ ہے۔ جب دنیا پیدا کی جاری تھی تو اس وقت جایانی وہوتا کورس میں گاکراس کا فیر مقدم کر رہے تھے۔ اس کے ایک بزار سال بعد تاریخ یہ بھی جلاتی ہے کہ جب شاعی محل کا افتتاح مورہا تما تو عبداہ ا على ساز بها رے تھ اور ملك اس ير رقص كر ري تھيں اور جب الكو كا انقال ہوا تر کوریا کے بادشاہ نے 80 موسیقار بیسے تاکہ شہنشاہ کے جنازہ کی ہم رکالی کریں۔ ان موسیقاروں نے جایاندں کو نئے کوریائی، چینی اور ہندوستانی سازوں سے روشاس کروایا۔ نارا کے شاہی خزانے میں اب بھی بہت سارے ساز رکھے ہیں جو قدیم زمانے میں استعال ہوتے تھے۔ رقص : رقص بھی جانی زندگی اور ندہب کا جز رہا ہے۔ سمی تقریب یا تبوار کے موقع پر بورا گاؤں این بہترین لباس میں نکل آتا اور ناچنا شروع كرويتار اعلى سوسائل كے مرد اور عورتي سب بى رقص كے دلداد علا اور آج بھی جایان کے لوک ناچ اٹی زاکت اور حن کے اعتبار سے الجواب ہں۔ ناپنے والوں کے جم ایسے لکتے ہیں جیسے ان می بڈی سے بی نہیں۔ پکرسازی: براری جنگاره جایان کا مشہور پکر ساز گزرا ہے۔ براری کے معن بس بائیں باتھ والا۔ روایت سے کہ ایک بادشاہ نے طان پر حملہ كرديا اس فائح في جنارو سے يہ كماكد وه اس كى بنى كا مجمد بنا وے۔ جنگارو نے بادشاہ کی بنی کے سرکا پیکر تراش کر اس کے صنور میں پیش كروار يه مر اس بنر مندى سے بنايا كيا تماكد بالكل اسلى لكنا تمار بادشاه ي سمجا کہ اس نے واقعی اس کی بٹی کا سر کاٹ کر اس کے سامنے پیش کروما ہے۔ بادشاہ کو خصہ آئمیا اور تھم دے دیا کہ جنگارو کا سیدها باتھ کاٹ دیا جائے۔ کو اور کیوٹو کے معبدوں میں جنگارو کے بنائے ہوئے باتھی اور سوئی ہوئی لی کے چکر آج تک موجود ہیں۔ دوسرے اعلی فادوں نے جایان میں لکڑی کی بے شار عمار تھی تعمیر کی ہیں۔ ان عمارتوں میں اور ترکینی سان میں لاک کا بھی بوے پانے پر استعال کیا عمیا ہے۔ جایانی فن کاروں نے حسین چزیں ڈھالنے میں کلزی سے دی کام لیا ہے جو دوسرے فاکار سنگ مرسر سے لیتے ہیں۔ لکڑی اور لاک کی بنی ہوئی چےوں می کوئی اور

مثل مشہور ہے کہ سمورائے کی کموار شاہمحل سے زیادہ منبوط ہوتی ہے اور اس کموار سے ایک وار میں کاندھے سے ران مک کاٹ کے ہیں۔ یہ بنائی می جاتی متح کل کرنے کے لیے۔ کموار کے دستوں پر بہت خوامور سے کام ہوتا تھا۔ جیتی پتم رفائے جاتے تھے۔ دھات سے صرف

ملك جايان كا مقابله نبيس كرسكنا\_

کوار نہیں بنی متی ملک حسین مورتوں کے لیے خوبصورت آئیے اور معدول کے لیے بوے بوے محضے بھی۔

پیر سازی کے لیے جاپانی کئری یا وحات استمال کرتے تھے کو کھ وہاں سنگ مر مر اچھا فہیں ہو تا لیکن انموں نے اس فن میں مجی اپنے استادوں یعنی چینیوں اور کوریا والوں کو چیجے چھوڑ دیا۔ سب سے پرانے جسموں میں سے ایک مجمد ہور ہوتی (مباتبا بھ) کا ہے، جو اپنے دو چیلیوں کے ساتھ ایک اسکرین کے ساتھ چینے ہیں۔ یہ سب کانے میں زھلے ہوتے ہیں اور ہوتے ہیں۔ یہ خیاتے ہیں اور بھن کا خیال ہے کہ دیا کے اعلیٰ ترین فن پاروں میں سے جاتے ہیں اور بھن کا خیال ہے کہ اسکرین پر جو کام ہے وہ تات کل کی سنگ مرمرکی جاتے ہیں افل سے کچھ میں کم فویصورت ہے۔

وہ معربوں کی طرح جمعے بہت بڑے بڑے بناتے ہیں۔ 747 میں جاپان میں جب چیک پھوٹ بڑی تو شہشاہ نے مباتا ہدھ کا ایک مجسہ تیار کرنے کا تھم دیا۔ اس میں 437 ٹن کا نساہ 288 پونٹر سوتا اور 165 پونٹر پارہ لگایا گیا۔ اس حتم کے کئی مجمعے تارا اور کیوٹو میں مجمع ہیں۔

کوزہ گری : ساقیں مدی میسوی تک جاپان میں مٹی کے سادہ برتن استعال کے لیے بختے تھے۔ اس کے بعد کوریا ہے فن کار آئے تو انحوں نے امھیں نیا رنگ دیا۔ تیر ہویں صدی میں چینی یہاں چائے لے آئے اور چینی بر تنوں نے ایک فن کا روپ افتیار کرلیا۔ جاپان کے بنے ہوئے چینی کے برتن مدول سے سازی دنیا میں پہند کیے جاتے ہیں اور ان کے بنائل اور فنکاری پر لوگ جان دیتے ہیں۔ صرف برتن می نہیں چائے ارسائل اور فنکاری پر لوگ جان دیتے ہیں۔ صرف برتن می نہیں چائے گیے۔

مصورى: چینی مصورى كى طرح جاپائى مصورى بھى دنيا كے اور مكوں سے خاصى مخلف ہے اور اس كے استة اسكول بيں كد آرث كے كى سلمه اصول كى بنياد پر اس كے بارے بى رائے قائم كرنا نامكن ہے۔

چین کی طرح جاپان عمل بھی ابتدا عمل مصوری کے لیے وہی برش استعال کیا جاتا تھا جو کھنے کے لیے استعال ہو تا ہے۔ مشرق بعید کے فن مصوری کی سب سے بوی خصوصت یہ ہے کہ اس عمل روشانی یا وائر کر (آب رعگ) اور برش استعال ہوتے ہیں اور صور کرنے ہو کر نیس بلکہ محضوں کے بل فرش پر بیٹے کر کاغذ یا ریٹی کپڑے پر مصوری کرتا ہے۔ اس عمل بورے کنٹرول کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس عمل بورے کنٹرول کی ضرورت ہوتی ہے۔

قد کم زبانے میں جب جاپان میں بدھ مت کا زور تما تو آرٹ پر جی اس کا مجرو اراثر تما اور ارجنا کا اور ترکتان کی طرح مصوری کی جاتی تھی کین تصویری دیواروں پر نہیں بلکہ اسکرول یعنی لئانے کے کپڑوں یا پردوں پر بنائی جاتی تھیں، اور محلوں، معبدوں یا نجی مکانوں کے لیے بنائی جاتی تھیں۔ ان میں زیادہ تر قدرتی مناظر، حزاجیہ یا فرق واقعات پش کیے جاتے تھے۔ جذبات کا شاعرانہ اظہار کیا جاتا۔ جاپائی فن کار مجمی بھی حقیق تھور پیش کرنے کا قائل فییں رہا۔ وہ ایک ایسا شاعر تما جے خطوط کا ترنم اور بیئت کی موسیقی زیادہ پسند تھی۔

چاپان - قد جب: جاپانیوں کو عام طور پر اپنے بچوں، والدین، شوہر یا یعی اور اور وطن سے بوی میت ہوتی ہے اور اس طرح اضمیں بیشہ اس کا نکات میں ایک ایسے مرکز کی عاش ربی ہے جس کے وہ وفاوار بن کر رہ سیں اور جس سے وہ ایک ایس مجب و شفقت حاصل کر سیس جو آفاتی ہو اور صرف ایک فخض یا چند اشخاص کے لیے یا صرف ایک زندگ تک محدود ند رہتی ہو۔ دوسری اور بہت ساری قوموں کے مقابلہ میں جاپائیوں کے ند ہی جذبہ میں کائی اعتدال ہوتا ہے اور شدت کا اظہار بھی نہیں ہونے نہر مجبی نہیں ہونے خبر میں نہیں سنتے۔ لیکن کی میں ذہب کی نہاد پر مجبی نہیں کے ان کی زندگی میں زبد اور عبادت کی خبر میں نہیں سنتے۔ لیکن کی ہی ذہب کہ ان کی زندگی میں زبد اور عبادت کی زرد گھر میں بایو سی کو امریوں کا جذبہ زیادہ ہوتا ہے۔

بدھ مت کوئی آشاوادی یا زندگی میں سرت مجرنے والا ذہب نیس ہے۔ تیاگ اس کا مرکزی اصول ہے۔ انسان جتنی تکلیف اور مصیبت افحائ نجات کا راستہ اتنا می کھنا جاتا ہے۔ لیکن سے جاپان کی نضا میں کیا چہا کہ اس کا بورا روپ ہی بدل گیا۔ وہ ایک ایسا ندہب بن گیا جس میں وبع تاؤں کی حفاظت کی جاتی ہے۔ تقاریب، خوشیاں منانے کے لیے ہوتی ہیں۔ رسم و رواج انجائی خوش کن ہوتے ہیں۔ یاترائی اس زندگ کا للف

جاپان کے بدھ مت میں دور نمیں ایک دو نمیں پوری 128 ہیں۔ ہر قتم کے گناہ اور ہر طرح کے دشنوں کے لیے اور پھر شیطانوں کی پوری دنیا عی ہے۔ ساتھ تی فرشتے بھی ہیں اور پھر ہر فخض کا اپنا ایک شیطان الگ ہوتا ہے جس کی ہوک منانے کے لیے دہ مور تمی اور مرو نذر کرتا رہتا ہے۔ لیکن اس کے ساتھ پودھی بھکت بھی ہیں جو ہر دفت آپ

کی مدد کے لیے تیار رہتے ہیں۔ انموں نے ب شار آداگون کے بعد نکیوں کے جو خرانے جع کیے ہیں ان میں سے بھی ایک حصہ آپ کو دینے کے لیے ہر وقت تیار رہتے ہیں۔ بہت سارے وہا ہیں جو نباعت نازک دل کے بیں اور آپ کی درا می تکلیف سے عملا المحت ہیں۔

عبادت کمر کی قربان گاہ (Altar) یا مندر میں کی جاتی تھی لیکن سب سے بوی عبادت ند ہی جلوبودیش اس سب سے بوی عبادت ند ہمی جلوبودیش انویں ممدی عیسوی کے مشہور دانشور اور ولی گزرے ہیں انھوں نے فتکون فرقت کی بنیاد رکھی تھی۔ مختصر سے کہ بدھ مت جاپان میں انتہائی پرامن طریقہ پر داخل ہوا۔ پرامی طریقہ پر اے فتح کیا اور مختو ند ہب اور اس کے دیوی، دیج تاؤں کو اپنے آخوش میں سیٹ لیا۔ جباد جگد بود کی مندر بنے کے اور اس کے دیوی ان کے اعدر چھوٹی می جگہ ہونہ میں مندر بنے کے اور اس کے دیوی کی کال کی گئے۔

ابتدائی دور کے بودھی پروہت برے خوش عقیدہ، عالم اور نرم دل ہوتے تھے۔ انھوں نے جاپائی ادب اور فنون کو کافی متاثر کیا ہے۔ ان میں سے بعض بوے مصور اور چیکر ساز تھے۔ بعض نے بودھی اور چینی ادب کو برے پیانے پر جاپائی میں نشمل کیا جس سے یباں کی تہذیبی زندگی میں کافی ترقی ہوئی۔

بعد کے دور علی ال الح ادر سمل پندی نے ان علی ہے بعض کو لا کی بنا دیا اور وہ میائ اقتدار کے لیے فوجیس لے کر چڑھائیاں کرنے لگیں۔

یہ پروہت زندگ کی سب ہے اہم چڑ مہیا کرتے تھے یعن "روح کے لیے امید کی غذا" اور اس لیے جب ملک کائی جائی اور افلاس کا شکار ہورہا تھا اس وقت بھی ان کی دولت اور طاقت برھتی تی جاری تھی۔ یہ پروہت لوگوں کو لیقین دلاتے کہ اگر وہ چالیس مال کے جول تو ان کی عمر اور دس سال بوھ عتی ہے آگر وہ چالیس منادر کی تھیر کا خرج افعائی اور بھیا سال کی عمر اور دس سال کی عمر سی اور دس سال بوھ عتی ہی آگر بچاس مندروں کا خرچہ دیں اور اس بحرح یہ رقم برھتی جاتی تھی اور آگر اس بی وہ ہے چارہ مر جاتا تو یہ عذر تو بیسے موجود تھا کہ اس کا اعتقاد کیا تھایا اس میں زہد کی تھی۔ جس کا بھید میں افراد میں مدی تک بدھ مت کا اثر ہے حد کم ہوگیا۔ کنیو شش ندھ کے دیو شس بوگیا۔ کنیو شس ندھ کی دیو بھر سے ایم چل پری اور ذہ ہی عقائد کا تحقیدی جائزہ لیا جائے فیہ بیس مقلبت پندی کی خیم کے اب کی ماتھ فیہ بیس عقلیت پندی کی جم شروع کی جیا کہ اس کا ماتھ فیہ بیس میں مقلبت پندی کی گھی۔ گھی فی شروع کی جیا کہ اگر عبر اب فی اور اس فی میں ہوا ہے۔ اس کی ماتھ فیہ بیس مقلبت پندی کی گیر قبلے گئی قبلے کو بھر سے لیم چل پری اور ذہ ہی عقائد کا تحقیدی جائزہ لیا جائے فی میں ہوا ہے۔ اس کی مقت کے ساتھ فیہ بیس میں مقلبت پندی کی گئی قبلے کی شروع کی جیا کہ ایک ماتھ فیہ بیس میں مقلبت پندی کی گئی قبلے کی شروع کی جیا کہ ایک ماتھ فیہ بیس میں ہوا ہے۔

چاپائی فن تعمیر: جاپان کی قدیم عمارتمی زیادہ تر ند بھی ہیں اور اس
وقت کی ہیں جب بدھ ند ہب جین سے جاپان پہچا۔ چینی عمارتوں کی طرح
جاپان کی زیادہ تر قدیم عمارتمی کلای کی بنی ہوئی ہیں اور ان نیں کلای کے
بوے بوے ستون استمال کیے محے ہیں۔ جاپائی کلای کی عائوں سے فینی
بنانے کے فن سے واقف فیس تھے۔ وہاں کمی عمارت کی چوڑائی کا انحمار
اس بات پر ہوتا تھا کہ کلای کے کتے لیے نئے حاصل ہوتے ہیں۔ دیواری
انجائی چی اور اکثر کافند کی بنی ہوتمی اس لیے ان کا متعمد صرف اسکرین کا
کام دینا تھا۔ جاپان کا فن تقیر بوی مد تک چین سے متاثر تھا لیکن آگے
چاپان کا خود اینا اطائل ترتی پانے لگا۔ وہ عمارتوں کی اطراف انجائی
جاپان کا خود اینا اطائل ترتی پانے لگا۔ وہ عمارتوں کی اطراف انجائی
خوابسورت باخ لگات، عمارتی اسے مقام پر بناتے جہاں اطراف کے انجائی
خوث فی ما حول سے عمارت کے حس میں چار چند لگ جاتے۔ و طواں
زمینوں اور پھر میٹر حیوں کا استعال بھی وہ خوب جانے تھے۔ کوٹوکی ب

قديم عارتوں ميں جو باتى رو كئ جيں ان مي بريرى (Haryuji) كى بدھ خانقہ بہت مشہور ہے۔ اگرچہ اس مي بعد ميں كئ تبديلياں كى گئ جيں۔ اس ميں ايك بدھ بال، ايك كجوڑا، لا بريرى اور لكچر بال ہے۔ ستولوں والا بال جاپائى معبد كى نقل ہے۔ كجوڑا بائح منزل ہے اور ايك مر لح سنح پر بنا ہے اور ہر منزل كى مجست باہر كى طرف نكى ہوئى ہے۔ وسط ميں ايك سو فث او نها بينار ہے جس كى اطراف ميں وھات كے سلتے اور محفظ ہے ہوے ہيں۔ اس حتم كے گوڑا پورے جاپان ميں مقبول سے اور مجلہ بھى اك نمونے پر بنائے جاتے ہے۔ جيد جيد جيد خير ان كرائے اور كم ان اور كل ميں بھى فرق آتا رہا۔

ھٹنو نہ ب کی عبادت گاہیں بدھ مندروں سے کمی قدر مخلف اور مقابقت سادہ ہوتی ہیں۔ ان میں سے آکم چند سال بعد کار سے بنائی جاتی تھیں۔ ویسے ان عارتوں میں کوئی خاص بات نہیں لیکن ان کے دروازوں پر خوب لعق و گار بئے ہوئے ہیں۔

قدیم زبانے میں مکانات زیادہ تر ایک منزلد اور سادہ ہوتے سے۔ اندر کی دیواری عام طور پر کافذ کی ہوتی جو حب ضرورت بٹائی جائتی تھیں اور کروں کے سائز بوے یا چھوٹے کیے جا کتے تھے۔ جائے خانے مکانوں کی طرح سادہ ہوتے لیکن اطراف میں نبایت خوبصورت باغ

ہوتے۔ اس متم کے جانے خانے اور ہوئل جاپان کے مجوفے شہروں میں آج تک موجود ہیں۔ جاپان کے قدیم صدر مقام کوؤ کے شائ محل میں اور عام مکانوں میں صرف اتنا فرق ہے کہ محل کے کرے زیادہ بوے اور وسیج ہیں۔

جارج ولهيم فريدرك بيكل George Wilhelm (Fredrick Hegel, 1770-1831) نگل بر کل کے مقام استفارث (Stuttgart) میں پیدا ہوا تھا۔ اس کی ابتدائی تعلیم سنظارت بال اکول (Stuttgart Gymnasium) کے اندر عمل میں آئی۔ اس کے بعد 1788 شي وه توفين (Tubingen) كي وفي درس كاه شي داخل بوار جبال 1793 کے زیر تعلیم رہا۔ اس کے ساتھی طالب علموں میں شلک (Schelling) اور شاعر مولڈرلن (Holderlin) کے نام خاص طور پر قابل ذكرين جن كے ساتھ اس كے محرب دوستانہ مراسم قائم تھے۔ تعليم سے فراغت حاصل کرنے کے بعد بیکل 1793 سے 1800 تک سیلے برلن اور محر فریکفرٹ میں خامی اتالی کے طور یر امیر محرانوں میں تعلیم و تدریس کے فرائض انجام ویتا رہا۔ 1800 میں وہ جینا (Jenu) میلا ممیا جہاں شکت فلف کے پروفیس کے عہدہ پر فائز تھا۔ این تحقیق مقالہ کی بنا پر وہ جینا م فعرش من فلف كا معلم مقرر بوا اور فلف ك ايك عقيدى رساله ك ترتیب و اشاعت میں شلک کا معاون رہا۔ لیکن اس کو شلک کی مثلون حراثی پند نہ آلک لندا 1803 میں وہ اینے اس عمدہ سے سبدوش ہو میا۔ 1807 می اس کی مہلی اہم تعنیف 'ذہن کی مظیریت' Phenomenology of Mind) مظر عام بر آئی۔ 1808 ش ویکل ٹور یم برگ (Nuremberg) کے بائی اسکول کا صدر درس مقرر ہوا جس پر وہ 1816 کے فائز رہا۔

1816 سے 1818 تک وہ ہیڈلیرگ علی قلفہ کا پروفیسر رہا۔ یہاں اس کی دوسری اہم تعنیف، نظمنیانہ علوم کی قاموس ' 1818 تک وہ (Encyclopaediu of شاعت پذیر ہوئی۔ 1818 تک وہ بدل بوئی۔ 1818 تک وہ برلن بوغورش علی قلفہ کے پروفیسر کے عہدہ پر فائز رہا۔ 1831 علی بی ہی ہی ہیدہ پر فائر رہا۔ 1831 علی بی ہیدہ کے وہائی مرض عمل اس کی صوت واقع ہوگئی۔

ایکل دور جدید کا ایک اہم قلنی ہے جس نے جدلیاتی طریق (Dialectical Method) ير من فلفه عينيت پيش كيا عـ مدلياتي طريق ایک ایا ظلفیانہ طریق ہے جس میں تصورات کی آویزش اور مخلف و متناد خیالات کے تصادم سے سیال پر کینی جاتا ہے۔ بونانی فلنی زینو (Zeno) اس طریق کا موجد مردانا جاتا ہے جس کے متعاد دلائل (Antinomies) تاریخ فلفہ میں پہلی بار جدایاتی طرز استدلال کی مثالیں بیش کرتے ہیں۔ دور جدید میں بیکل نے جدلیاتی طرز کو اپنایا ہے اور ایک مستقل طریق فلف کی حیثیت ہے استعال کیا ہے۔ قدیم منطق میں قانون تشاد کو ایک ائل اور بنیادی حیثیت حاصل عمی جس کے بغیر سحت قر یا صحح اسدلال مكن بى نه تملد بيكل نے اس قانون كو محكرا ديا اور يہ ثابت كرنے كى كوشش كى ك ن صرف ضدين كا اجماع مكن ع، بك فطرت اور الرئ میں ضدین کی آمیزش، احتزاج ما وحدت ہے نئے واقعات اور نئے حالات رونما ہوتے ہیں۔ پھر ان کا رد عمل ظہور میں آتا ہے جو تشاد پر مشمل ہوتا ہے اور پھر یہ تفناد نی وحدت میں مم ہوجاتا ہے۔ اس طرح جدلیاتی طراق 'وحدت ضدین' اور 'تھی نفی' کے اصولوں پر بنی اور تین بنادی کریوں پر محتل ہوتا ہے: (1) د موی (Thesis)، (2) تردید د موی (Anti-thesis) اور (3) وموی اور تردید دموی کی وصدت (Synthesis)- اس طریق عمل کے مطابق سلے کسی تصور یا حقیقت کا اثبات ہوتا ہے۔اس اثبات ہی میں سے اس کی نعی ظہوریذر ہوتی ہے اور پھر اس نعی کی نعی سے اثبات کی قطل میں مودار ہوتی ہے اور پھر ازم تو یکی کٹیاں دہرائی حاتی ہیں۔

جیگل کے جدلیاتی طریق کو اس کی دی ہوئی ایک مثال سے بخوبی سجما جاسکا ہے۔ وہ وجود کے بنیادی تصور کو اپنا تھا آغاز بناتا ہے اس لیے کہ یہ ایک ایس تصور ہے جس سے کمی صورت انگار ممکن خیس ہے۔ لیکن وجود محض جس کے اندر کوئی کیفیت، کوئی تھین ند ہو، عدم کے برابر ہے۔ اس طرح وجود کا تصور تاکر یم طور پر اپنی ضد یعنی عدم وجود پر والات کر تا ہے۔ اب ان دولوں متفاد شبت و منفی تصورات کے باہم ربط سے ایک ہے۔ اب ان دولوں متفاد شبت و منفی تصورات کے باہم ربط سے ایک تیمرا ابنا تصور، وجود میں آنا، (Becoming) فروراد ہوتا ہے۔ وجود میں آنا،

ایک طرف وجود ر ولالت کرتا ہے اور دوسری طرف وجود سے پہلے ک حالت عدم کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ یہ گویا دونوں تصورات کو این دامن على سيخ ہوئے ہے اور ساتھ بي ساتھ اس امر كا فاز ہے ك وجود، جو ي تعین اور لامحدود تما، اب این آب کو تعین کے حدود میں لارہا ہے۔ چنانی اس مقام پر 'وجود میں آتا'، گھر سے دعویٰ بن کر لامحدود اور محدود کے تصورات کی صورت میں اینے تضاد کو جنم دیتا ہے اور پھر یہ لامحدود اور محدود كا تفناد ايك نغ تصور، بعني "تصور انفراديت" كي صورت من افي وصدت عاصل كرتا ہے۔ اس طور ير نيكل يد وكھائے كى كوشش كرتا ہے كه ہر تھور کی ایک شد موجود ہے (یعنی ہر تھور بھائے خود ایک شد ہے)۔ جب وہ تصور ایک حد سے تجاوز کرجا؟ بے تو اس کے ناقص پہلو کی نفی ہوجاتی ب اور ایک نیا تصور پیدا ہوجاتا ہے جو پہلے تصور کا عمل ہوتا ہے۔ اب یہ نیا تصور پہلے تصور سے مل کر نی کابت یا تصور پیدا کرتا ہے۔ اس نے تصور کی بھی آمے چل کر نفی ہوجاتی ہے اور ای طرح یہ عمل آمے کی جانب بوسے ہوئے جاری رہتا ہے۔ نفی چونکہ سرف ناقص پہلو ک ہوتی ہے اس لیے تصورات کا صالح عضر اگر کے ان ارتقال منازل میں باتی رہتا ہے۔ یہ صافح عضر یا جوہر دراسل وہ ابدی الدار یا حقائق ہیں جو تمام تغیرات کے باوجود باتی رہتے ہیں اور ایک قائم بالذات طاقت اس جوہر کو ہر آن محفوظ ر محتی ہے جس کو بیگل، روح کا نات، وجود مطلق یا تصور مطلق ہے موسوم كرتا ہے۔ كائنات كے مخلف تضاوات مثلًا حقيقت اور مظيم ، قوت اور اظهار یا بالقوی اور بالفعل، ماده اور صورت، علت اور معلول، عمل اور رد عمل وغیرہ ای روح کا کتات یا مبود مطلق کی جلوہ نمائی کی مختلف صور تیں جل اور عالم کے تمام واقعات و مظاہر کے ذمہ دار جل۔

اس طرح جدلیاتی طریق کی مدد سے بیکل، مظیریت کا اور الاداریت الادستان کانٹ کی الادستان کانٹ کی الادستان کانٹ کی تقریق پر مشتل کانٹ کی تائم کردہ ہویت کو مستر دکرتے ہوئے روضتی وصدیت کا نظریہ پیش کرتا ہے۔ وہ حقیقت کو ایک روضتی کل (Spiritual Whole) یا دجود مطلق سے جس میں ذائن اور بادی دونوں دنیاؤں کی شوایت موجود ہے۔ اس انتبار سے اشیا بالذات اور اشیا ئی الظاہر دونوں بنیادی طور پر ایک دوسرے کے مماثل ہیں اور ایک حتی اصدیت کے ترکبی عناصر ہیں۔ اس کے نزدیک موجود مطلق ایک خود مخار، لا محدود اور خود آگاہ مقلبت کے مراوف ہے اور تمام تر ہست و بود دراصل اس کے عمل تعقل کا ایک مظلق ہے جو خود کا نات کی تجیم میں ظاہر ہوتی

فطرت بحائے خود افکار فی افارج سے عمارت ہے۔ فطرت، ذہن اور مطلق کے ماین ایک عضوی دابلہ موجود ہے، اس لیے کہ یہ سب ایک عل دوح مطلق کا مظیر میں، عام حقیقت جوکہ زامن یا ذات میں وائم ہے، ب جان اوے کی حقیقت کے مقابلہ میں بہتر اور اعلیٰ متم کی ہے۔ یہ مج ہے کہ لدے کی ابتدائی شکلوں سے عقل و شعور کے اعلیٰ مدارج تک ارتقاکا عمل جاری ہے اور وجود مطلق کی جلوہ نمائی بے جان مادے، ناتاتی نشوونما، حیوانی جبلت اور انسانی مقل و شعور سبحی میں ہوری ہے، لیکن جدلیاتی طریق پر منی اس عمل ارتفا کے آخری درجات (یعنی انسانی عقل و شعور) اس کے ابتدائی درجات (لینی غیرنامیاتی، عمیاتی اور حوانی نشوونما) کے عقابلہ میں اس کی کامل تر شکل چیش کرتے ہیں۔ اس لیے بیکل وجود مطلق کو اس کے ابتدائی ورجوں کی تصوصیات سے موسوم کرنے کے بحائے، آخری دور کی تصومیات سے متعف کرتا ہے اور کا کنات فطرت میں جاری و ساری عمل ارتقا کو ایک روحانی اور عقلی ارتقا کبتا ہے جو اندرونی اختیار و آزادی یا حریت بر من ہے۔ وہ آزادی کو وجود مطلق کی روح یا جوہر قرار دیا ہے۔ کویا ویکل کی نظر میں ایک روحانی جوہریا روح آزادی ہے جو است آپ کو عالم کی بند شوں اور بند صول میں کرفار کر رہی ہے تاکہ ان مر فاریوں میں اپنی آزادی کے حسول کے عمل کو برقرار و قائم رکھ کے۔ ایک ایک قلنی کی حیثیت سے فطرت اور ذبن کی طرح تاریخ کو بھی اپنی فلسفانہ ککر کا موضوع بناتا ہے اور اس کی مدلیاتی تفریح پیش كرتا ہے۔ وہ تاريخي ارتفاض الك روحاني با اخلاقي جوہر كى جس كو وہ آزادى ے موسوم کرتا ہے، جلوہ نمائی دیکتا ہے۔ آزادی بیکل کے فلفہ کا کلیدی تصور ہے۔ اس کی مدو سے وہ فطرت کے ارتقا، انسانی ارتقا اور انسانی ساخ کے ارتباک تاریخ کے مامین وحدت ابت کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ فطرت کا ارتفا مادہ کی خارجیت یا حریت سے نامیاتی اجمام کی داخلیت اور تنقیم کی سمت میں محامزن ہے، جس کے اندر آزادی اور خود مخاری کی مجھ جملک یائی جاتی ہے۔ ای طرح انسانی تاریخ کی تشریح کرتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ آزادی اول فرد یا مخص کی شکل میں جلوہ کر ہوتی ہے جو فرد کے مخفی حقوق ہر ولالت کرتی ہے۔ روح آزادی دوسرے افراد میں مجی جلوہ لما ہوتی ہے۔ تیجہ کے طور پر فرد کے فطری حقوق وجود میں آت بیں اور محران کے جلو میں حقوق ملیت کا طرز عمل میں آتا ہے۔ آزادی کے تقور میں ایک دوسرے کی حربت، حقوق اور مکیت کے احرام کا تقور مجی

ر بتی ہے۔ بیگل جدلیاتی طریق پر بنی ایک بہت تی مبسوط و مربوط نظام کلر بیش کرتا ہے اور فطرت کے تمام مظاہر اور تاریخ کے تمام مراحل کی تحریح ای اصول کی روشنی میں بیش کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

ویکل بکسانیت خیال و وجود کا قائل ہے۔ وجود کے اسای تصور کو لے کر اس سے وہ مدلیاتی طراق پر تمام بنیادی تصورات یا ابواب خیال (Categories of Thought) کا استفاط کرتا ہے اور یہ دکھانے کی کوشش كرتا ہے كہ يى جدلياتى عمل كاكات كے اندر بھى مارى و سارى ہے۔ جس طرح مادے افکار اثبات سے نفی کی جانب ایک زنجیری عمل کی صورت میں برصتے ہوئے ایک ارفع ترین اٹیاتی عجائے مروج کی صورت مال کک ملاق كر ايك مطلق، ابدى اور قائم بالذات طاقت يا جوهر كو دريانت كر ليت بن يا ایک مطلق روح کا کات یس مم موجاتے بی، ای طور پر کا کات کا اورا نظام عمل تعنادات اور مفاجمت کی بمادول بر آمے بوحتا ہے۔ اور ک کا کات می آغازے انجام کار تک (میداے معما تک) ایک مسلس زنجری تعال كالسلمة قاتم بيديد مسلسل زنجري عمل، اين معنائ مروج ك بيني كر ایک مطلق ظام فطرت میں جا لما ہے جو کمل مطابقت و ہم ا اللّی کا حال ب اور تعناوات و تناقفات سے تعلی طور پر مبرا ہے۔ بیکل اس طرح عالم عى ايك ارتقالَ عمل كا قائل ب اور عمل ارتقاكو جدلياتي اصول ير عني مات ہے۔ یہ عمل ارتقا جدایاتی طور پر ایک حقیقت مطلق کی نقاب کشائی سے عبارت ہے۔ وہ زعر کی اور فطرت کے تمام شعبوں میں ایک وجود مطلق کی جلوہ نمائی دیکتا ہے لیکن ہے وجود مطلق عالم سے باہر یا مادرا نہیں بلکہ عالم ك ارتقال عمل ك اندر جارى و سارى بيد وه ذين اور فطرت كا مشترك مرچشہ ہے، لیکن ذہن اور فطرت اس کی فارجی تحلیق نہیں بلکہ اس کے اظہار کے ارتقائی منازل ہیں۔ وہ زندگی اور حرکت کا خالق نہیں بلکہ خود زندگی اور حرکت ہے۔ دوسرے لفظوں میں میگل کا وجود مطلق کوئی مافق الفطرت وجود نہیں ہے جو دور سے بیٹا ہوا اس کا نات کی باک ڈور این باتھ میں لیے جلا رہا ہے۔ نہ وہ کوئی ایما وجود ہے جو ابتدا میں کا نات سے الگ تھا اور بعد کو نزول کرے عالم کے مظاہر میں اپنی جلوہ لمائی کر رہا ہے۔ اس کا وجود مطلق عالم کے مظاہر میں حلول یا سرایت کردہ ہے۔ وہ زندگی اور حرکت اور ارتفاعل کے اندر موجود ہے اور ان عی کے ذریعہ اس کی بقدرت رونمائی عمل می آری ہے۔

ركل ك نظر من أكرجه يه كائات أيك عظيم كاركاه افكار ب،

شال ہے۔ لہذا ان حقوق کی پالی، در حقیقت آزادی کی پابال ہے جوکہ ایک جرم ہے اور تعزیر کی مستق ہے۔ جرم کو سرا کی ضعد یا سنازت کی بنا پر فیص دی جائے۔ بلکہ وہ سرا کا مستق اس لیے واقع ہوتا ہے کہ وہ ایک اطاقی فرد کی آزادی کے احرام کو فیمرانے کا مر کلب ہوا ہے۔ خود بجرم کے اندر آزادی کی روح کار فرما ہے جس کا نقاضا بھی بجی ہے کہ اس کو اس کے جرم کی سرا ملنی چاہے۔ سرا کا بجر طریقہ سے ہے کہ مجرم خود سرا کا مطالبہ کرے۔ اس لیے کہ اس نے کی وقتی جذبہ یا محدود متعمد کے مطالبہ کرے۔ اس لیے کہ اس نے کی وقتی جذبہ یا محدود متعمد کے مطالبہ کرے۔ اس لیے کہ اس نے کی وقتی جذبہ یا محدود متعمد کے

حقوق کی قانونی حیثیت کے ساتھ ساتھ ایک اظاتی حیثیت بھی ہے۔ اظاتیاتی اعتبار سے حقوق کا احرام محض منفی طور پر نہیں کیا جاتا ہے بلکہ شبت طور پر ان کے احرام کو لمحظ رکھا جاتا ہے۔ اظاتی تقاضے روح آزادی کی داخلیت کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ سابی ادارے ای روح آزادی یا اظاتی جوہر کا خارجی اظہار ہوتے ہیں۔ بیگل کے زورک، اظاتی جوہر یا روح آزادی کی واضح ترین جلوہ نمائی تعبور ریاست کے ارتقا میں مضم نظر آتی ہے۔ مشرق ریاستوں میں آزادی بالکل مفتود متی۔ بونانی ریاست میں آزاد اور سرور زندگی کی جملک نظر آتی ہے، لیکن نظاموں کا طقه مجی موجود ہے۔ رومن مملکت میں انفرادی مخصیتوں اور ریاست کی مجرو عمومیت میں تصادم نظر تا ہے۔ بیکل اینے زبانہ کے جرمنی کی تجدید مخیل رست بادشاہت میں میسائیت کے زیرار اس دنیا اور عالم آخرت کی وصدت دیکھتا ہے۔ فرضیکہ وی روح آزادی یا وجود مطلق ہے جو اس ارتقا کے ذریعہ اسے آپ کو زبادہ سے زیادہ واضح طور پر دیکھنے کی کوشش کر رہا ہے۔ آرے میں وہ اینا حی جلوہ دیکتا ہے۔ ندہب میں جذباتی طور پر اپنی جلوه نمائی کا لفف حاصل کرتا ہے اور فلفہ میں گلری راہ سے اپنا مشاہدہ كرتا ہے۔ ويكل كے نزديك فن، فديب اور فلف روحاني ارتقا كے اعلى ترين دارئ إلى-

بیگل حکومتوں کے ہابین تصادم کی صورتوں اور بیای بنگوں کو محض ہادی طاقتوں کے کراؤ سے تجبیر نہیں کرتا ہے اور نہ ان کو ندموم قرار دیتا ہے۔ اس کی نظر میں یہ بھی دراصل وجود مطلق کی جلوہ نمائی کا جدلیاتی پہلو ہے۔ حقیقت میں جگ دو تصورات یا دو تہدنوں میں یا وجود مطلق کی جلوہ نمائی کے دو راستوں میں ہوتی ہے۔ وہی تہدن یا ظام زعرگ کامیاب ہوتا ہے جو روح آزادی یا جوہر اظان کی بہترین نمائعدگی کرتا

ہے۔ اس طور پر بیگل تاریخی عمل کی مینی یا اطاقی تعبیر پیش کرتا ہے۔ جدلیاتی طریق بر منی بیگل کے فلفہ عینیت کی خولی یہ ہے کہ وہ ذہنی اور بادی، فطری اور تاریخی عمل کی وصدت کو ٹابت کرتا ہے اور ان کے ارتباکی ایک بی اصول کے ذریعہ وضاحت پیش کر تا ہے۔ یکی اصول ارتقا کے اعلیٰ اور فروتر مدارج میں امیاز کی بنیاد ہے۔ ارتقا مادہ کی حرکت ذہن کی خود انعالیت سے مخاریت کی طرف ہے۔ ارتقا کے مخلف منازل اس مخاریت یا آزادی کے حصول کے مخلف مدارج ہیں۔ اس اصول ک روشی میں کل کائنات کے ارتفا کے اندر بیگل ایک رشتہ وصدت دیکتا ہے۔ اس کی مطلق تصوریت کا نظریہ بکسانیت وجود و خیال کا قائل ہے اور هیقت مطلق اور عمل کو ایک دوسرے کا مماثل قرار دیتا ہے۔ دراصل يى رشته وحدت بيكل كے نظام فكر كى بنيادى خرالى بھى ہے۔ ايك تصوراتى ظفی ہونے کے ناتے وہ عمل کو اپنی الرکا محور و موضوع بناتا ہے اور ایک ب حد محيط و جامع نظام كر پيش كرنا ب- وه منطق، ابعد الطبعيات اور فطرت کے مامین کوئی تفریق روا نہیں رکھتا ہے۔ توانین افکار کو وہ توانین حقیقت سے تعبیر کرتا ہے لیکن یہ طریقہ کر مقبول عام ہونے سے قاصر رباله خالص عقل ناكر ير طور ير بميشه صحيح اور حقيق سَائج سك نبيس پنج ياتي ہے۔ لبذا حقیقت اور عمل کو لازی طور پر مماثل شار نہیں کیا جاسکا ہے۔ معاصر تظام بائے فلفہ بالعوم ويكل كى انتباك حتى اور ستقل تصوراتي ابعد الطبعيات ہے كوناكوں اختلافات يرسى منى بى-

چالینوس (199-129): ایک مشہور الطیٰ طبیب و ظلمی تھا۔ طب می اس کے اصول اور طراق علاج مولیوں صدی بیسوی تک رائ رہے۔
اس کے قلمفہ میں ارسطوئی اور رواتی تعلیمات کے عناصر کیج نظر آتے ہیں۔ قاس کی شکل چہارم (نوشتہ 'قیس' الماحقہ کیجیے) بالینوس کی دین مجی جاتی ہے۔ جس میں حد اوسط مقدمہ اکبر میں محول کی جگہ ہوتی ہے جبکہ مقدمہ امنز میں موشوع کی جگہ۔ محر در حقیقت اس نے قیاس مخلول کی مختلف مقدمہ امنز میں شکلوں کی مختلف الشکال کا ذکر کیا ہے جو ارسطوکی قیاس بائے سادہ کی تمن شکلوں کی مختلف ترب ہے جو ارسطوکی قیاس بائن رشد کی تحریر سے پیدا ہوئی تھا تھی المحال میں چو تھی مشکل کا اضافہ کیا، این رشد کی تحریر سے پیدا ہوئی نقطے نقط کی اس نے منطق پر بہت کچھ تکھا محمد اطول پر ایک مختمر رسالہ اور بھرے اس نے منطق پر بہت کچھ تکھا محمد مطاطوں پر ایک مختمر رسالہ اور جدلیات کے تعادف کے طاوہ کوئی تحریر دستیاب تہیں۔ اس کی بیشتر جدلیات کے تعادف کے طاوہ کوئی تحریر دستیاب تہیں۔ اس کی بیشتر جدلیات کے تعادف کے طاوہ کوئی تحریر دستیاب تہیں۔ اس کی بیشتر

موجود ہوتے ہیں باشبہ متفاد بالذات ہے۔

وہی تصورات کے نظریہ کو مسر دکرتے ہوئے لاک یہ موقف افتیار کرتا ہے کہ ہر اشان کا ذہن یا نفس پیدائش کے وقت ایک اور مادہ ورق کے باند ہوتا ہے اس پر اگرچ مادہ ورق کے باند ہوتا ہے اس پر اگرچ ابھی تک کچھ بھی تجریا مقتص نہیں ہوتا ہے، تاہم اس پر کچھ بھی تجریا مقتص ہوجانے کی بدرجہ اتم ملاحیت پیدائش کے بعد سے ہمہ وقت موجود ہوتی ہے۔ تمام علم اس کے ذہن یا نفس بھی تجربے کے واسط سے بی خقل ہوتا ہے اور کوئی بھی چیز اس کی فہم بھی اس وقت تک آتی بی ختل ہوتا ہے اور کوئی بھی چیز اس کی فہم بھی اس وقت تک آتی بی

لاک کے نزدیک علم کے دو ذرائع ہیں۔ اصاب اور بالحنی مشاہرہ حوال کی مدو ہے ذبحن کو اشیا کے خارجی او صاف و کیفیات کا علم بیم ہوتا ہے اور بالحنی مشاہرہ ذبحن کو خود ذبحن کے باطنی طریقہ بائے عمل (جیسے کہ ادراک، تظر، تالی، ایقان، توجہ، وقوف اور خواہش) کی بابت معلومات فراہم کرتا ہے۔ اس طور پر موصول شدہ تصورات دو طرح کے ہوتے ہیں۔ سادہ اور مرکب۔ ادل الذکر کا اطلاق ان تصورات پر ہوتا ہم بین کو ہماری فہم حاصل کرتی ہے اور جن کے حصول کا ذریعہ یا تو حسیت بنتی ہے یا گھر مشاہرہ باطن بنتا ہے۔ محر ہماری فہم تصورات کی تفکیل نو اور کئی ہے ایک قطری صلاحیت بنتی ہے یا گھر مشاہرہ باطن بنتا ہے۔ محر ہماری فہم تصورات کی تفکیل نو اور رکتی ہے ایک قطری صلاحیت بر کمتی ہے کہ یہ تصورات میں متبدل ہوجاتے رکتی ہے ہیں جن شہر تصورات مادہ ہے مرکب تصورات میں متبدل ہوجاتے ہیں۔ بعض تصورات دونوں ذرائع بین احساس اور باطنی مشاہرہ سے حاصل ہوتے ہیں جن شی مرت اور دردر، قوت، دجود، وحدت، تواتر اور دوران ہو غیرہ کے تھورات شامل ہیں۔ مرکب تصورات کی افترائی تعداد کو تمین

لاک نے العور اور منت کے درمیان تنزیق کرنے کی کوشش کی ہے۔ تعورات ہے اس کی مراد ذہن کے درکات ہیں یا ادراک، اگر اور فہم کے براہ راست مغروضات ہیں۔ صفات ہے اس کی مراد وہ خواص یا امکانات ہیں جو چڑوں کے اندر پائے جاتے ہیں اور جن کی بدولت تصورات کی ایجاد و مخلیق ہوتی ہے۔ دوسرے لفظوں ہیں تصورات کو جنم دینے کی اس قوت و قدرت کا نام صفت ہے جوکہ چڑوں کے اندر پائی جاتی ہے بعض صفات خود معروضات کے اندر بالکل غیر متنوع اور لایفک طور بر موجود ہوتی ہیں۔ ان کو لاک اولین صفات کے نام ہے موسوم کرتا ہے تحریوں کا ترجمہ ہنوز نہیں ہوا ہے۔ اس نے اپنی تحریوں میں ارسطوئی اور رواتی منطق کی اسطلاحات بلا تخصیص استعال کیں۔ تیاس ہائے مطلق و مشروط کے درمیان کون سا زیادہ مقدم ہے اس پر اس کا نظریہ سے تھا کہ علم الہندسہ یا ریاضیاتی گئر میں تیاس مشروط مقدم ہے۔ جبکہ جدلیاتی اور ماجد الطبعیاتی ٹکر میں تیاس مطلق۔

چان لاک (John Locke, 1632-1704): چان لاک برطانید کے شہر سمرست کے اعدر رکھن جی پیدا ہوا تھا۔ 14 سال کی مر می لاک حصول تعلیم کی خاطر سمرست سے ویسٹ خشر چلا ممیا جہاں وہ کرانسٹ چرج آکسفورڈ جانے ہے پہلے تک قیام پذیر رہا۔ یونائی اور اظائی ظلفہ کی تعلیم و تدریس کے بعد وہ علم الادویہ کی طرف راخب ہوا اور بالاقر کی سالوں کے مطالعہ کے بعد اس نے بیغورش سے طبی پیشہ افتیار کرنے کا اجازت نامہ حاصل کیا۔ اپنی طبی مہدت کے باعث لاک عینشر کی کے بہلے ادل لارڈ البیطے سے شاما ہوا اور پھر 1667 میں اس کے مرکادی محکمہ سے وابستہ ہوگیا۔ نامساعد سابی حالات کے پیش نظر ادل ترک وطن افتیار کرتے ہائینڈ چلا می جہاں 1683 میں اس کی موت کران تو ہوگیا جہاں 1683 میں اس کی موت وہ انگستان واپس آگیا اور محلف اہم عوادی عہدوں پر فائز دہا۔ زندگی کے وہ انگستان واپس آگیا اور محلف اہم عوادی عہدوں پر فائز دہا۔ زندگی کے وہ انگستان واپس آگیا اور محلف اہم عوادی عہدوں پر فائز دہا۔ زندگی کے وہ انگستان واپس آگیا اور محلف اہم عوادی عہدوں پر فائز دہا۔ زندگی کے

ال کو برطانوی تجربیت کا بانی کردانا جاتا ہے۔ اس کا بنیادی مسئلہ انسانی علم و ادراک کی بایت، بافذ اور صحت کی بایت بیش کردہ نظریات کو اپنے تجربی استدلال کی کموٹی پر پر کھنا تھا۔ اس سلسلہ میں سب بناکر مسترد کردیا۔ اس کا کہنا تھا کہ وہیں اور آفاتی تصورات کا کوئی وجود نہیں ہے۔ اگر فدا اور جوہر کے تصورات، التمانیت اور کاملیت کے تعین ہے۔ اگر فدا اور جوہر کے تصورات، التمانیت اور کاملیت کے میں ابتدائے آفریش کے طور پر وہی اور تجربی جی تو افعین انسانی فہم میں ابتدائے آفریش کے شعوری طور پر موجود ہوتا چاہے۔ ہر فرد کو ان کا ادراک و شعور کیساں طور پر رکھنا چاہے۔ لین تمارا مشاہدہ ہمیں بتاتا ہے کہ ایسا کوئی تصور نہیں ہے جو تمام اذبان میں آفائی طور پر پایا جاتا ہو۔ بچ، کہ ایسا کوئی شوان فیس ہوا کر تا۔ کہ ایسا کوئی عرفان فیس ہوا کر تا۔ کا کوئی عرفان فیس ہوا کر تا۔ کا کرئی عرفان فیس ہوا کر تا۔ کا کرئی عرفان میں بادر یہ نظریہ کہ تصورات کا کوئی عرفان فیس ہوا کر تا۔ کے مترادف ہے اور یہ نظریہ کہ تصورات ذائوں میں الشعوری طور پر کا دراف ہی مادون ہی الشعوری طور پر کا دراف ہی مادون ہی اور یہ نظریہ کہ تصورات ذائوں میں الشعوری طور پر کا کہن میں مون کوئی عرفان میں الشعوری طور پر کا کہنا ہے کہ عمل میں بین کی مترادف ہے اور یہ نظریہ کہ تصورات ذائوں میں الشعوری طور پر کا کہنا ہے کہ میں بین کا دراف کو ان تصورات ذائوں میں الشعوری طور پر کا کھور کی طور پر کا دوراک کو ان تصورات ذائوں میں الشعوری طور پر کا دوراک کو ان کھوری کور پر کا دوراک کو ان کھوری کور پر کا دوراک کوراک کا کوئی عرفان میں کور پر کا دوراک کوراک ک

جن میں مثال کے طور پر جسمیت یا شوس پن، استداد (Extension)، میئت،

حرکت یا سکون اور عدد یا تعداد کی صفات شائل ہیں۔ ان کے بر ظاف رنگ و بو، ذائقہ اور آواذ کی صفات فائوی خواص کا درجہ رکھتی ہیں۔ اس لیے کہ سعروضات کا لازی جز نہیں ہوتی ہیں۔ لاک کے خیال میں اولین صفات معروضی واقع ہوتی ہیں۔ اس لیے وہ ذبمن مدرک سے اپنا آزاد و علامدہ وجود رکھتی ہیں جبکہ فائوی صفات کا وجود، ان کے موضو کی ہونے کی وجہ نے وہ نمین مدرک پر مخصر رہتا ہے۔ طرید بر آن وہ متنوع ہوتی ہیں اور ان کے واثین مدرک پر مخصر رہتا ہے۔ اس تعللہ نظر کو بعد میں بر کلے نے اپنی کو اشیا سے علامدہ کیا جاسکتا ہے۔ اس تعللہ نظر کو بعد میں بر کلے نے اپنی اور ان کی وجہ تیر تنہیں دیتی ہوئی ہوتی ہیں اور ان کی حروضیت کا حال کردانا جائے کا الحال نے دراصل مادی جوہر کو جو اولین صفات کو معروضیت کا حال کردانا جائے۔ سے متحف کیا ہے اور اس طرح اس کے تعللہ نظر نے مادیت کو تقویت کا حال ہوتا ہے، معروضیت سے متحف کیا ہے اور اس طرح اس کے تعللہ نظر نے مادیت کو تقویت

الک نے اس تصور کو مسرد کردیا کہ آزادی ارادہ سے تعلق رکمتی ہے۔ وہاں آزادی وقوع پذیر نہیں ہو سی ہے جہاں عمل کرنے کی کوئی مناسب قدرت وقوت یا افتیار نہیں ہوتا ہے۔ افغالیات عمی وہ لذتین نظر کا حامی ہے۔ اس کے نظر عمی تعلیم کا متعمد ایک صحت مند جم کے اندر ایک صحت مند دباغ پیدا کرنا ہے۔ وہ بچوں کی جسانی سزا کے فالف تعاد اس کی سیای گلر بے حد معنی فیز اور ابہت کی حالی ہے۔ وہ فدا کی طرف سے مقرر کردہ بادشاہت کے تصور کا مخالف تعلد آزادی اور معاوات اس کی سیای گلر کے بیادی آدرش تھے۔ حکومت کی تعکیل امن عامد کی افزائش کے لیے عمل عمل آئی ہے۔ اگر حکومت حقوق بلیت عطا کرنے سے قامر رہتی ہے قواس کو حوام کی حد سے بدل دینا چاہے۔ مختمرا کو جہوریت کا طابی تھا اور ہر مطلق العنان طرز حکومت کے ظاف تھا۔

جال پال سارتر (Jean Paul Sartre, 1905-1980):

سارتر کی پیدائش فرانس کے شہر ویرس عمی ہوئی۔ فلف کی تعلیم اس نے

ویرس اور برلن عمی حاصل کی۔ کچھ ولوں تک وہ کی ہودے (I.e Haure)

مقام پر ایک سرکاری فاتوی اسکول Lycee عمی معلم رہا۔ 1939 عمی و

فرانسیمی فرق عمی واطل ہوگیا اور 1941 تک اس سے خسک رہا۔ اس

دوران اس نے تو میسنے ایک بنگی قیدی کی حیثیت سے برشی عمی گزارے۔

ایج ذائد قید عمی اس نے تایف و تصنیف کی زندگی افتیار کرنے اور

جہوری مقاصد کو اپنی تحویرات بھی فروغ دینے کا فیصلہ کیا۔ چنانچہ بھگ کے دوران اور بھگ کے بعد اس نے جو ڈراھے تحریر کے بیں ان بھی جرم، ذمہ داری اور آزادی کی بابت آیک پر تخیل اور تخلیق تثویش (Imaginative Concern) کا اظہار ماتا ہے۔ 1941 سے 1944 کی دو بازیوں کے ظاف تحریک مزاحت بھی سرکرم عمل رہا۔ 1945 بھی اس نے ایک آزاد اشتراکی پارٹی کی تھیل بھی عملی حصہ ایا جو سرو بھگ کے ذیا کہ تو تیادہ دلوں تک تائم نے رہ کئی۔ دو کیونٹ پارٹی کا رکن بھی میں رہا بلکہ اس نے اے تقید کا بدف بنایا ہے۔ تائم فرائسی ساسیات میں دو اس کو واحد انتقابی قوت قرار دیتا ہے۔ ایک زمانہ بھی دو کیو تحلیل دونوں کے اسلام کو داخل کے دونوں کے اس کو داحد انتقابی قوت قرار دیتا ہے۔ ایک زمانہ بھی دو کیو تحلیل کا دونوں کے تعلیل مسلم پر دونوں کے تعلیل مسلم کی دونوں کے تعلیل کیانے کی دونوں کے تعلیل کی دونوں کی دونو

دوسری جنگ عظیم کے بعد کے ادوار میں جان بال سارتر بوروب کے فلفیانہ اور ادلی طقول می سب سے زیادہ موضوع بحث رہا ہے۔ اولی طقہ میں اس کی شہرت عام طور براس کی مایہ ناز کہانیوں، ناولوں اور ڈراموں کے باعث عمل میں آئی ہے۔ لیکن سارتر متعدد فلسفیانہ تخلیقات کا بھی مالک ہے اور اس کی مشہور و معروف تخلیق 'وجود اور عدم' (Being and Nothingness) مارے زبانہ کی قلسفیانہ تصانف میں باشبہ نملال مقام رکھتی سے جو بے حد تحنیک اور وسیع موضوعات پر مشتل ہے۔ وه نه صرف محتیق پسند، مابرانه اور خلاق طرز ککر کا مالک ایک پیشه ور فلسف تما بلکہ ایک نظام ساز مجی تھا۔ جس کا فلف استی، تمام وجودی مفرین کے مقابلہ میں سب سے زیادہ عمل اور مربوط ہے۔ مزید برآل یمی وو واحد ظفی ہے جو وجودے (Existentialism) کا علائیہ طور پر اقرار کرتا ہے، لیکن اس کی فطرت شاعرانہ روبانوی میلان سے بیسر بے بہرہ تھی جو عام طور ے اس فلف کا امرازی فامد نظر آتا ہے۔ اس کے برعس، اس کا نظام کلر باضابط منطق پر مشمل سے اور عمل طور پر استدلال اور بدی مد تک تیای یا قبل از تج لی ہے۔ سارتر کے طرز لکر کو انسانیات یا بشریات (Anthropology) بے تعبیر کیا حاسکتا ہے لیکن یہ ایسی انسانیات یا بشریات ب جو ایک قتم کے مظہریاتی علم الوجود Phenomenological) (Ontology یہ موقوف و مخل ہے۔ یہ تقریباً تمام تر انسان ادر اس کے مسائل بر وجودیاتی (Ontological) اصولوں کی مربوط و ہم آبک تطبیق ے مرکب ہے۔ اس کے فلفہ علی بعد جنگ فرد کی بایوی کا اظہار مانا ہے

باطن میں عمل عینیت کی کیفیت نہیں پائی جاتی ہے۔ دوسرے لفتوں میں انیانی ذات ایک 'نیستی محض' (Pure Nothingness) ہے۔ پونکہ دنیا کی ہر شے بافیہ ایک ہتی ہے اور وجود نی نفیہ کا مرتب رکمی ہے ابدا انانی ذات جوایک دوسری فتم کی ستی ے مبارت ہے، مرف نیسی یا عدم کے مترادف ہوسکتی ہے۔ انبانی ذات کا آغاز اس مخصوص و منفرد ہتی کے اندر مضم ہوتا ہے جو اٹی نفی آپ کرتی ہے۔ یہاں نفی سے بالکل نفوی منبوم مراد ہے۔ ننی عدم کے لیے باشیہ بنیاد فراہم نہیں کرتی ہے، بکہ اس کے برعکس لغی کی اساس بذات خود شے یا معروض کے اندر مضر ہوتی ہے۔ چنانچہ منفی حقائق کا وجود یا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر جب ایک مور فراب موجاتی ہے تو ہم اس کے کارپوریٹر کو دکھے کتے ہیں یا اس کا بغور معائد كريكة بي اور اس نتيد ير وينية بي كد اس من كم نيس ب لیکن یہ نفی وجود نیہ نفسہ سے ماخوذ نہیں ہو عتی اس لیے کہ وجود نی نفسہ ہتی سے بوری طرح ببرہ ور ہے۔ لبذا دنیا میں عدم انسان کے ساتھ پیدا ہوتا ہے، لیکن اگر انسان عدم کا مصدر و باخذ ہے تو پھر اس کے اندر سلے ے عدم کا ہونا ضروری ہے اور بلاشہ وجود لنف کی تحلیل سارتر کے زدیک اس امر کو بخولی ابت کرتی ہے کہ انسان اے اندر ند صرف عدم کا مال ب بلد اس کا تمام تر وجود عدم ير مشتل بيد اس س ببركيف يد منبوم مراد نہیں ہے کہ انسان ایک کل کی حیثیت سے بالک بی عدم ک ماوی ہے، اس لیے کہ انبان کے اثدر وجود فی نغیہ اس کا جم، اس ک خودی (Ego)، اس کے عادات اور خصاکل وغیرہ بہر صورت باتے جاتے ہیں۔ تاہم جو چنے انسان کو خصوصیت کے ساتھ انسان بناتی ہے وہ ان تمام چےوں سے سواعدم پر مشتل ہے۔

عدم درامل انسان کی داخلیت ادر اس کی خارجیت کے مایمن دوری، جدائی یا خلا سے عمارت ہے جس کو دو شعور کی مدد سے عبور کرتا ہے۔ کویا شعور کے داسلہ سے انسانی ذات عدم سے وجود میں آتی ہے۔ شعور سے مراد معکوی یا گلری شعور (Reflexive Consciousness) نہیں ہے بلکہ خود شعوری یا خود صنوری ہے جو و توف کی ہر مثال کے ما تحد الذی سے بلکہ خود شعوری یا خود صنوری ہے جو و توف کی ہر مثال کے ما تحد الذی موں تو ہم صرف ایک فیر معکوی (Unreflexive) طور پر ابن کی گئتی سے باخر رہتے ہیں۔ اس تھم کے شعور کا نہ تو کوئی مواد (Content) اور نہ کوئی جو بر راب کی گئتی ہے بور بر رویا ہے۔ یہ محض وجود یا ہست کے اصال سے عبارت ہے بربر رویا کی کھر کے دود در حقیقت شے یا معروض سے ماخوذ

اور ایک ایے انسان کے نظریے کا کات کی ترجانی کمتی ہے جو مقیدہ، فائدان، احباب یا مقصد حیات سے محروم و عادی ہوچکا ہے۔

سارتر کا وجودی نظام کیر کمیگارڈ کے طریق فکر سے بظاہر بے مد بنا ہوا ہے۔ کیر میکارڈ کا طرز تھر خالص موضوی اور ذاتی تجرب یر منی ب جبد سارتر کا فکری نظام خالص منطق منہاج پر مشتل ب جو ستی ک تحلیل سے شروع ہوتا ہے اور جس میں اس تحلیل کے معید مام ترین اصولوں کو انبان کی باہیت ہے متعلق امور و مباکل پر سختی کے ساتھ منطبق کیا جاتا ہے۔ چانچہ ان می سے ایک اصول ارسلو کے نظریہ قوت امكانى كے كمل اسرداد ير دلالت كرتا ہے جس سے جوہريت (Essentialism) فروغ یاتی ہے۔ سارتر ہر متم کی جوہریت کا مخالف تھا۔ اس کی قکر کا محور وجود ہے جس کو وہ جوہر سے مقدم مانتا ہے۔ اس کے اس فلسفیانہ مسلمہ میں انسانی نظرت، مقدر (Destiny) یا محر ابدی عابات جے تعودات کا الکار مغمر ب، ال لے کہ ان کو تعلیم کر لینے سے جریت (Determinism) لازم تخبرتی بے اور اٹسان کی آزادی و خود مخاری سلب ہو جاتی ہے جو اس کی نظر میں ایک ایا بدی اس واقعہ ہے کہ جس سے الكار كال ہے۔ وجود كو جوہر سے مقدم لمنے ہوئے مارتر تين تم كے وجود میں تمیز کرتا ہے جو بنیادی طور پر بائیڈیگر سے مستعار معلوم ہوتا ب- وجود في نفس (Being in itself) وجود لطسم (Being for itself) اور وجود بغیرہ (Being for other) جن سے ہم بالر تیب شے، فرد اور سائی فرد مراد لے علتے ہیں۔

وجود نی نفس یا شے سے سارتر کی مراد فیرزی شعور ہتی ہے جس کا اطلاق ان حقائق پر ہوتا ہے جو اپنی صفات و علائق میں کائل ہیں، جن کی عینیت (Identity) فیر مشتبہ ہے اور جن میں تحرک تو ہے لیکن ارتقا و تغیر نہیں ہے۔ کویا فیرزی شعور ہتی ایک ایسے وجود چالمہ سے عیارت ہے جو پر سکون و خفتہ ہے۔ ہمارا باحول اور موجودات مالم وجود نی نفسہ سے علاقہ رکھتے ہیں۔ ہم ان کو اپنے تقرف میں لاتے ہیں اور اپنے مقاصد کی شخیل کرتے ہیں۔ یہ ہمارے لیے آلد کارکی حیثیت رکھتے ہیں۔ معاصد کی شخیل کرتے ہیں۔ یہ ہمارے لیے آلد کارکی حیثیت رکھتے ہیں۔ اطلاق انسانی ذات پر ہوتا ہے جو ناعمل ہے جس میں ایک عمل طلا اور کائل فقدان کی صورت پائی جاتی ہے، جس کے مظیم اور حقیقت میں بعد ہے، خس کی داخلیت اس کی خابر اور

ہوتی ہے۔ اس طرح خود شعوری کا مطلب ہے کسی شے کا شعور جو شعور ے طاحدہ بتی رکھتی ہے۔ چنانچہ شور اور اثیا کا چول دامن کا ساتھ ہے۔ شعور ایک ہتی کی آزادی (Release of being) یا ایک ہتی کے اثمال (Fission of a being) کا نام ہے۔ دوسرے الفاظ می خود شعوری وجود فی نفسہ سے دوری پر دالات کرتی ہے اور دوری عدم کے مترادف ب۔ لبدا ہر شعور عل عدم موجود ب اور ای وجہ سے شعور میشہ حوازل، محدود اور مشروط (Contigent) رہتا ہے۔ شعور کی خواہش رہتی ہے کہ مداعمت حاصل کرے اور اس آرزو عیل بید مستقبل کی طرف دوڑتا ے تاکہ وجود نی نفسہ کا لماب حاصل ہو اور جدائی ختم ہو، لیکن سارتر کے خیال میں یہ مقام محال ہے۔ شعور میں جدائی لازی امر ہے اور طاب سے مراد جدائی کا خاتمہ ہے اور یہ کیوں کر ممکن ہوسکتا ہے۔ نہ ہی لوگوں کے خیال عمی اس جدالی کا خاتر یعن فرد اور شے کا لماب، فداکی ذات عمی مكن بے ليكن سارتر كے نزديك بيه خيال تفاقض بالذات كا آئينہ وار بـ شعور کا تقاضا عینیت (Self-identity) کے منافی ب اور عینیت کا تقاضا شعور کے منافی ہے۔ مزید برآل ایک طرف تو خدا واجب الوجود بے جے پیدا نہیں کیا میا ہے اور دوسری طرف شعور ہے جو محدود و مشروط ہے اور وہ ایک نہیں بلکہ کئی ہیں۔ اور پھر جو شعور کی شے سے متعلق نہ ہو وہ سجع میں نہیں آسکا ہے۔ لبذا خدا کا تصور تناقض بالذات ہے۔ خدا کا موجود ہونا محال ہے اور خداک جبتو نضول و لاحاصل ہے۔

فیرد فی وجود یت (Non-theistic Existentialism) کے سلسلہ میں سارتر کا نام صلب اول میں شار ہو تا ہے۔ وہ دینتے کے اس خیال کو اپنے وجود ی فلنفہ کی اسماس قرار دیتا ہے کہ خدا مرچکا ہے۔ خدا کی موت کی وجہ ہے اس کے زدیک نہایت اہم فلنفیانہ نائ نگلتے ہیں۔ ایک اہم نتیجہ جو وہ اخذ کر تا ہے ہیے کہ اگر خدا نہ ہو تو پھر ہر بات کی اجازت ہے۔ نہ تو تمانی اخلاقی اصولوں کی شرورت ہے اور نہ ستعقل اقتدار کی، جو آزادی کی مصوری کا باعث ہوتے ہیں۔ انسان فطر کا آزاد ہے اور آزاد رہے گا۔ آزادی کی وجہ سے ہر همنی آزادانہ طور پر اپنے مقاصد مختب کرتا ہے اور کی روشی میں اقدار ہماتا ہے۔ مقاصد کا قیام اور اقدار کی تغییر، سارت کی نروی کی دوسرے لفظوں میں اقدار و مقاصد کی اساس آزادی پر قائم ہے۔ فرد کی نیون کا مئلہ آزادی کے مطالمہ میں اور بھی نیاد و تا م ہے۔ فرد آزاد کی وجہ نے فرد آزادی کے مطالمہ میں اور بھی نیاد و تا تم ہے۔ فرد آزادی پر قائم ہے۔ فرد آزادی کے مطالمہ میں اور بھی نیاد و تا تم ہو تا ہو بھر وہ اسخاب کی آزاد ہو تا ہم وہ تو بھر وہ اسخاب کی آزادی سے معدود و معین ہوتا، فر بھر وہ اسخاب

فیل کرسکا تھا۔ محر امر واقعہ ہے ہے کہ وہ لازی طور پر انتخاب کرتا ہے اور اس طرح وہ اپنے ماضی کی نفی کرتا ہے۔ ای طرح جب وہ جدہ جبد کرتا ہے جو کہ اس کی وسر س کرتا ہے جو کہ اس کی وسر س میں نہیں ہے۔ لیدا آزادی فرد کا فاصر نہیں ہے بلکہ نے میں فرد ہے۔ بائیڈیگر کی طرح سارتر فرد کو ایک خودکار منصوبہ (Project) قرار دیتا ہے۔ یہ مناسب معیار میں جس ہے ہے کہ کار ہوتا ہے اور مستقبل کی تقمیر کرتا ہے۔ فرد کی ماضی سے علاحدگی انسانی زندگی کی ضامن ہے۔ آزادی سے مراد ماضی سے چکارا ماصل کرتا ہے۔ اس سے دو اہم نبائی برآمہ ہوتے ہیں۔ پہلا انسان کی نہ تو کوئی فطرت ہے اور نہ بی اس کا کوئی مقررہ جو بر سے مقدم ہے بلکہ دجود ہیں جو بر سے مقدم ہے بلکہ دجود ہیں جو بر سے مقدم ہے بلکہ دجود ہیں جو بر ہے۔

مارتر کے فلفہ میں آزادی کے مفہوم کو معین کرنا مشکل ہے۔ وه بر فعل کو خواه اضطراری (Reflexive) بو یا غیر اضطراری، مقصدی بو یا غیر مقصدی، آزاد قرار دیا ہے، جس کی وجہ سے آزادی کے معانی فوت ہو کر رہ مجے ہیں۔ نفیاتی اعتبار سے بعض ارادے متعمدی ہوتے ہیں اور بعض غیر متعدی فیر متعدی ارادول می آزادی کا باما جانا قرین قاس ہے۔ لیکن مقصدی ارادوں میں بھی سارٹر کے نزدیک آزادی ہی آزادی ہے۔ اس کیے کہ ارادوں کو بنانا اور تبدیل کرنا انسان کے واتی محرک پر شمل ہوتا ہے۔ خود کشی ہو یا کی کتاب کی تعنیف ہے سب انسان کے ذاتی ارادے کے مظاہر ہیں۔ لبدا سارتر یہ کہنے کا خود کو مجاز قرار دیا ہے کہ انسانی آزادی غیر محدود ہے اور مرت دم تک فرو کی آزادی قائم ربتی ہے بلکہ موت بھی اس کو محصور کرنے سے قاصر ہے کیونکہ موت صرف فرد کو ختم کرتی ہے۔ موت مجھے وجود نی نفسہ میں تبدیل کردیتی ہے اور میں دوسروں کے لیے بطور شے رہ جاتا ہوں۔ انسان کی لامحدود آزادی کی وجہ ے ملاح و مثورہ دینے کی مخوائش ختم ہوجاتی ہے۔ ملاح و مثورہ اس صورت میں بچا ٹابت ہو تا ہے جب کہ آفاقی اطلاقی اصول اور اٹل اقدار کا وجود ہو جن کی سارتر کے نظام فکر میں کوئی مخوائش نظر نہیں آئی۔ فلف اگر جاہے تو دوسروں کے لیے آزادی کے منبوم کو واضح کرسکنا ہے یا افعال کے امکانات بنا سکتا ہے۔ اس طرح وہ معتبر افتیار ' Authentie (Choice) اور خود بابندی (Self-commitment) کو ترتی وے سکتا ہے۔ ظفی کو قوم یا فرد کا ناصح بنے کی کوشش نبیں کرنی جائے کیونک بر مخص اہے ہر فعل کا جواب دہ خود ہے۔

رارتر کا قول ہے کہ آزادی کا احساس دہشت (Dread) میں ہوتا ہے جو خوف کا مصدر کوئی شے ہوتا ہوتا ہے۔ جو خوف کا مصدر کوئی شے ہوتا ہے۔ بہ سوچ پر جمع افعال میں عدم موجود نہیں ہوتا۔ لبذا آزادی کا احساس بھی نہیں ہوتا۔ دہشت کی دجہ ہے جوبر اور ارادہ الگ الگ ہوجاتے ہیں اور آزادی کا تصور شحوری سطح پر نمودار ہوتا ہے۔ آزادی کا احساس چونکہ دہشت پیدا کرتا ہے لبذا پعض آدی دہشت ہے نہیئنے کے احساس چونکہ دہشت ہیں۔ وہ یا تو جو بر کو یا انسان کی طبی نفیاتی ساخت کو یا کھر ان باحول کو ارادے کا ضبع قرار دیتے ہیں۔ با او قات اسے تقدیر سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے۔ سارتر ان سب توجیہات کو غلط قرار دیتا ہے اور کہتا ہے کہ سے براحقادی (Bad Faith) ہے جس شی انسان اپنے آپ سے کہ سے براحقادی رکھتا ہے۔ جریت (Determinism) بھی براحقادی می کی کوئی کو پر شیدہ رکھتا ہے۔ جریت (Determinism) بھی براحقادی می کی

مادتر کے خیال میں آزادی کی بدوات ہر انسان جہا ہے۔ جہائی ے سارتر کی مراد یہ جیس ہے کہ انسانی ارادے ادر تجویزیں ہوا میں بنی ہیں یا ان کا معاشر تی ماحول سے کوئی علاقہ نہیں ہوتا۔ اس کے بر تکس سارتر کا خیال ہے کہ جب کوئی مخص کی کام کا ارادہ کر تا ہے تو این فعل ے تام ویا کے لیے ایک راستہ جویز کرتا ہے۔ مثال کے طور پر ایک انبان کا کمیونسٹ ہوجانا تمام دنیا کو کمیونسٹ فینے کی دعوت دیتا ہے۔ مخص آزادی این ساتھ بھاری ذمہ واری لیے ہوئے ہے۔ یہ مج سے کہ دنیا کی کوئی قدر ایس نیس جو انسان نه بناتا مو، لیس قدر بناتے وقت وہ معاشرے کے تقاضوں کو نہیں بول سکا ہے۔ معاشرے کے نقاضے، بہرمال کوئی میر دنی عناصر نہیں ہیں جو ارادوں کی بالجبر تقیر کرتے ہیں۔ معاشرے کے تاف ہم آزادانہ اختیار کرنے وائیس، ان کی حکیق می ایک طرح سے وجودی فرد خود کرتا ہے۔ اس اعتبار سے سارتر کے نظام قکر میں وجود بغیرہ یا ساجی فرد کا تصور بھی بوی اہمیت کا حال ہے۔ فرد کی فیر سے وابطی برمال لازی ہے۔ اس کی حربت کا معاملہ مجی متعل فیر بی کے رحم و كرم ير ب- فير ع مراد افراد بي جو ساج كو تفكيل دية بي- مارز كها ب كد ميرا دجود ايك بديكي امر واقعد ب، ليكن يد علم كديس موجود مون، مجھے فیر کی نظروں سے ہوتا ہے اور یہ اصاس مجھے اس وتت ہوتا ہے جب میں دوسروں کی تکابوں میں آجاتا ہوں۔ انبائی زیرگی میں اس کے كردار ك مختف ببلو مثلا شر مندكي، فلاح و بهدد، عشق و محبت، آزادي اور معروض اقدار کے تصورات کی توجیہ ای تصور غیر سے کی ماکتی ہے۔

اس کی زعرگ عی فیرک موجودگی اور فیر کا وجود بہرکیف رحمت بھی ہے اور زحمت بھی۔ یہ فرد کی آزادی کا اثبات مجی کرتا ہے اور اس کی محروحیت و محدودیت کا باحث بھی ہوتا ہے۔

جريل: ديكم لاكد

جبرميه: يه اسلاى فرقه سئله تقدير برايخ مخصوص طرز فكر اور عقيده كے باحث وجود عن آيا۔ اس كا نقط نظريه تماكه بنده اين افعال عن مجور محض ہے۔ نہ اس میں قدرت و استطاعت یاک جاتی ہے نہ ارادہ اورنہ افتیار۔ اللہ تعالی افعال کو انبان میں اس طرح پیدا کردیا ہے جس طرح تمام دوسری موجودات میں مثلاً ورفت میں مطنے، ید میں حرکت کرنے، سورج می طلوع موتے اور یائی میں بہنے کا فعل خدا بی کا بابند کیا ہوا ہے۔ اس طرح انبان کے تمام افعال بھی اگرچہ انبان سے بی منبوب کیے جاتے میں کین در حقیقت ان کے ایجاد کا تعلق ذات خداد ندی سے ہے۔ الل سنت مجی اس بات کے قائل میں کہ بندوں کے افتیاری اور غیر اختیاری افعال اللہ بی کی طرف سے وجود میں آتے ہیں کیونکہ اللہ کے تھم کے بغیرید مجی نیں بل سکنا لیکن ساتھ ہی اس بات کے بھی قائل ہی کہ وہ اللہ کے بیٹے ہوئے ارادہ جربہ کو ہر کام میں صرف کر کتے ہیں لیکن یے نظریہ، جربہ عقیدہ کے خلاف ہے۔ اشعریوں کے نزدیک انسان کی اللہ علی مجود جبکہ قدرے مقیدہ جربے کی مین ضد ہے۔ جربے کا ایک فرقہ جو جریہ فالعہ کے نام ہے موسوم ہے بخامیہ جرکا قائل ہے۔ اس کے نزدیک انبان اور جادات می کوئی فرق نہیں۔ دوسرا فرقہ جرید متوسط کہلاتا ہے جو اس بات کے قو قائل میں کہ انسان کے یاس افتیار ہے لیکن وہ یہ نیں مانے کہ انبان اٹی اس ملاحیت سے قائدہ افعا سکا ہے۔ اس فرقہ کے بانی اولین کے بارے میں مخلف رائیں ملتی میں لیکن اس بر سب كا اتفاق ہے كہ جم بن صفوان نے اس عقيدہ كو اتا فروغ ديا اور ايخ ہم لواؤں کی اتنی بوی تعداد پیدا کرلی کہ اس کو عقیدہ جر کا پانی قرار دیا جانے لگا۔ اس فرقہ کو جمیہ بھی کہتے ہیں۔ عقیدہ جر کے علاوہ جم بن مفوان کے بعض اور مخصوص عقائد سے تے:

- (1) جنت و دوزخ بالآخر فا موجاكي عمد واكى كولى چيز نيس ب-
- (2) خدا کی صفت کلام قدیم نیس بلکه مادث ہے۔ اس باعث ان کے زرکی قرآن کلول ہے۔

(3) يروز قيامت رويت الي محال بـ

(4) الحان صرف معرفت كا نام ب اور كفر صرف جهل كار چنا في جو يهود حضور اكرم صلى الله عليه وسمل كه اوصاف ب باخر غي وه موس في مال يقين آ محضور كم اوصاف ب مكر غير وه مجرك به بكمال يقين آ محضور كم اوصاف ب مكر غير وه مجرك بهره ور غير .

نہ کورہ بالا مقائد ایے ہیں جن میں بہت سے دوسرے فرقے جم کے ہم نوا نے محر جمیے کا انتیازی مقیدہ جس میں اس کو سب سے زیادہ شہرت حاصل ہوگی وہ نظریے جر تھا جس کی وضاحت سطور بالا میں ہوگئ ہے۔

جر ملزم (صحافت): صمافت ایک فن (Art) مجی ہے اور پیشہ (Profession) بھی ہے جس کے ذریعہ واقعات اور آراء کی ترسل کا کام لیا جاتا ہے اور ان آرا اور واقعات کو ایک مخصوص اور جامع انداز میں عام تعلیم باتا ہے اور ان آرا اور واقعات کو ایک مخصوص اور جامع انداز میں عام تعلیم ایف لوگوں تک بینجایا جاتا ہے۔ حمر ہندو متان کے آخری کورز جزل راجگوپال اچاری کے خیال میں جر نلزم ایک آرث ہے۔ وہ خود بھی ایک محتمر صحافی تھے اس لیے جر نلزم کے تعلق ہے ان کی تخریح کی بہر حال ابھیت ہے اور اے آرائی کے ماتھ نظر انداز بھی فیس کیا جاسکا۔ جباں تک عمری صحافت کا تعلق ہے اس کا رجمان پیشر صحافت کا تعلق ہے اس کا رجمان پیشر میں بیا جاتے ہیں۔

معری سمانت کا آغاز ہوروپ میں ہوا اور اخباروں کے چیش رو
دو دیواری ہوسٹر تنے جو مجلی بار 1566 میں اطالوی شہر ویشی میں عالم وجود
میں آئے۔ اخمیں Notize Scritte (تحریری اطابات) کہا جاتا تھا۔ ان کو
عام جگہوں پر چہاں کیا جاتا تھا۔ جو لوگ ان دیواری ہوسٹروں کو پڑھنا
چاہتے تنے ان سے علامتی طور پر ایک چھوٹا سکہ وصول کیا جاتا تھا جس کو
کڑیٹا (Gazetta) کتے تھے۔ اٹلی عمل یہ اخباری ہوسٹریا خبرنامے کافی متبول

پہلا اساطیری صحافی: قدیم زائد میں فہروں کی زبانی ترسل ہوا کرتی فی ہوا کرتی فی بادشاہ اور جاگیردار پیغام رسانوں کے دربید فہروں کو عام کرتے ہے۔ شامی فرمان عام جگیوں پر پڑھ کر ہے پیغام رسال سناتے تھے۔ ہندستانی اساطیر میں نارد کو چلتے گھرتے افباد کی حیثیت عاصل فتی جو ایک رش تھے گھر حدید اصطلاح میں افھیں ایک ہافیر ربورٹر کیا جا سکا ہے۔ وہ زمین اور

آمان کی سر کرتے رہے تھے اور ایک جگہ کی خبر دوسری جگہ کک پہناتے
تھے اور کی ہے بھی دخمی نہ رکھتے تھے۔ اخمیں کاجہ پہیا (پیٹانیوں اور عام
ہے پارکرنے والا) کہا جاتا تھا۔ نارو بی دیو تاؤں، راکشوں اور عام
ادمیوں کو کیساں طور پر باخر کیا کرتے تھے۔ وہ تازعات پیدا کرنے کا
سب بھی بختے تھے اور بہ ٹازعات بالآخر امن و دو تی پر فتم ہوجاتے تھے۔
وہ موسیق کے دلداوہ تھے اور ہر دفت اپنے باتھ میں وینا لیے رہتے تھے
بس سے وہ اپنی آمد کی خبر دیا کرتے تھے۔ ان کے لیے ایک بہہ سے
دومری جگہ جانے کا کوئی مسئلہ نہ تھا۔ وہ بادلوں پر چٹے تھے اور اپانیک
آسان سے زمین پر افر آتے تھے۔ وہ جباں بھی جاتے ان سے پہلا موال
کی کیا جاتا کیا خبر لاتے ہونارد؟ وہ ایک شرح بر خلست تھے اور نانسانی اور
کمائیوں کے خلاف تن خبا جہاد کرتے تھے۔ ان کا طریقہ کار یہ تھا کہ نگل
کی مربلندی کے لیے تازعہ یا جگوار پر ایک جاتے۔

موجودہ جرنزم کا طریقہ کار بھی قریب قریب ایا تی ہے۔ افیادات میں سای تازعات، سابی اختافات، ضاوات اور حاوجت کی فیروں اور ان پر کیے جانے والے تبروں کی اشاعت کے طریقے نارد بی کے طریقہ کارے کانی مماثمت رکھتے ہیں۔

چرمیہ: جریہ جرا سے مشتق ہے، جس طرح مسلمانوں پر زکوۃ فرض ہے اس طرح اسلای عکومت عی غیر مسلم رعایا پر، جن کے جان و بال اور عرب و آبرو کی حفاظت حکومت کے ذمہ ہے، ایک سالانہ تیکس عاید کیا جاتا ہے اس کو جربہ کہتے ہیں۔ بقول اہام راغب اصفہانی، اس تیکس کا نام جرب اس لیے ہے کہ یہ ذمیوں کی جان و بال کی حفاظت کا بدل ہے۔ مکومت وقت کو وہ یہ تیکس حافقت اور اپنی حفاظت کے لیے اوا کرتے ہیں۔ مولانا اشرف علی تفاوی نے جربہ کو وہ بال بتایا ہے کہ جو ذی پر عاید کیا جاتا ہے۔ اس خراج یا خراج الراس بھی کہتے ہیں۔ بلاذری نے افزح البلدان میں نقل کیا ہے کہ جب محابہ کرام جگ برموک کے باعث الل حمص کو چھوڑنے کیا ہے کہ جب محابہ کرام جگ برموک کے باعث الل حمص کو چھوڑنے برجب محابہ کرام جگ برموک کے باعث الل حمص کو چھوڑنے برجب بھرری کی وجہ سے اان کی حفاظت خیس کر سکتے۔ جربہ یعنی حفاظتی تیکس ہر بم جوری کی وجہ سے این کی حفاظت خیس کر سکتے۔ جربہ یعنی حفاظتی تیکس ہر حفاظت اور ذمہ داری جس آباد قبول کرسے۔ آباد ذکی کی جان و بال کی حفاظت نے کہا جاتا ہے۔ جرب اس کو مت کا حفاظت اور ذمہ داری جس آب خوب بی وصول جائز نہیں ہے۔

جمالیات : فلفه ی وه شاخ جس کا تعلق آرث ی نومیت اور تقید ے ہوتا ہے۔ قدیم دور میں آرف کے معنی فطرت کی تصویر کئی کے سمجے جاتے تھے۔ اس تعور کو سب سے پہلے اظاطون نے پیش کیا اور پھر ارسطونے اے رق دے کر ایلی تعنیف مشعریات (Poetice) میں پیش کیا۔ موجودہ دور کے فلفول مثلاً کانف، شلک، کاسر بر وغیرہ نے اس کے تحلیق اور علاماتی یا رمزی (Symbolic) پہلوؤں یر بھی کافی زور دیا ہے۔ جالیات میں بنیادی سکلہ حن کی نوعیت ہے۔ حن کے بارے میں بنیادی طور پر دو نظریے ہیں۔ ایک ہے خارجی یا معروضی (Objective) جس کے مطابق حن کمی شے کا خارجی عظیم ہوتا ہے اور اس لیے اس کا تجوید كرنے يا يركھے كے ليے تعلف نظر بھى فارقى موتا طابيے۔ دوسرا نظريہ دافلى یا موضوی ہے۔ اس کے مطابق حن مشاہرہ کرنے والے کی آگھ ٹی ہوتا ہے۔ جو چیز مثابہ کو خوبصورت نظر آئے وہی حسین ہے۔ فارجی نظریے كى جمايت مين افلاطون، ارسطو اور لسنك وغيره چين بين تع اور داخلي نظرے کے علم برداروں میں برک (Berke) اور ہوم وغیرہ سرفیرست تھے۔ کانٹ ان دونوں کے نج میں ہے۔ اس کا کبنا ہے کہ داعلی کیفیت واے کھ مجی ہو حن کا تعین کرنے کے لیے اس کے قبول عام ہونے کا لحاظ رکھنا ضروری ہے۔

و کھیلے سو سال میں جمالیات پر کافی کام جوا ہے۔ ان میں کروپیے (Crocei)، کانگ ووڈ، کامیر ر ڈیو کی وغیرہ قابل ذکر ہیں۔

چٹاڑہ: انسانی سان کے بارے میں جو معلوات کمتی ہیں ان میں ہر جگہ اس دنیا کے بعد دوسری زندگی کا تصور لما کے بعد دوسری زندگی کا تصور لما کے اور ای لیے ہر زمانہ میں دوسری دنیا کے لیے بیٹی سے انظام شروع ہوجاتا ہے اور مرنے والے کو برے انہمام کے ساتھ رفصت کیا جاتا ہے۔ مرنے کے بعد جو رسومات رائج ربی ہیں ان میں بنیادی خیال بید ربا ہے کہ مرنے والے آرام کے ساتھ اس دنیا سے دوسری دنیا می سدھاری اور ان کی عاقبت مینی دوسری دنیا کی زندگی کو بہتر سے بہتر بنایا جائے اور بید کوشش کی جائے کہ کہیں مرنے والے کی دوسری دنیا کی تری کو بہتر سے بہتر بنایا جائے اور بید کوشش کی جائے کہ کہیں مرنے والے کی دوس والی آگر

مرنے کے بعد جو رسوم دنیا علی رائج رہے ہیں ان علی سے عام بید ہیں کہ مردہ جم کو دفن کردیا یا جا ویا جاتا نے اور بعض فداہب علی

(مثلاً زر تشتیوں میں) الممین سمی خاص مقام پر کھلا چھوڑ دیا جاتا ہے تاک مره، چیل کوے وغیرہ اسے نوبی کھائیں۔ جنازوں میں بھی چند ہاتیں ہر مجکہ مشترک ہی مثلاً مرنے کے بعد جم کو تھوزے عرصہ کے لیے کھلا ر کما جاتا ہے تاکہ لوگ آخری دیدار کر سکیں۔ اس کے بعد مردے کو تبلایا جاتا ہے۔ اس لیے کہ یہ عام خیال ہے کہ مرنے کے بعد آدمی نایاک ہوجاتا ہے۔ بعض لوگ تو مردہ جم کے قریب بھی نہیں جاتے۔ عشل کے بعد میت کو صاف کیروں میں لیٹ کر، خوشبو اور پھولوں سے علا جاتا ہے۔ پھر جنازہ آفری رسوم کے لیے تیار ہوجاتا ہے۔ جنازہ جنز سے ہے جس کے معنی میں چھیانا، وُھانیا۔ جنازہ پر نماز یا دعاکی وغیرہ برطی جاتی بن اور پھر اسے دفن کردیا جاتا ہے۔ غیر مسلم کی میت کو جانے ک صورت می بڑیاں جع کرے اٹھیں سمندر یا کی مقدس دریا میں وال دیا جاتا ہے۔ بعض حالات میں بریاں جلا دی جاتی ہیں۔ قدیم دور میں بے تصور عام تما كه مرف والے كى روح زنده انسانوں كى جدرد اور دوست بعى ہو عتی ہے اور و ممن مجی اور ای لیے بیشہ یہ کوشش ہوتی تھی کہ وہ والی ند آجائے۔ ای لیے مرنے والے کی قبر کے پاس کمانا، کیرے اور دوسری چزیں رکھی جاتیں کہ وہ دوسری دنیا میں آرام سے پہنے جائے۔ بعد من لوگ مرنے والے کی روح کے لیے دعائیں ماگئے اور فیرات وغیرہ كرنے محد فراعين معر كے دور في جنازه كا زبروست اجتمام بوء تا۔ آج بھی قاہرہ میں اہرام کے پاس وہ کرے محفوظ ہیں جن میں نعشیں رکھی جاتیں اور پھر اقعیں می بناکر وفن کرنے کے لیے تیار کیا جاتا۔ اس زمانہ میں فراعین اور ان کے امرا کے ساتھ نہ سرف ہر مشم کی کھانے سے ک چزیں بلکہ مویش، برندے اور آرم کی طرح طرح کی اشیا مجی وفن ک جاتیں بلکہ بعض صور توں میں دوسری دنیا میں ضدمت کے لیے لونڈی، غلام بھی وفن کرویے جاتے۔ بعض صورتوں میں ان غلاموں کے مجمع اور تصويرين بناكر دفن كردي جاتين-

موجودہ دور میں بھی اکثر نداہب میں قدیم رسوات آج تک چلی آری ہیں۔ رومن کیتولک ندہب میں مرف والے کی روح کے لیے دعا بانکی اور عزیز و اقارب کو مبر کی تلفین کی جاتی ہے۔

جشت: جنت ال باغ كو كتة إلى جهال در خول في زيمن كو چها ركما مو ليكن الل كى لعتيل بم سے مخل ركم كئ جي جيماك قر آن مجيد كر الله ارشاد سے فاہر سے: "كوئى معلس نيس جاناك ان كے ليے كين آنكموں

کی خوندک سے چمپا رکمی ہے"۔ اسلامی مقائد کے مطابق روز محر کے حاب مثاب کے بعد کیکوار اندانوں کو ان کے اعمال حدد کی جرا بی مقت النوع نعتوں اور آماکٹوں سے حرین ایک ابدی و داگی فمکانہ مطا بوگا۔ اس مقام کا نام جنت ہے۔ قرآن پاک بی بے لفظ مختف شکلوں بی (مفرو، مرکب واحد اور جع) ایک سو انجاس بار ندگور ہوا ہے اور ہر جگہ اس سے مراد آنے والی زندگی کا وہ فیر فانی کمر ہے جو ہر قم کے آزار و پریشانی سے پاک ہوگا۔

قرآنی تغییات سے بنت کا جو تصور قائم ہوتا ہے اس کے مطابق وہاں فلک رفعت محالت، سرسبر و شاداب باغات، بہتی نہری، سونے چاندی کے ظروف، زر و جوابر کے اسہب، طبور کے زمردی و بادری پیالے، حسین مہ جبیں بیکات غرض وہ سب کچھ ہوگا جبال کیا۔ انسان کا طائر خیال پرواز کر سکتا ہے۔ وہاں کین، بغض، حمد اور رفک کا گزر تک نہ ہوگا۔ وہ مقام امن و سلامتی کا گہوارہ، مقام رممت، مقام فور، مقام رضوان، مقام طیب و طابر، مقام تسیح و جلیل، مقام قرب خداوندی اور مقام امن ہے۔ رسول آگرم صلعم سب سے پہلے بنت می داخل ہوں گور وہ فردوس میں جے جلال کبریائی کے نور سے منایا گیا ہے اور جس کے درمیان ایک غرف انور رضا کا ہے اور اسے امام محدود کہتے ہوں وہاں تشریف رکھیں گے۔

بنت کا محل و توع عام طور پر بلند ترین آسان کے اوپر اور عرش افجی کے بیان کیا جاتا ہے۔ حسب مراتب بنت سات طبقوں پ مشتل ہے۔ ان محلف المدارج جنتوں کے نام بید جین : بنت الفردوس، بنت هیم، وارافخا، بنت الماوی، وارالسلام، علیجین۔ ان میں سے فرودس اور عدن کو جنت کا بلند ترین ورجہ قرار دیا حمیا ہے جو ہافتلاف ساترین آسان یا اس ہے باورا ہے لیکن بید مسلم ہے کہ عرش سے بیخ ہو ساترین ایس ہے بیض المل جمین نے بہت کے آئھ ورج بیان کیے ہیں : جو بید جس بین (1) عدن، (2) بنت الماوئ، (3) فرووس، (4) قیم، (5) وارالقرار، ور) وارالحرار، (8) وارالخرال،

جنت کے انعامات کی فہرست میں سب سے اہم اور آخر چز مقام رضوان ہے لیمی اللہ جل شانہ کا اپنے بندے سے داخی اور فوش ہونا کہ اس کے بعد نہ مجمی وہ اپنے بندے پر عماب فرمائے گا نہ اس سے ناداخش موگا بلکہ اے اپنی رضامندی اور فوشنودی کی لازوال دولت حطا فرمائے گا۔

قرآن مجید کی طرح امادیث می مجی بنت کا بکشت ذکر آیا ہے۔ طرائی
اور شعرائی نے بنت کے تعلق سے بہت سے نکات میان کیے ہیں۔ بیسے
بنت کے مختلف طبقات یا مقامات تک مختلف کے لیے آٹھ بوے وروازے
ہیں اور ان وروازوں کو کھولنے والی چائی کے تین دندانے ہیں جو ایک
صدیث میں بیان ہوئے ہیں۔ اور وہ یہ ہیں: (1) توحید کا اقرار، (2) اطاعت
خداوندی اور (3) تمام غیر شر کی کاموں سے احزاز۔

جنت علم الكلام كا ايك باب النزاع سئد ہے۔ جمبور علا كن نزديك وہ ازل سے موجود ہے اور ابد تك رہے گيا۔ ليكن معتزله كے خيال مى جنت اس وقت موجود فيس ہے صرف قيامت ميں تخليق كى جائے گيا۔ اى طرح معتزله رويت بارى تعالى كے بحى محر بيں۔ حقدين اور متافرين اشاعرہ كے بحى اس بارے ميں كچھ مخصوص افكار و معتدات بيں متافرين اشاعرہ كے بحى اس بارے ميں كچھ مخصوص افكار و معتدات بيں مشاعر على وركام و عقائم كى كابوں بيں طاح كيا جاسكا ہے۔

جنت کے ذکورہ بالا حقائق کتاب و سنت میں بہت شرح و بسط
کے ساتھ ذکور ہیں۔ ان پر بعید ایمان بالنیب اور عین البقین رکھنا ہر
مومن کے ایمانی سلسلہ کی ایک اہم ترین کڑی ہے۔ آخرت کا پہنا مرطلہ
قبر یا عالم برزخ اور دوسرا قیاست یا روز محشر ہے اور اس آخر الذکر مرطلہ
ہے لے کر ابدالا باد تک کی جنت یا دوزخ کی زندگی ہے جس کے بعد پھر
و دل کے در بچ ہمہ وقت کھلے دجے ہیں اور اس کے باعث وہ اپنے
فرائش میں چوکس اپنے مقصد تحلیق ہے باخبر، اعمال حشہ کے لیے ہمہ
تن سرگرم اور سیکات و بدا عمالیوں سے رات کی تاریکی اور خلوت و جہائی

جنت (غير اسلام): دنيا ك تقريباً تنام ذابب بن اس دنيا ك بعد ى زندگى كا تصور موجود ب اور اى ك ساتھ بك لوگوں ك كي بهتر زندگى اور كناه گاروں ك ليے تكفيف، معيتوں اور سزاكا بحى تصور بليا جاتا ہے۔ يبودى اور عيدائى خابب بن نيك لوگوں كو مر فى ك بعد الحل ترين مرت حاصل ہوگى اس ليے ك دو الى آتحوں سے خداكا جلوه دكي كس كے۔ اكثر عيدائيوں كا حقيدہ ب كد تياست كے بعد انسائى اجمام پاك كرف كے بعد انسائى اجمام پاك كرف كے بعد جنت بن ابنى روح سے بحيث كے ليا ديے جائيں كے۔ رومن كيتوك غدب كا يہ حقيدہ ب كد مرف كے بعد انسائى روح عالم كرف كے بعد انسائى روح عالم رومن كيتوك غدب كا يہ حقيدہ ب كد مرف كے بعد انسائى روح عالم

برزخ سے گزر کر اور پاک کرے جنت میں داخل کی جاتے گ۔

اکثر خاہب میں اس جنت کا تقصیلی ذکر مجی ملا ہے جس میں ہر حم کا بادی آرام میمر ہوگا۔ عیمائی اس کابیتین رکھتے ہیں کہ جنت میں سونے کے مکان اور سز کیس ہوں گی۔ ہر حم کی شراب، کھانے وغیرہ میمر ہوں گے۔ ہر حم کی شراب، کھانے وغیرہ میمر ہوں گے۔ زر تشتی خربت کے دیرہ یہ لمنے ہیں کہ جنت میں جنینے ہے گررا ہیں اور وحوں کو ایک بی مراملا (Bridge of the Requiter) کہ ہے گررا ہوگا جس پر سے نیکوکار تو آسانی ہے گرر چاکیں گے اور نور اور فوشیوں سے بھری جنت میں جنی جا کی ہے گری بنت میں جنی ہوتی ہے کر کئیس گے۔ ہندو فحر ہیں اور بدھ ازم میں جنت کی خوشیاں عارضی ہوتی ہیں تاو فتیکہ با ر بار پیدا ہونے کا جمجنجسٹ ختم ہوجائے۔ موکش چاہے میں حافظ یا جنت میں گین کی انجام ہے۔

چؤئی امریکا۔ فن تعمر: کولبس اور پر دوسرے یوروئی باشدوں کے جؤئی امریکا میں آنے سے پہلے موجودہ بنس یا میکیو، ہندوراس اور کا دور سے اور کی بایت تقدیم تہذیب بائی جاتی تھی۔ یہ لوگ بایا، ایز تک وفیرہ کہلاتے ہیں۔ اس پورے علاقے کو میسو امریکن کمتے ہیں۔ قدیم زمانے کی جو محارتی باتی رہ گئی ہیں وہ زیادہ تر نہ ہی ہیں اور ایرام کی شل کی ہیں۔ محر صورت اور استعمال دونوں کا لا سے ہموک اہراموں سے الگ ہیں۔ یہ کول مربع یا مستعمل سطوں پر سبتے ہوئے ہیں اور ان کا اوپ کا مراسطے عامر استعمال سطوں پر سبتے ہوئے ہیں اور ان کا اوپ کا مراسطے عامرا کے معنوی نیلے ہیں جو عبادت کے لیے کا مراسطے عاتے ہے۔

سب سے پراتا ابرام جو طا ہے وہ کویل کویل کو گرا تھا۔ اس کا کہلاتا ہے جو پہلی اور دوسری صدی عیسوی کے درمیان بنایا عمیا تھا۔ اس کا بھو تھر سے جو پہلی اور دوسری صدی عیسوی کے درمیان بنایا عمیا تھا۔ اس کا بور کے بھر رکھ بھو تھی۔ اس کے بعد کی عمارت شدی ہواکان (Teotihuacan) ہے جہاں ایک بہت بڑا ابرام ہے۔ یہ 60 میٹر او نچا ہے اور 330 مراح میٹر کے مراح پر تائم ہے۔ یاج منزلیں ہیں اور مغرب کی سعت سے ایک میٹر می ہم جس سے اوپر کی سطح پر تھی سے بیا۔ ایک اور مغرب کی سطح پر تھی سے بیاں اور مغرب کی سطح پر تھی سے بیاں اور میٹی صدی کے درمیان تغییر ہوا تھا چا تھا جا تا ہوا کہ اور میٹر سے درمیان تغییر ہوا ہوا جا کہ تا سے کہ سے بی کی مندر ہے جس میں پھر سے تراشے ہو کہ مانوں کے درمیان اور جا کا تراشا ہوا

چوتھی مدی میسوی میں بیاں ما تہذیب ابحری اور اس نے ان ابراموں کو ایتالیا۔ مایا کے ابرام کی قدر اوغے ہوتے ہیں۔ مایا لوگ شمری ریاستوں (City States) می رجے تھے جو اس سارے علاقے میں پھیلی ہوئی تھیں۔ ہر ریاست می ابرام، معید یناه گاہیں، عدالتیں اور عل ہوتے تھے۔ محل اکثر کی مزلہ ہوتے جن میں کی کرے ہوتے۔ بعض تو اندجرے اور ناقابل رہائش ہوتے جبال غالبًا سامان رکھا جاتا ہوگا۔ یہ عارتمی پھر کی بن میں اور جونا اور ریت استعال کی متی ہے۔ وافلے کے لیے کمائیں ٹی ہوئی ہیں۔ محمد سازی بہت اعلیٰ یاب ک ہے اور عار توں ک علوث کے لیے یہ جگہ جگہ استعال کیے گئے ہیں۔ مایا عبد میں کوہ لبان میں ایک مجر پیدا ہوا جو زیونک (Zapotic) کہلاتا ہے۔ اس بہاڑی پر ب حاب چورے سے بن جو ایک دوسرے کے ساتھ سٹر جیوں کے ذریعہ ملائے مے ایں دور کا ایک اور کیر تاجن قوم کا ہے جو نوٹونیک (Totonac) كبلاتا ہے۔ ان كے يہاں طرح طرح كى ب شار عارتي مجى تحي جني مجموں سے سجایا کیا تھا۔ یہ بانجوس اور میمٹی صدی عیسوی میں تقییر ہوئی تھیں۔ وسویں صدی عیسوی علی شال سے حملہ آور آنے شروع ہوئے۔ ان می سب سے اہم ثالثک (Toltics) تھے۔ انھوں نے شہر علا (Tula) کی بنیاد رکمی تھی اور ایک نہایت عالیشان ابرام بنایا تھا جے مجسموں ے حلامیا تھا۔ جو باتات لے بس ان سے یہ مان سے کہ اس ساج میں انسانوں کی قربانی دی جاتی تھی۔ انھوں نے کچن انزا (Chichin Itsa) بر

بعى تبعند كيا تقااور دبال كالعظيم الثان نو منزلد ابرام، كي مندر اور عمارتي

ان کے تعنہ میں آئی خمیں۔

درامل اس مفروضہ کی صحت میں بیتین رکھتا ہے کہ سئلہ کو واضح اور فیر مبم فکل میں ویش کرکے ہم آو می سے زیادہ فاسفیانہ جگ جیت لیتے بیں باوجود کیہ ہمارے اندر ایک صادق یا سمج جواب مک رسائی کی معذوری اور مجوری یائی جاتی ہے۔

مور کا کہنا ہے کہ ایک بیان یا تضید کی صدات کو پہلے اور متعلقہ صادق بیان یا تضید کی صدات کو پہلے اور ہے۔ مزید برآں وہ اس خیال کا حال ہے کہ مختلف تشیہ یا بیانات، جن کو کہ ہم سب لوگ اپنی روز مرہ زندگی ہیں وضع کرتے ہیں، بلاشک و جب میں ایک کلم ہے۔ ''یہرے باتھ میں ایک کلم ہے۔ ''یہ میز ہری ہے۔ 'اگرچہ ان کی خمایل خاص کو ہم سجو میں ایک کلم ہے۔ ''یہ میز ہری ہے۔ 'اگرچہ ان کی خمایل خاص کو ہم سجو میں سی سے ہیں۔ جیسا کہ یہ واقعہ اس موقع پر بانکل خلاف توقع آشکارا ہوجاتا ہے جبکہ ہم ان کے تطعی معن و منہوم کو محدود و معین کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ایک صورت میں جب ایس سیدھے سادے اور عام فہم و ہے ضرر بیانات اس منم کی غیر متوقع جیدگی کے دکار رہتے ہیں تو پھر و بہن طور پر قسفیانہ بیانات جیسے کہ ایک شید کی بہتی اس کے درک ورحانی ہے، موادوں میں درہی خیت ہے، حقیقت ایک ہے، آخری حقیقت روحانی ہے، موادوں میں درہی خیت ہیں ہوتے، سارے تعلقات واطلی ہیں ووغی میں موتے، سارے تعلقات واطلی ہیں وفیرہ میں کی قدر ابہام اور وجیدگی کے ایک شعر ہو کے ہیں؟

ابعد الطبعیات کی نظری امکانیت کو مسترد کے بغیر مور نے اپنی افری کاوش کو غیر مرکب اورائی اور اطاقیاتی بیانات می مستعمل الفاظ و محاورات کے منبوبات و معانی کی توضع و تصر سے کے بظاہر سید سے سانے کین بنیادی طور پر تازک اور فیصلہ کن کام پر مرکوز کرنے کی کوشش کی ہے تاکہ انتظارات، ابہالت یا تضاوات کے مختف اقسام کا ازالہ عمل میں آ سکے اکثر مقابات پر مور اس وجیدگی کو سلجھانے یا مسئلہ کو حل کرنے کے سلسلہ میں اپنی معذوری و مجبوری کا معترف نظر آتا ہے جوکہ اس کی فلسفیانہ تحلیل کا کت آغاز مور نے اس طرح فلاسفہ کے گروہ میں نظری و آیای مزان کو کئی گئی تصور کو کم کرنے میں اور فلفہ کو ایک ممل فکر سے تعیم کرنے کے کاسکی تصور کو کم کرنے میں اور فلفہ کو ایک ممل فکر سے تعیم کرنے کے کاسکی تصور کو کم کرنے میں اور فلفہ کو ایک ممل فکر سے تعیم کرنے کے کاسکی تصور کو کم کرنے میں اور فلفہ کو ایک ممل فکر سے تعیم کرنے میں ساتھ ساتھ مور کے بالگل تبدیل کردے کو بالکل تبدیل کردیا ہے۔ اس نے و تکلمائن کی اینانی تحلیل کے ماہیت کو بالکل تبدیل کردیا ہے۔ اس نے و تکلمائن کی اسانیاتی تحلیل کے ماہیت کو بالکل تبدیل کردیا ہے۔ اس نے و تکلمائن کی اسانیاتی تحلیل کے منہائ کے بالا کے عراہ استوار کیا ہے جو ایک بیان کے قطعی معنی و مطبوم کا

تہذیب این تک اور ٹائک تہذیوں کے مقالمے میں کانی ترتی یافتہ معلوم ہوتی ہے۔

جميه: ويكمي جريه

حجنڈا: ، یکھے تلم۔

جېنم: ريکي دوزن۔

گی . آگ . مور (G.E. Moore, 1873-1958): مور کی . آگ . مور الل . گی . آگ . مور کرانے کے سرائن کے کرانے کے بعد ادبیات عالیہ کے مطالعہ میں معروف ہوگیا اور کائی کم عمری میں ان پر ممل عبور حاصل کرلیہ 1892 میں وہ ٹرینی کالج کیبرج میں طالب کا پر شمل عبور حاصل کرلیہ 1892 میں وہ ٹرینی کالج کیبرج میں طالب کے ساتھ قلسفیانہ سائل پر تبادلہ خیال کے مواقع میسر آئے۔ 1898 ہے ماتھ قلسفیانہ سائل پر تبادلہ خیال کے مواقع میسر آئے۔ 1898 ہے دیست کے کیبرج میں سکونت پہر بہا۔ ای دوران 1925 میں وہ کیبرج عبد میں کونت پہر بہا۔ ای دوران 1925 میں وہ کیبرج عبد میں کونت پہر بہا۔ ای دوران 1925 میں وہ کیبرج طلبات کے دوران اس نے مختلف امر کی بوخور شوں میں فلسفیانہ موضوعات پر خطبات دیے۔ وہ برئش اکادی کا ایک فیلو تھا اور اسلامی مون کی نوخور میں کی خوری کی ایک فیلو تھا اور اسلامی کی کونت کی ایک فیلو تھا اور اسلامی کی کا ایک فیلو تھا اور اسلامی کی کا کیک فیلو تھا اور اسلامی کی حد میانی میں کی دے داری بھی اس پر عائد کی گئی تھی لیکن تبلیغ دین تبلیغ دین اسلامی کا کام مور کے مزاج جوا تھا۔

مور معاصر قلفیانہ تخلیل کا بانی ہے، آگرچہ یہ تحریک و تکشفائن
کے لیانیاتی تخلیل کے منہاج سے الرپذر ہوکر قدرے ایک تی ست میں
گامزن ہوگئی ہے۔ مور کا بیادی تعلق نظر یہ تھا کہ قلفیانہ اختا فات کا ظہور
دراصل اصلاحات کو استعال میں لانے اور سائل یا سوالات کو تخلیل دیے
میں صراحت اور صحت کے فقدان کی بدولت عمل میں آتا ہے۔ قلف
بالعوم اصطلاحات یا سائل کی صحیح مافیت یا ملہوم کو معین کے بخیر مابعد
الطبعیاتی بیانات یا نظریات کا دعوی کرنا شروع کردیتے ہیں۔ چنافیہ مور نے
اپنی قلفیانہ تحریوں میں امور و وسائل کو ممکن حد بھی واضح ترین اعماد
بیان میں تنصیل کے ساتھ معین کرنے کی جربور کوشش کی ہے۔ وہ

نیں، بکہ اس کے تعلق تفاعل یا وغیفہ کا جویا ہوتا ہے۔ ببر مال تفاعل یا وغیفہ کی جویا ہوتا ہے۔ ببر مال تفاعل یا وغیفہ کی جویائی معن و منبوم کی مراحت کے سلسلہ میں مور کی والبائد سی و جبتو کے بغیر وقوع پذرے نہیں ہو کئی تحق جو تمام نظری و تیای یا بعد الطبعیاتی تخر کے لیے منہاجیاتی نیادی اصول کا درجہ رکھتی ہے۔

مور کی باید ناز کتاب اصول اظاتیات نه مرف اظاتیات کے موضوع پر بلکہ بورے فلسفیانہ ادب میں ایک شاہکار کی حیثیت رکھتی ہے۔ اس كتاب من فلسفياند غور و كركا جو نيا اعداز المتيار كيا حميا ب اس ب مثالیت کی روایت کی حزل عمل میں آئی ہے اور علم اسانیات کے فلف کا جدید دور شروع ہوا ہے۔ اصول اخلاقات میں مور نے دو تتم کے سوالوں کو سیم طور پر متعین کرنے کی کوعش کی ہے: (1) وہ کون می اشیا ہیں جنمیں اپن ذات کے اعتبار سے وجود رکھنا ماہے بعنی جو بالذات فحر کا درجہ ر کھی ہیں؟ (2) ہمیں کس تم کے افعال کرنے جا بیس جو سائب کے واعتے ہیں؟ کویا اس کتاب میں اس نے 'خیر' اور 'سائب' کے معانی ک محتیل اور تفر یک کی ہے۔ ایک طویل فشنیانہ بحث کے بعد اس نے ان ک بابت دو باتوں ير زور ديا ہے: اول يه كه خير كى تعريف ممكن فيس ب خرر ایک نا قابل تریف وصف ہے، اس لیے کہ اس کی مایئت غیر معین اور اس کا تجربہ نامکن ہے، اور جن لوگوں نے خمر کی تعریف کی ہے وہ فطرآن مفالغے کے شکار ہوئے ہیں۔ دوئم یہ کہ صرف وہ بی فعل صائب کہلانے كالمتحق ب جو زياده بي زياده فيرك عليق كا باعث موتا ب- مديد سائنی اخلاقیات کا آغاز دراصل اس کتاب سے ہوا ہے۔ مور نے معتبل ک ایک این اظا آیات کا مقدمہ لکھنے کی کوشش کی ہے جو امکان مجر سائنی مونے کا دعویٰ کر عتی ہے۔ دوسرے الفاظ میں اس نے اظافیاتی استدلال کے بیادی اصولوں کو دریافت کرنے کی کاوش کی ہے۔ اس کا مقصد اصولوں کو تکلیل دیا ہے نہ کہ ایے تائج قائم کرنا جو ان اصولوں کے استعال ے ماصل کے جاعتے ہیں۔ اہم باب مے (6) میں اس نے کھ نائج مرف كرنے كى سى كى بواس سوال كے سمج جواب سے تعلق رکتے ہیں کہ 'خمر بالذات کیا ہے ' کین یہ نائج ان نائج ہے بہت ملف یں جو عام طور پر فلسفیوں نے چیش کیے ہیں۔ اس نے ان درجات یا امناف کو متعین کیا ہے جن کے تحت فیر وشر کے تمام افکال آتے ہیں۔

جيكوبائث چ في (Jacobite Church): يه ميال چ في ك

ایک شاخ ہے۔ اس کے ویر و زیادہ تر سریا (شام)، مراق اور ہندو ستان (کیرالا ریاست) میں ہیں۔ اضمیں رو من کیتھولک اور آر تھوڈاک چرج کے لوگ فحد کیجے ہیں۔ یہ فرقہ مچمئی صدی عیسوی میں سریا (Syria) میں شخرادی تھیوڈودا (Theodora) کی مدد ہے جیکب بارادوس (Jacob) میں جگوبائش کا بطریق (Patriarch) کی مدد ہے جیلی کلیسا ہے بہت قریب ہے۔ جگوبائش کا بطریق (Patriarch) دمشق (Damascus) میں رہتا ہے گین اس کے ویرو زیادہ تر مراق میں ہیں۔ عادات و اطوار اور رسوم و روائ میں اس کے ویرو زیادہ تر مراق میں ہیں۔ عادات و اطوار اور رسوم و روائ میں ساتھ بھی ان کے تعلقات کھی بہتر ہوگے ہیں اور جیکوبائش بہت ہے نہیں مطاطوں میں بوپ کی ویروں کرنے گئے ہیں۔ یہ کروپ بھی چھوٹے بہت ہے فرقوں میں بنا ہوا ہے۔

شام کے کیتولکوں (Syrian Catholics) کا اپنا ایک الگ مر براہ بھی ہے جو پیروت شی رہتا ہے۔ ہندو سان کے جوب می مالابار علاقے میں عیمائیوں کا ایک فرق ہے جو مالابار جکوہ اس کہلاتا ہے اور یہ فرق بھی سر ہویں صدی میں قائم ہوا اور ان مالاباری عیمائیوں نے رو من کیو میں میں مدی میں ان مالاباری جکوہا کش بطریق سے تعلقات متات ہوا ہے۔ لیکن بیمویں صدی میں ان مالاباری جکوہا کش میں سے ایک بڑا کروپ مجر کیائے روم کے زیراثر ہمیاہے۔

چیمس، ولیم (James, William, 1842-1910):
امریکا کا مشہور قلفی اور اہر نفیات۔ اس کا باب ہنری جیمس اہر دینیات
قا۔ اس کا ایک بھائی ہنری جیمس امریکا کا مشہور عاول نگار گزرا ہے۔ ولیم
جیمس 1872 میں ہادورڈ ہوندرشی میں لکچر ر مقرر بوا۔ اور علم تقر تے اور
علم عضویات پڑھانے گئے۔ 1880 ہے وہ شعبہ نفیات اور فلفہ میں نمثل
علم عضویات پڑھانے گئے۔ 1880 ہے وہ شعبہ نفیات اور فلفہ میں نمثل
ہوگیا۔ یہاں وہ 1907 تک پڑھاتا رہا۔ 1890 میں اس نے ایک نہایت اکمل
پایہ کتاب 'نفیات کے اصول (Principles of Psychology) شائع ک۔
اس کتاب نے اس کی شمرت کو چار چاند لگا دیے۔ اس کتاب ہے اس کی
فلسفیانہ رجمان کا اعمازہ ہوتا ہے۔

ولیم کا طرز نگارش انجائی دلیپ تھا۔ خود نہایت مبذب تھا۔ نقط نظر کانی وسیع تھا۔ چنانچہ اس نے جلد ہی اس کی دانشوروں میں اہم مقام ماصل کرلیا۔ اس کے فلف کی تین اہم خصوصیات تھیں۔ ایک تو اداریت (Voluntarism) اور تیمرے اداریت (Pragmatism) اور تیمرے

اس کی افتانی تج بیت (Radical Empiricism)۔ شعور کے متعلق اس کی یہ رائے تھی کہ وہ بنیادی طور پر فعال، اختابی اور رواں ہوتی ہے۔ شعور کی رائے تھی کہ وہ بنیادی طور پر فعال، اختابی اور رواں ہوتی ہے۔ شعور کی ایجاد ہے۔ اس کا کہنا تھا کہ ہم کا کنات کے بے جوڑ تسلس ہے اپنی دنیا تراشتے ہیں۔ ادادہ اور دلچیں کو ابتدائی حیثیت حاصل ہے۔ علم ایک ذریعہ ہے۔ حیائی دراصل ہمارے خیالات کی راہ جی ایک مصلحت کی راہ جی مصلحت کا کام دیتی ہے۔ افکار ہے ہمارے متعاصد حاصل خیس ہوتے بلکہ اس سے کا کام دیتی ہے۔ افکار ہے ہمارے متعاصد حاصل خیس ہوتے بلکہ اس سے ایک خیال یا گلر (Idea) کا کام مرف یہ ہتانا ہے کہ ایک عملی متعد کے کیا مکن اثرات ہوں گے۔ ان ہے ہمیں کس قتم کے تحسیلت کی امری کرنی چاہیں ور حمل کے لیے ہمیں کس قتم کے حسیلت تیار رہنا چاہیے۔ علم کے بارے جس اس نظریہ کو جیس نے عملیت تیار رہنا چاہیے۔ علم کے بارے جس اس نظریہ کو جیس نے عملیت تیار رہنا چاہیے۔ علم کے بارے جس اس نظریہ کو جیس نے عملیت تیار رہنا چاہیے۔ علم کے بارے جس اس نظریہ کو جیس نے عملیت تیار رہنا چاہیے۔ علم کے بارے جس اس نظریہ کو جیس نے عملیت (Pragmatism) کا نام دیا تھا۔

جیس کی انتلائی تج بیت دراصل خالص تجربہ کا ظلفہ ہے جس میں مادرافت کے کمی نظرید کو کوئی جگد نہیں ہے۔ رشتوں کا راست تجربہ کیا جاسکتا ہے۔

جیس نے فلفہ اور تغیات پر کی کتابیں شائع کیں جو علمی طنوں میں بہت متبول ہو کیں۔

جمعیٰ : یہ وید ویاس یا بادراین کے شاکرد تھے۔ انھوں نے جمنی کو سام وید اور مہاہمارت پڑھایا تھا۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ جمنی وید دیاس کے ہم معر تھے۔ ویدویاس نے بانڈورک اور کورون کو خود دیکھا تھا۔ اس لیے معلوم ہوتا ہے کہ و جنگ مہاہمارت کے وقت رہے ہوں گے۔ ونٹر نو کم معلوم ہوتا ہے کہ و جنگ مہاہمارت کا وقت رہے ہوں گے۔ ونٹر نو کم معلوں کی رائے ہے کہ مہاہمارت کا زائد می ہوا ہوگا۔ لیکن ہندوستانی عالموں کی رائے ہے کہ مہاہمارت کا زائد می کو گئی تمن بڑار سال قبل کا ہے۔ اس لیے وید ویاس کا زائد بھی ای کے مطابق مے کرتا ہوگا۔ پانی فی نے اپنی تصفیف اشف او حیائ میں جس مجانوسوز کا ذکر کیا ہو اس کے مصنف بھی وید ویاس ہیں جن کو بادراین ویاس بھی کہتے ہیں۔ پانی فی کے زائد کے ویاس کی دائے ہونے کے باوجود کولڈ سٹ کر، بالد بوشر ن آگروال وفیرہ مالموں کی رائے کے مطابق یہ کہا جاسکا ہے کہ والد بوشر ن آگروال وفیرہ مالموں کی رائے کے مطابق یہ کہا جاسکا ہے کہ والد بوشر ن آگروال وفیرہ مالموں کی رائے کے مطابق یہ کہا جاسکا ہے کہ والی فی می کے چر بڑار مال قبل رہ ہوں گے۔

برہمہ سوتر میں ویدویاس نے بھنی کا تذکرہ گیارہ مرجہ کیا ہے اور مہاہمارت کے امثومیدھ پرہ کا باب تو بھنی کا تذکرہ گیارہ مرجہ کیا ہے ای طرح جمنی نے اپنی تصنیف 'پورہ سیا سا سوتر' میں پانچ مرجہ بادراین کا نام طرح جمنی نے اپنی تصنیف 'پورہ سیا سا سوتر' میں پانچ مرجہ بادراین کا نام جمنی کا مجرا تعلق تھا اور یہ دونوں ہم عصر تھے۔ اس نظریہ میں کوئی نتش معلوم نہیں ہوتا۔ مغربی عالموں کے مطابق جمنی میچ سے آٹھ صدی قبل کے ہوں کے کیا ہندہ میچ سے تی مطابق جمنی کا زبانہ میچ سے تین مطابق جمنی کا زبانہ میچ سے تین مطابق جمنی کا زبانہ میچ سے تین سے معلوم ہوا ہے کہ یہ یوصفر کی سہا میں موجود ہوتے تیے اور تیروں کی سے معلوم ہوا ہے کہ یہ یوصفر کی سہا میں موجود ہوتے تیے اور تیروں کی سے مطلوم ہوا ہے کہ یہ یوصفر کی سہا میں موجود ہوتے تیے اور تیروں کی سے مطلوم ہوا ہے کہ یہ یوصفر کی سہا میں موجود ہوتے تیے اور تیروں کی سے مطلوم ہوا ہے کہ یہ یوصفر کی سہا میں موجود ہوتے تیے اور تیروں کی سے مطلوم ہوا ہے کہ یہ یوصفر کی سہا میں موجود ہوتے تیے اور تیروں کی سے مطلوم ہوا ہے کہ یہ یوصفر کی سہا میں موجود ہوتے تیے اور تیروں کی سے مطلوم ہوا ہے کہ یہ یوصفر کی سیا میں موجود ہوتے تیے اور تیروں کی سے مطلوم ہوا ہے کہ یہ یوصفر کی سیا میں موجود ہوتے تیے اور تیروں کی سے میں میں میں موجود ہوتے تیے اور تیروں کی سیار کی ہوئی کی سیار کی کھر کی کی کوئی کی سیار کی کی کی کی کی کی کا کرانے کی کا کرانے کی کی کی کی کی کرانے کی کی کی کی کرانے کی کی کی کی کرانے کی کی کرانے کی کی کرانے کرانے کی کرانے کی کرانے کی کرانے کرانے کی کرانے کی کرانے کی کرانے کر کرانے کی کرانے کی کرانے کی کرانے کی کرانے کی کرانے کرانے کی کرانے کرانے کی کرانے کرانے کی کرانے کی کرانے کرانے کی کرانے کی کرانے کرانے کرانے کی کرانے کرانے کرانے کی کرانے کرانے کی کرانے کرانے کی کرانے کرانے کرانے کرانے کی کرانے کرانے

جمنی کے نام سے ان تصانیف کی شہرت ہے: (1) جمنی سام وید سنگھتا، (2) جمنی شراوت سور، (3) جمنی اشومیدھ پرو (مهاجمارت)، (4) جمنی کرمید سور اور (5) جمنی یورومیماساسور۔

جمنی کی تصنیف 'بورومیمامساسوتر' کو نظام بورومیمامسا کا متند اخذ سمجا جاتا ہے۔ اس کا زبانہ دوسرے فلسفیانہ سوروں کے باند بالکل غير متعين بي ليكن اب عام طور بريد تتليم كيا جاتا سي كديد سب ب زیادہ قدیم ہے۔ اس کے حوالے وحرم سور جیسی قدیم تعنیف میں بھی مائے جاتے ہی اور شاید چنجلی کے 'مباہاشہ' میں بھی اس کا ذکر ہے۔ اس میں 2500 سے بھی زادہ سوتر ہیں۔ ان کو بارہ باب میں تعتیم کیا گیا ہے اور سب مل کر کوئی ساتھ ولی فصلیں ہیں۔ اس میں تقریباً ایک بزار عنوانات یر بحث کی عمی ہے۔ اس لحاظ سے فلف کے سوروں میں سب سے زیادہ مخیم ہے۔ دحرم کے جانے کی خواہش سے اس کا آغاز ہوتا ہے۔ جب ہم اس متن کا مطالعہ کرتے ہی تو ۔ زیادہ تر کھے سمجھ میں نہیں آتا۔ اس کے سیجھے کے لیے ایک شرح کی امداد ٹاکزیر ہے۔ جو روائق تعبیر کو محفوظ ر محتی ہے۔ ایس احداد ہمیں شرسوای کی شرح سے حاصل ہوتی ہے۔ جو شاید 400 میں کھی گئ ہے۔ ایک روایت سے ظاہر ہوتا ہے کہ ثرسوای شاہ وکرمادتیہ کے ہم عصر تھے جس کے متعلق خیال کیا جاتا ہے كه كيلي صدى ق.م. عن بوا بوكا- شربعاشيه (تنير) كي شرح بربعاكر اور کادل نے دو طرح ہے کی ہے جو ایک دوسرے سے بنیادی پہلو میں اختلاف ر محتی ہیں۔ اس نظام کی اور بہت می تصانف کا حال معلوم ہے لین یہ سب ابی تھر کے میں جمنی کے سور کی ترتیب کی میروی کرتے

ہیں۔ دوسری مختف آزاد تصانیف بھی موجود ہیں جو جمنی کے ظام کے تعیام کے تعیام کے تعیام کے تعیام اور ڈہی رسوم کے دستورالعمل کے طور پر مغید مطلب ہیں۔
میماسا کی تعلیم کا خاص متعمد وید کی سند کو مستقل بنیاد پر قائم کرنا ہے لیکن کلیٹا ادعائی خیالات کی بنا پر الیا نہیں کیا جاتا۔ اس کے لیے حقل بنیاد کی سائل ہوتی ہے اور بحث کی جاتی ہے کہ اس کا نظام محض طے شدہ فیصلوں کو چیش کرنے کے لیے تعییل ہے بکد مدلل محقیقات کے لیے ہے۔
ذرائع فہوت یا 'پرمانوں کی جماحت بندی میں اکھشاف کے ساتھ ساتھ جو ادراک اور استحاج کو شائل کیا گیا ہے ہے خود اس کی ویل ہے۔

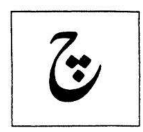
جين وهرم: ويكي كليدى مضون ندابب، اددو انسانكلوبيذيا، جلدسوم-

جیو آتما: نیائے، ویطیشک ایک دوای روح یا جیوآتنا میں یعین رکھتا ہے اور شعور کو اس کی ایک ممکن مفت قرار دیتا ہے جس کے متعلق بیہ بیان کیا جاتا ہے کہ بید شعور تمام زندگی کے عمل کی بنیاد ہے۔ اس کے علاوہ جیوآتما کی اور دوسری پانچ خاص شفات نفیات سے تعلق رکھتی ہیں، وہ جی محبت، نفرت، سکے، دکھ اور ارادہ۔

نہ کورہ بالا صفات میں جمیان اور ارادہ علی التر تیب و توف اور
ارادی قوت سے مطابقت رکھتے ہیں اور باتی چار صفات کو جدید علم کی
روشنی میں یہ خیال کیا جاسکا ہے کہ وہ تلبی کیفیت سے متعلق ہیں یا
جذباتی ہیں۔ رفجت اور نفرت بالتر تیب سکھ اور دکھ کے نتیج ہیں۔ ہم ان
چیزوں کو چاہتے ہیں جو ہمیں سکھ دے چی ہیں اور ان چیزوں کو حمیں
عیاجے جو ہمارے دکھ سے ربط رکھتی ہیں۔ علم، احماس اور ارادہ کی تمین
صفات کی خاص صورت میں ایک معین ترتیب سے ظبور پذیر ہوتی ہیں۔
پہلے علم اس کے بعد خواہش اور آخر میں ارادہ۔ کی شے کی ضرورت
محسوس ہونے سے چیئتر ہمیں اس کا علم حاصل ہونا چاہیے اور اس ضرورت
کی تشفی کی خاطر ہم کام کرنے کا ارادہ کرتے ہیں۔ اس طرح حمیان اور
ارادہ کے درمیان واسطہ کا کام احساس انجام دیتا ہے۔ وقوف کی نشیات پر
بیث کرنے سے چیئتر علم صفوری (انوجو) اور علم مثالی (سمرتی) کے
درمیانی فرق کو واضح کرنا ضروری ہے۔ اول الذکر اپنے چیچے ایک نشان یا

ار تسام چھوڑتا ہے۔ جس کو جمادتا یا سنسکار کہتے ہیں جو جو آتما ہیں رہتا ہے اور جب تازہ کیا جاتا ہے تو پہلے حاصل کیے ہوئے علم کی یاد دلاتا ہے۔ اس کو سمرتی یا حافظ کہتے ہیں۔ اس بھاوتا جیو آتما کی ایک ساتویں صفت ہے۔

نیائے، ویشیک بی جس کو خدا تعلیم کیا جاتا ہے اس کو آتا کے ساتھ ترتیب دیا جاتا ہے اور جو آتما یا افرادی روح ہے متاز کرنے کے لیے اس کو پرم آتما کہا جاتا ہے۔ دوسری جو آتماؤں کی طرح وہ بھی ابدی ہے اور بر جگہ موجود ہے۔ اور اگرچہ شعور اور نہتی اوصاف دوای طور پر جیو آتما کی خصوصیات ہوں یا نہ ہوں محمر پرماتما کی ہے دوای صفات ہیں۔ اس کا محیان نہ مرف ابدی ہے بکہ کلی اور کائل بھی ہے۔ وہ خواہش کر سکتا ہے اور ارادہ کر سکتا ہے لیکن جو آتما کی طرح اس کو سکھ یا دکھ فیش ہوتا اور کوئی بری خواہش یا سک خود کی بین آسکتی۔ اس میں شک فیل بری خواہش یا سلم و انسان کی شکل و فیل کہ کہ کہ اس کو انسان کی شکل و صورت پر قیاس کیا جائے لیکن اس کو آتما کہ کر کا طب کیا محمیا ہے جو اسان کے طرح در خیال دلاتا ہے۔



چر 3: بیمائی ذہب پر عقیدہ رکنے والے لوگوں کا مجموعہ چرچ کہلاتا ہے۔ اس کا قدیم روائی تصور یہ ہے کہ چرچ اس ذہب پر عقیدہ رکنے والوں کی کیونٹی ہے جس میں زعمہ اور مردہ سب شائل ہیں اور جن کے سربراہ حضرت عیلی مسیح ہیں۔ اس عقیدہ کی بنیاد انحول نے اپنے حواریوں کے ذریعہ رکھی۔ یہ ایک عادفانہ جماعت ہے لینی اس کا عقیدہ حواریوں کی جماعت کا عقیدہ حواریوں کی جماعت کا عقیدہ ہے۔

چی کی جاد بچائیں بنائی جاتی ہیں یہ ایک ب (متد)، مقدی ب (مقدی بتیاں بیدا کرتا ہے)، ہد کیر ب (ذات، پات، نسل، قومیت بر چیز سے بند) اور اس کا سلما دواریوں تک پیجا ہے۔

رومن کیتولک چی، مشرقی آر تھوڈاکس چیچ اور الگلتان کے چی دری القد س چیچ شی بنیادی ایمیت اس مسلسل روایت کو حاصل ہے جو روی القد س کے ذریعہ چلی آری ہے۔ بعض اصلات لیند چرچ اس کو نہیں بائے بلکہ وہ شلسل کو صرف انجیل مقدس سے بائے ہیں۔ پروٹسٹنٹ چرچ میں اشحاد کاتھور صوفیانہ (Mystical) ہے۔ کہا جاتا ہے کہ حقیق چرچ میسائیت کے تمام فرقوں میں موجود ہے۔

چری کافند (Parchment): بھیز، بری گائے کے چھڑے ک کمال جو کمائی تو نہیں جاتی لیکن صاف کرلی جاتی تھی۔ قدیم زماند میں کافند کی طرح لیجنے کے کام آتی تھی۔ اس ضم کی کمال تیاد کرنے کے فن میں سب سے پہلے ایشیا کو چک کے لوگوں نے دوسرے صدی قبل میچ میں مہارت ماصل کی۔ اس سے پہلے اس علاقے میں بھیری (Papyrus) لیسے کے کام آتی تھی لیکن چری کافذ اس کے مقابلہ میں کمیں مضبوط ہوتا ہے اور اے آسانی سے موال ما سکتا ہے۔

اس جری کاغذ کو تیار کرنے کے لیے کمال کو پہلے پانی میں

بھولیا جاتا ہے اور پھر اس پر چونا لگایا جاتا ہے جس سے بال فکل جاتے میں، پھر اے میس کر صاف کر کے، وحو کر سکما لیا جاتا ہے اس کے بعد اس پر جاک اور جماواں پھر رکز کر چری کافند تیار کر لیتے ہیں۔

چی کاغذ آج بھی بعض وستاویزوں، جلد سازی، لیپ کے کور، ذھول، طبلہ اور موسیق کے دوسرے آلات میں استعال ہوتا ہے۔

چین، خواجه معین الدین حسن : اسای تعرف ک تاریخ می ایک نہاہت بروگ اور سربر آوردہ استی۔ ہندوستان میں ملیلہ چشتیہ کے بانی 536ھ /1141 کے قریب جمتان میں پدا ہوئے۔ آپ کے والد خواجہ غیاث الدین حن ایک بہت دولت مند تاجر تے لیکن اس کے ساتھ ہی آب بوے متل و يربيز كار محل تھے۔ آب نجيب الطرفين سيد تھے اور آب كالملد نب حفرت على تك كانجا بدي سال كى عمر من والدكا انقال ہو گیا۔ اس کے بعد رکوں کے حملہ میں بجتان جاہ و عاراج ہو گیا اور آپ بوری طرح سلک صوف کی طرف متوجه بو مح اور اینا سارا مال و متاخ بان كر سافرت كے ليے فكل يزے۔ سرقد اور بخارا مح جو اس زبانہ ميں علم و حکمت کے مرکز تھے۔ یہاں متاز عالموں سے ندہی علوم کی تعلیم ماصل کی۔ اس کے بعد عراق ماتے ہوئے نیٹابور کے ایک قصب مارون ے گزرے۔ یہاں خواجہ عثان ہے ملاقات ہوئی اور معین الدن چشی حسن ان کے مریدوں کے طلقہ میں داخل ہو گئے۔ تعلیم و تربت کے لیے تقریا میں برس تک وہ اینے مرشد کے ساتھ محویجے رہے۔ اس کے بعد وہ اس وقت کے تقریباً سب بی اہم اسلامی مرکزوں مثلاً بغداد، تمریز، اصغبان، کی فزنہ وغیرہ مے اور ندہی رجانات سے وا تغیت ماصل کی اور من عبدالقادر جياني، عبدالقادر سير وردي، ابو سعيد تيريزيٌ وغيره جيسي عظيم اور نامور مخصیتوں سے ملاقات کی۔

علم کی جبو می اتا طویل سر اهتیار کرنے کے بعد آپ نے

ہندوستان کا رخ کیا۔ کچھ دن الهور رہے اور اس کے بعد اجمیر پہنچے جہاں ابھی تک فوری عکر ال فیس پہنچ سے۔ سبیں انحوں نے وہ شادیاں کیں بن میں ہے ایک ہندو راجہ کی لڑک تھی۔ آپ کی اولاد میں تین لڑک ابوسید فخر الدین، ابوالخیر ضیاہ الدین، شخ حسام اور ایک بٹی فی فی بمال تھی۔ اجمیر میں می آپ کی وفات 633ھ مر 1236 میں ہوئی۔ بعد میں مالوے کے حکر انوں اور تعلق و مفل بادشاہوں نے مقبرہ اور دوسری عارتی تقیر کروائیں اور کئی عکر انوں نے یہاں حاضری دی۔ اس کے بعد سے آج تک خواجہ معین الدین کی سے فائقاہ ملک کی سب سے بوی زیارت کی اور عان ماضر موتے ہیں۔ کہی ماضر ہوتے ہیں۔

خواجہ صاحب نے ہندوستان می سلسلہ چشتیہ کی بنیاد رکھی اور ال ك امول مرت كي (ديكي مغمون چئتر) ـ آب اي مد ك ببت بزے بزرگ تھے۔ ہندوستان می اسلام کی تبلیغ و اشاعت آپ کا س سے بوا کارنامہ ہے۔ ان کی آج تک کی بے بناہ معبولیت کا عالباً راز یہ ے کہ انھوں نے بیشہ اینے آپ کو سای اقتدار سے دور رکھا اور خود کو غریب عوام سے وابستہ کیا۔ آپ کی تصانیف کے طور یر کئی کتابوں کا نام لیا جاتا ہے لیکن صرف ایک کتاب 'ایمن الارواح' بر زیادہ تر علا اور مور نمین کا انفال ہے کہ یہ آپ کی تعنیف ہے۔ آپ کے ملفو ظات سے ية جال مع كد آب بوك ماحب دل، وسيع المشرب اور نمايت دردمند انان تے اور آپ کے نزدیک ذہب کے معنی خدمت طلق کے تھے۔ آب اسية مريدول كويد تعليم وية تح كدوه اسية الدر درياكى ي فياضى، سورج جیس کرم جوشی اور زمن جیسی مہمان نوازی پیدا کریں۔ آپ کے نزد کے عیادت کے معنی یہ تھے کہ "مصیبت زدہ لوگوں کے دکھوں کو دور كري، يد يار و مدد كار لوگول كي مدد كرين اور بجوكون كو كمانا كهلائس". آب کے ظفا می خواجہ بریان الدین، فیخ میدالدین ٹاکوری، لی لی مافظ جمالٌ، فيخ وجيد الدينٌ، سلطان مسعود غازيٌ، فيخ وحيد الدين خراسافي اور خواجه قطب الدين بختيار كاكن وغيره بن-

چشتیہ : بارہوی و تیرہوی صدی کا دور پوری اسلامی دیا عمل صوفیانہ عقائد کے عروث کا دور رہا ہے۔ مسلمان ای زبانہ عمل ہندوستان آئے اور برے بیانے پر صوفیا نے وسط ایٹیا اور مشرق قریب سے ہندوستان کا رخ کیا۔ ان عمل سے ایک حضرت معین الدین پھتی ہمی تھے۔ (دیکھیے مشمون

چشن، خواجہ معین الدین حن) انھوں نے یہاں صوفی سلسلہ کو پھیاایا جو سلسلہ چشتے کہلاتا ہے۔ اس نے نہاست سربر آوردہ ہتیاں پیدا کیں اور بید سلسلہ نہایت مقبول اور بااثر رہا ہے۔ چشتے سلسلہ تصوف کے چار بوے سلسلوں میں ہے ایک ہے۔ اس سلسلہ کے نام کی نسبت چشت ہے ہے جو برات کے قریب ایک گاؤں کا نام ہے، جہاں اس سلسلہ کے بائی خواجہ ایواساتی شائی آیے مرشد کے تھم ہے آگر آباد ہوگئے تھے۔ معرت معین الدین چشتی بار ہویں ممدی میں ہندوستان آئے اور اجمیر میں چشتی صوفیہ کا مرکز قائم کیا۔ یہاں سے یہ سلسلہ ہندوستان کے طول و عرض میں پھیل مرکز قائم کیا۔ یہاں سے یہ سلسلہ ہندوستان کے طول و عرض میں پھیل

ہندوستان میں سلسلہ چنتیہ کی سرگرمیوں کے جار دور ہیں۔
(۱)مشائ مقام کا دور (تقریباً 1200 تا 1336)، (2) صوبائی خاقایں
(چودہویں و پندرہویں صدی)، (3) سلسلہ صابریہ کا عروج (پندرہویں صدی
عیسوی ہے) اور (4) سلسلہ تقامیہ کا ادیا (افخادویں صدی عیسوی ہے)۔

پہلے دور کے صوفحوں نے اپنی خانتاہیں نیادہ تر راجع تانہ، یو لی اور بخاب میں قائم کیں۔ اس عہد میں یہ سلد ایک بہت بی نیادہ مر بوط مرکزی نظام پر قائم تھا اور صوفیا سرکاری سرپر سی اور سیای مرکزوں سے دور رجے تھے۔ اکثر دیہاتوں میں مجیل چاتے۔ روحانی جائے کہ خاندان کے اندر محدود کرنے کے خاف سے۔ سربرای کے لیے علم اور روحانی بلندی کو وہ ضروری سجھتے تھے۔ حضرت شخ فرید شرخ ہی اور حضرت نظام الدین اولیا کے دور میں اس کا اثر ملک کے کافی حصہ پر مجیل چکا تھا اور لوگ جوق در جوت ان کی خانت ہوں میں آتے تھے۔ افھوں نے اس سلسلہ کو کافی مربوط مرکزی نظام پر تائم کیا تھا اور وہ اسپنے بیرووں کی نہ مرف رہ فرائی کرتے بلکہ ان کے اعمال پر بھی محرانی رکھے۔

محد بن تعلق نے جب اس سلسلہ کے اثر اور معولیت کو بوضے دیکھا تو اس نے انھیں اپنی مرکزیت فتم کرنے اور ملک کے مخلف حسوں میں یعنے پر مجبور کیا۔ می لسے اللہ کیا۔ میں الدین چائے دیا نے تو اس کے ساتھ تعاون سے الکار کیا لیکن دوسرے صوفیا اس دیاؤ کی تاب نہ لا سکے اور سلسلہ چشتہ کی مرکزی محقیم کا شیرازہ مجمومیا۔ جو لوگ صوبوں میں جائیے سے ان میں کے اگر معالی عکرانوں کے اثر حاص محفوظ نہ دو سکے۔

سلسلہ چشید کی بنیاد بنگال میں می شخ سراج الدین نے رکی اور ان کے جانفینوں نے اسے بنگال کے علاوہ بہار میں کامیلایا۔ می بہان الدین

غريب اور محر ان كے مربع فيخ زين الدين نے اے دكن عمل پنجالد برمان بور کا نام می بربان الدین کے نام یر عل ہے۔ دولوں بزرگوں کے مزار دولت آباد کے قریب خلد آباد میں ابھی تک موجود ہیں۔ می بربان الدین کے مقبرے کے احاطے بی میں شہنشاہ اور یک زیب وفن ہیں۔ خواجہ سید محود کیسودراز نے اس سلملہ کی تعلیمات کو محبر کہ اور دکن کے دوسرے حسول میں کھیلایا۔ مجرات میں اس سلسلہ کو خواجہ قطب الدین کے دو م بدول مج محود اور مع ميدالدين نے اور بالوے على مح ظام الدين اولياً ك مريدون فيخ وجيد الدين يوسف، فيخ كمال الدين اور مولانا مغيث الدين نے پھیلایا۔ ازرویش می اس سلسلہ کی صابریہ شاخ کے بانی اور ان کے مریدوں نے محیلایا۔ ان میں سے اکثر جہالیر اور اورنگ زیب وغیرہ کے عماب کے بھی شکار رہے۔ بعض سید احمد شہید کے ساتھ انگریزوں کے ظاف بغاوت من شريك موسك اور 1830 من الات موت شبيد موت 1857 کے بعد اس سلسلہ کی کئی ستیوں نے ملک کی آزادی کی تحریک میں اہم حصہ اوا کیا۔ ان میں مولانا رشید احم گنگوری، مولانا محمد قاسم نانوتوی، موالنا اشرف على تعانوي، مولانا محمود الحن ديوبندي، مولانا حسين احمد مدني، مولانا سليمان ندوي وغيره قابل ذكريس

سلسلہ چشتیہ کی شاخ تظامیہ کا احیا افرادیں صدی بھی شاہ کلیم اللہ جہاں آبادی نے کیا۔ شخ نسیرالدین چراخ دعلی کے بعد وہ چشتیہ سلسلہ کے سب سے بوے صوفی بانے جاتے ہیں۔ انھوں نے ابتدائی دورکی طرح ایک مرکزی نظام رائج کرنے کی کوشش کی۔ ان کے ایک ظیفہ شخ نظام الدین اورنگ آباد مجے اور دوسرے مریدوں نے اتر پردیش، مرحدی صوبے، بخاب وغیرہ میں کئ جگہ خانقایں قائم کیں۔

پشتی سلسلہ میں میع شہاب الدین سپر وردی کی کتاب 'عارف المعارف اور شخ بجوری کی کتاب 'عارف المعارف اور شخ بجوری کی کتشف الحجوب کو بہت ابجیت حاصل ہے۔ اس سلسلہ کے تمام مریدوں کے لیے ان کتابوں کا مطالعہ ضروری ہے۔ اس کے علاوہ شخ نظام الدین اولیا، شخ نصیرالدین چراخ دیلی، شخ بہان الدین غریب اور سید محمد کیسودراز کی تصنیفات میں مجمی اس سلسلہ کی تمام تعلمات کمتی جورہ

چشتی تصورات و نظریات کی بنیاد تصور، "وحدت الوجود" ہے۔ ابتدائی دور کے صوفیا نے اگرچہ اس پر کوئی روشنی نہیں ڈالی ہے کین بعد کے دور میں این عربی کی تصانیف کے ند صرف ترجے ہوئے بلکہ تغیری

بمی تکمی گیر۔ اس سلسلہ می ذاتی جائداد رکھنا مع تھا۔ وہ دنیدی ساز و سان اور مادی شہر۔ اس سلسلہ می ذاتی جائداد رکھنا مع تھا۔ وہ دنیدی ساز و سان اور مادی شہر۔ اس و صلح کے حالی شہر۔ انقام اور بدلے کو جوانی عمل کی حالی تھے۔ افقام اور بدلے کو جوانی عمل کی حص کے حالی تھے۔ وہ ہر حتم کے جملاے اور اخیاز ہے آزاد سان قائم کرنے کی کوش کرتے تھے۔ محمومت ہے ہر حتم کی رحم و راہ رکھنے کے خلاف فحد الحمیں نہ جنت کی تمنا تھی اور نہ دوزخ کا خوف۔ مرف "عجبت فاص" کے قائل تھے جو کا کائی جذب کا نتیجہ ہوتی ہے۔ مونی ریاضت کے لیے اسلام تجول کرنے ہو وہ دور خیر وہ دیے تھے۔ ریاضتوں میں اللہ کا نام زور سے لین، خاصوتی ہی کرتے لین اپنے پاؤں ری میں باندھ کر زور سے لین، خاص چو میک کرتے لین اپنے پاؤں ری میں باندھ کر النے بین مر کے بل کنویں میں لگ جاتے اور چالیس رات تک ای حالت می میادت کرتے۔

چشتہ سللہ کے مخلف صوفی بزرگوں نے بے شار لمو خات، تالیفات اور کتوبات مچوزے میں اور ان کی مبوط سوائح موجود ہیں۔

چش صوفیہ کے جار ادوار میں سے مشائخ عظام کے دور میں س سے پہلے حضرت معین الدین چش کا دور آتا ہے۔ ان کے بعد ان کے جانفین قطب الدین بختیارکاکی شے۔ ان کے جانفین فریدالدین تنج شر ہوئے۔ ان کے بعد نظام الدین اولیا اور پھر ان کے جانفین نصیرالدین چرانح بہت سریر آوردہ مشائخ طلیم کیے جاتے ہیں۔

چکو خشکی، پوٹر الحج (Tchaikousky, Piotr Ilich, کی پوٹر الحج کا مشہور موسیقار اور نف ناد اللہ (Composer)، چکو خشکی کی تمام مخلیقات ایک بی پائے کی نیس جی لین ایس کی اس کے اکثر کارنامے اور نفے اثر اور تنوع میں اپنا جواب نیس رکھے۔ کا لیک موسیق میں کوئی اور نفہ ناکر اس کا ہم پلہ جمیں ہے۔ دنیا کا کوئی جمی بیلے وب ایسا نہیں ہے جس کے پروگرام میں اس کے بنائے تین عوال لیک (Sleeping)، سلپنگ یوٹی (The Neet Cracker) شائل نہ ہوں۔

چوخسکی 1862 میں سدف پیرز برگ (موجودہ لینن گراؤ) کے موسیقی کے اسکول میں وافل ہوا۔ 1864 میں اس نے آر کشرا کے لیے موسیقی کا ایک پروگرام مرتب کیا، یہ اس پایہ کا تماکہ اس کو دو سال بعد

موسیقی کے اسکول میں پروفیسر بنا دیا ممیا۔ ایک بیوہ بالدار فاتون اس کی موسیقی ہے اتنی متاثر ہوئی کہ اس نے چکوخشک کے لیے تاحیات و فلیفہ مقرر کردیا حالاتکہ اس فاتون کی اس ہے بھی بھی الماقات نہیں ہوئی۔ اس کے بعد اس نے پروفیسری کو فیرباد کہا اور نفر نگاری میں ہمہ تن معروف ہوگیا۔ 1888 میں اس نے یوروپ کا سنر کیا جہاں اپی گرانی میں اپلی تیار کردہ موسیقی چیش کیا۔

چوخسکن نے میلے کی موسیق کے طاوہ کی اعلیٰ پائے کی سملیاں (Symphonies) بھی تیار کیں۔ جن میں سملی نبر 6 بہت مشہور و متبول ہے۔ اس کے طاوہ مشہور روی مصنف پیشکن کی دو کہانیوں پر اس نے آپرامر تب کے، اور بھی کئی آپرا اس نے تیار کیے۔ شیسیئر کے مشہور ذراے رومی اور جولیٹ پر جئی ایک موسیق کا پروکرام بھی اس نے مرتب کیا۔ دنیا کے عظیم موسیقاروں میں چوخسکی کو اہم مقام طاصل ہے۔

چیدر اکن: چند کئی قدیم عبادت کا ایک طریقہ ہے۔ اس سے تمام کناہ دمل جاتے ہیں۔ جب کی کناہ کا کوئی کفارہ خیس ہوتا تو چندر اکن سے اس کناہ کا کوئی کفارہ خیس ہوتا تو چندر اکن سے اس کناہ کا ازالہ ہو جاتا ہے۔ اس کی ادائی کے دو طریقے ہیں: اور مید اور چیل کام ادھیہ۔ چانی راتوں میں کہلی شب ایک نوالہ، دوسرے کو دو، تیمری کو تین، ای طرح چدرہ وی دن چدرہ نوالے کھانے کی اجازت ہے۔ چر اندھری راتوں میں نوالوں کو گھٹاتا مین کہلی شب چدرہ اور دوسری شب تیرہ اور ای طرح چورہ وی رات کو ایک اور الدس کو کائل روزہ چاند کے گھٹا اور الدی کو کائل روزہ چاند کے گھٹا کے بید خذا کی کی اور چاند کے گھٹا کے بید خذا کی کی اور چاند کے گھٹا کے بید خذا کی کی اور چاند کے گھٹا کے بید خذا کی کی اور چاند کے گھٹا کے بید خذا کی کی اور چاند کے گھٹا کے بید خذا کی کی اور چاند کے گھٹا کے بید خذا کی کی اور چاند کے گھٹا کی کی اور چاند کے گھٹا کی کی اور چاند کے بیدھٹا کی کی اور چاند کے گھٹا کی کی اور چاند کے بیدھٹا کی کی اور چاند کی کا خواند کی اور خاند کی کیدھٹا کی کی اور چاند کی کی اور چاند کی دور چین کی کی کی اور چاند کی دور چین کی اور چاند کی کی دور چین کی کی دور چاند کی کی دور چین کی دور چاند کی دور چین کی دور چین کی دور چین کی دور چین کی کی دور چین کی دی کی دور چین کی دور کی دور چین کی دور کی کی دور چین کی دور کی کی دور کی کی دور چین کی دور چین کی دور کی کی

چندرائن طا داؤد کی تعنیف ہی ہے جو ہندی میں صوفی مت پر پہلا کارنامہ ہے۔ اس میں پورک اور چندا کے عشق کا قصہ بیان کیا گیا ہے۔ کہتے ہیں کہ یہ چود ہویں صدی عیسوں کے آخری دہائی میں تعنیف ہوئی۔ اس تعنیف میں شلل شمیں ہے۔ قدیم تذکروں میں چندرائن اور نورک چندا کے نام ہے عوای لوب کی شکل میں اس نظم کی روایت اہم ہے۔ اثر پردیش اور بہاد میں تحوزے فرق کے ساتھ چیند اور لوری کائن۔ کوری کی اور چنائن کے نام ہے مجبت کے اس قصہ کے کئی تناہل لمتی ہیں۔ کچھ اور بات کی فرایان کو اور می باتے ہیں اور کچھ دوسری بولیوں کی ہیں۔ کچھ اور یہ تابی نوان شلیم کرتے ہیں۔ اور کچھ دوسری بولیوں کی آئیز ش ہے تی ہوئی زبان شلیم کرتے ہیں۔

چیرہ- مصنوعی: الک یا مصنوی چرے لانے کی رسم الجائی قدیم

ہے۔ اپنی مثل بدلنے یا چھنے نے کے لیے یا اس کی حفاظت کے لیے یہ استعال ہوتے آئے ہیں۔ ہندو ستان کے بہت سارے قبا کی علاقوں، تبت وحالیا کی علاقوں، بہت سارے فوک نابی اور ڈراموں میں یے آئے بھی استعال ہوتے ہیں۔ یہ نہی تقاریب میں بھی استعال کے جاتے ہیں۔ افریقہ اور جنوبی و شائل امریکا کے قدیم اغرین باشدوں میں بھی یہ تہذیبی تماشوں اور خوبی و شائل امریکا کے قدیم اغرین باشدوں میں بھی یہ تہذیبی تماشوں جاتے ہیں۔ یہ جایان کے قدیم کو ڈرامہ اور بھین کے آبراکا لازی جریں۔

قدیم زبانہ عمل بوتان عمل قرائے کھیلتے وقت ہیا استعمال ہوتے اور کردار (Character) خوشی، غم یا ضعب و فیرہ کے اظہار کے لیے ای محم کے چیرے لگا لیا کرتے تھے۔ ان عمل ایک دھات کا Mouthpiece بھی تھے۔ ان عمل ایک دھات کا جیرے لگا لیا کرتے تھے۔ ان عمل ایک دھات کا جیرہ عمل بھی چیروں کا روائ تھا اور بعد عمل اٹلی کے تھیئر عمل بھی اے اپنا لیا کیا۔ مجبود دور کے بوروپ اور امریکا کے بعض قراموں عمل بھی یہ استعمال کے جاتے ہیں۔ مرنے کے بعد معنوی چیرے لگا کر دفن کرنے کی رسم بھی بہت یا محمری کی جمل بھی بہت یام تھی۔ معرکی جو بھی بہت عام تھی۔ معرکی جو لاشیں تیروں سے لگالی کئی ہیں ان سب پر چیرے گئے ہوئے ہیں۔ امرا و بادشاہوں کے سونے کی تیروں کے خیروں کے بیت عام تھی۔ معرکی جو بادشاہوں کے سونے کے تیروں کے کیا تھی۔ قدیم روم عمل یہ چیرے مورک بنائے جاتے ہے۔

موجورہ دور میں امر کی تھیل میں بال (Base Ball) میں حفاظت کے طور پر چہرہ لگا لیا جاتا ہے۔ مورتمی اپنا حس بوصائے کے لیے چہرے لگاتی جیں۔ ڈاکٹر آپریشن وغیرہ کرتے وقت ایک خاص حم کی فقاب چھا لیتے ہیں۔

چھیائی (Printing): زاند قدیم میں موجودہ دورکی طرح چیائی کا رواج دیں تھا کیوں جی نام الک ایک طرح ہے شروحات ہو چی تھے۔ وہاں مٹی کی مہریں بنائی جات اور پھر و اللہ کی مہریں بنائی جات اور پھر اس کی کی مہریں بنائی کا کافذیا کی اور چیز پر چھاپ ویا جاتا۔ اس کے بعد بعض حروف بھی بنا کر چھاپ جانے گئے۔ باغل میں بھی اس طرح کی مہریں بنائی جائی تھیں اور وادی سندھ یعنی موہن جودارہ بڑید وغیرہ میں بھی مٹی کی بنائی جائی اس طرح کی مہریں کی بیں۔ یوروپ میں ائی کی ایجاد ہے کہ تھے۔ کی بنائی سال بہلے ایک مہریں کی بیں۔ یوروپ میں ٹائی کی ایجاد ہے تھے۔ تقریبا بھان سال بہلے ایک طرح کے ٹائی استعمال ہونے کی تھے۔

بوروب میں متحرک ٹائپ کی مدو سے جو سب سے پہلی جمین چزیں فی بیں ان می ہوپ کا ایک عم اسے جو 1454 میں جمایا میا تا اور پہلی کتاب جو ٹائب میں چھپی ہوئی ملی ہے وہ انجیل ہے جو 1456 میں چی تھی۔ شروع میں حروف ہاتھ سے لکھ کر ان کے ٹائب بنا لیے ماتے تھے۔ بعد میں رومن حروف کے ٹائی فنے ملے اور پھر یہان سے طاعت كا طريقة سارے يوروب على محيل عيا- 1810 على ايك جرمن كو تك نے ہاب کے ذریعے بریس جلانا شروع کیا۔ اس سے جھیائی میں تو کوئی بہتری نيس موكى البيت اس عن كانى تيز رفاري آئي. 1847 عن ارجرة مارج موا نے روثری بریس ایجاد کیا جس میں ایک اسطواند نما بوے آلے میں پلین ہما دی جاتی تھیں۔ اس کے بعد ایک ایس مشین بنائی حمیٰ کہ جس میں اخبارات وغيره ميب كر،كث كر اور تبه موكر كلتے بى اى سے جميال یں زبروست جیز رفناری آئی۔ انیسوی صدی سے پہلے تک ہر حرف کا الگ الگ ٹائپ بنآ اور محران کو الفاظ کے لحاظ ہے جمایا جاتا۔ اب مشینوں کی مرد سے نائب فیح اور جمائے جاتے ہیں۔ یہ مطینیں مانویا لاینو ٹائپ وغیرہ کی ہوتی ہیں۔ اس ک وجہ سے جو کام کل لوگ کئ محمنوں میں کرتے تھے اب ایک آوی نہایت مخفر مدت میں کر لیتا ہے۔

ٹائی کے علاوہ لھو طباعت کا طریقہ مجی رائج نے جس میں صاف مجلے پھر پر حروف، تعوری، ہوسر وغیرہ نظل کر دیے جاتے ہیں اور پھر ان سے جھاما عاتا ہے۔ موجودہ دور میں نے نے طریقے ایجاد ہو مح یں جن میں فوٹو کے اصول کی مدو سے کتابی، رسالے وغیرہ کی گ ر گوں میں ایک عی وقت میں جھاپ لیے جاتے ہیں۔

مندوستان میں انگریزی اخباروں، رسالوں اور کتابوں کی جمیائی کانی جدید طریقوں پر ہونے گل ہے لیکن دوسری مقامی زبانوں اور خاص طور سے اردو یں جمیال ابھی آفسیت سے آعے نیس بوعی ہے جس می باتھ سے لکھنے (کتابت) یا کہیور رائی کرنے کے بعد اس کا فلم تارکیا جاتا ہے اور پھر اس سے جمایا جاتا ہے۔

چیتیہ (1533-1485): بال کے علاقہ او دویب یا نمیا کر میں سمت من 1542 میں ہوئی ہوئی کے تہوار کے دن مائد کر بن کے وقت سری معدد کی بدائش ہوئی تھی۔ ان کے والد کا نام عجناتھ اورمال کا نام

شيوجي ديوي تقاله بجين عي ان كا نام وشوم بجر تما ليكن ان كو نمالي ، كور ، گورانگ ، گوزبری کے نام سے بکارتے تھے۔ شیاس لینے کے بعد یہ سری كرشن ميعيد مها بربعو كے نام بے كاطب كي جاتے تھے۔ بين سے ال ان کی مخصیت غیر معمولی عمی وہ بوے زیمو دل تھے۔ کمیوں بی کانی شرارت كرتے تھے۔ عمر كے بانچويں سال ميں تعليم كا آغاز ہوا اور نويں سال میں ان کی رسم زنار بندی اوا کی گئی۔ انھوں نے بندت گنگا واس سے دو سال تک منتکرت مرف و نو کی تعلیم حاصل کی اور منتکرت بزیج رہے۔ مجر دو سال وشنو متراکی زیر عمرانی منوسمرتی وغیرہ، ہندو قانون اور جوتش کے شاستروں کا مطالعہ کیا اور دو سال تک سدرشن مترا کے پاس كحث ورش يا بندو فلفد كے جم نظاموں كا ورس حاصل كرتے رہے۔ اس ے بعد واسدیو سارو مجرم کے یاٹھ شالہ میں بندی سنطق اور ترک شاستر یردہ کر سری ادویتا ماریہ ہے ویدوں اور سری مد بھاکرت کا تفصیل ہے مطالعہ کیا اور ودیا ساگر کا خطاب حاصل کیا۔ آپ لوگوں کے ساتھ مناظرہ كرتے وقت بهت چست و طالاك اور حاضر جواب و كھائى ديتے تھے۔ ان كى بحث کو سن کر بوے بوے عالم فاصل بھی جرت کرتے تھے۔ مشہور منطق ر محوناتھ شرومنی ان کے ہم جماعت تھے۔ ان دونوں نے ہندی منطق بر کی کتابیں تکھیں۔ میجیہ نے تمام علوم میں کامل مبارت حاصل کر کے مرف سوله سال كي عمر بين ستت من 1559 من اينا ايك ياثه شاله كلول ديا اور وماکرن (سنکرت حروف و نحو) برهانے ملے۔ ان کا مطالعہ اس قدر مجرا اور طریقه تعلیم اس قدر خوشموار تها که شاگردون کی بھیر تکی رہتی تھی۔ اس سال ان کی شادی والم آماری کی لوک کشی بریا جی سے مولّی۔ ان ای ولول میں شری ماد حویدر بوری باترا کرتے ہوئے نودویب سنے اور کچھ دن وال تغبرے ۔ ان کی پاک صحبت اور روحانی تقریروں سے سری جیتنیہ میں ریم ممکنی کی آگ بجڑک می۔ 1560 ست میں گور یا گورانگ کہلانے والے چید نے مشرقی بگال کا سفر کیا اور این آباد اجداد کے مقام سری مث تک منے۔ اس زبانہ میں سانب کانے سے عما میں ان کی ہوی کا انتقال ہو میا۔ سفر سے واپس آکر انھوں نے چر یاٹھ شالہ کا کام شروع کر ویا اور چوطرف مناظروں میں فتح یانے والے عالم فاهل کیفو تشمیری کو سنكرت كے ادمياتي مماحث من كلست دے دى اور ان كو اينا محكت بنا ليا۔ اس کے متید کے طور پر گورانگ پر بھو ندیا کے سب سے قابل عالم و فامثل طلیم کیے جاتے گلے۔ 1561میں ان کی دوسری شادی سناتن متراک

لاکی وشنوریا ہے ہوئی۔ حمیا میں آپ نے سنت ایشور پوری ہے لاہی طریقہ پر منتر حاصل کیا اور پھر نو دویپ واپس آگے۔ لیکن اب منطق پرمانے کے بجائے ایشور کی ممکنی اور حشق الی کا سبق دینے گئے اور ہری بام سکیر تن اور بھوت بھتی کی اشاعت میں ہمہ تن معروف ہوگے۔ سنید ادویت آچاریہ وغیرہ سب عی ان کے ساتھ شامل ہو گے۔ سنت نند، ادویت آچاریہ وغیرہ سب عی ان کے ساتھ شامل ہو گے۔ سنت جانے گئے۔ ان کے بری نام سکیر تن اور سری کرشن پریم ممکنی کا بازار ایسا کرم ہوا کہ بھال عی نہیں دنیا متاثر ہوئی۔ کرم ہوا کہ بنگال عی نہیں بلکہ تمام شامل ہندہ ستان کی فرہی دنیا متاثر ہوئی۔

عما میں منتر ماصل کرنے کے بعد یہ برائے نام خانہ دار (كرسته) بن رب لين در حقيقت ول سے تو وہ بمكوان سرى كرش کے جاں نار بھت تے اور ونیاوی خواشات کو ترک کر سے تھے۔ پر بھی اس خیال سے کہ کر ہتی کو ترک کر کے مج کے شیای ہو کر اپنے ممکنی کے ندہب کی اشاعت تمام ہدوستان میں کر سکتے ہیں۔ انھوں نے سمبت 1566 می کیٹو بھارتی کی بدایت ماصل کر کے شیاس لے لیا اور ان کے شیاس آشرم کا نام سری کرشن محتلیہ ہوا۔ ایل مال کے عم سے انھوں نے نلا مل جمناتھ يورى مي ربنا معور كرليا۔ وہن سے اين وهرم كو كھيلانا شروع كر ديا\_ يهال انعول في اين ذاتي حميان سے ايك زبروست عالم مادحو مميم بعثا ماريد كو بحكت بنا ليا اور اودحوت ميسا ند كوسواي كو ي صد متاثر کر کے اور ان کو گر سعھ بنا کر اینے دھرم کی اشاعت کرنے کے لیے بوری نے اپنے کھر نمیا کو روائہ کر دیا تاکہ وہ (بنگال) میں ہر میکہ ممکنی عصلا دس اور آب خود جنوب کی طرف رواند ہوئے۔ راستہ میں رائے رام ندے رومانی سائل پر بات چیت کر کے سری رنگ پٹن پنٹی گئے۔ وہاں ویکٹ بھٹ کے بیال برسات کے جار مینے گزارے اور سمیت 1568 میں ان کے بیٹے کویال بعث کو چیلا ما لیا۔ یمی کویال بعث اور ان کے شاکردوں کے کروہ نے شالی ہندوستان سے مجرات تک اس متبرک کام کو نہایت کامیالی سے انجام دیا۔ اس طرح دو سال کے بعد سری معجد نیلا فیل والی آمے۔ یہاں ہے وہ ایک مرتبہ بظال بھی مے اور اس کے بعد سمبت 1572 میں بر تداہن کی جاترا کے لیے تکل گئے۔ بنارس اور اللہ آباد ہوتے بوئے یہ متحرا پنجے اور وہال لیلا کے تمام مقامات کے درشن کیے۔ راستہ میں انھوں نے روب کوسوای اور سناتن کو سوای کو اپنا چیلا بنا کر انھیں برندا بن جانے کی بدایت دے دی اور بارس می ویدائت کے مسایا وادی

پرکاش آئند سرسوتی کو اچی منطقی دلیلوں سے متاثر کر کے اضمیں اپنا چیلا منا لیا ۔ اللہ اس طرح تمام ہندوستان میں متبرک پریم بھٹنی کا ڈھندورا پینیے ہوئے بلا چیل واپس آگے۔ ان کے پاکیزہ اوساف اور سب سے کیساں محبت اور پریم کے برتاد کی وجہ سے جو بھی ان سے ملتا ان کا گرویدہ ہو کر ان کا چیلا میں جاتا تھا۔

من جاتا تھا۔

سمبت 1573 میں یاڑا ہے واپس آنے کے بعد سمبت 1590 کی نیا ہی میں میں رہ اور کیس ای سال وہ خایب ہو گئے۔ ان آخری افغارہ سال میں بھی رات دن بری کیرتن ، سری مد بھاگوت کا پاٹھ اور بھی گاین برابر ہوتا رہا اور کئی ایک بہت مشہور عالم فاضل بھکت ان کو گھرے رہتے تھے۔ ان کے بہم بھگتی کے بہوار سے براس سے لے کر چیزال کے میں کرشن بھگتی کی ججب و غریب ابر دوڑ گئی تھی اور بے شار لوگ اس فرقہ کو تشلیم کر کے اس راہ پر گامز ن ہوگئے۔

چین - تھیٹر اور موسیق : قدیم چین دراے اور تمیز کے بارے می بہت کم مواد ملا ہے۔

چو سلطنت کے زمانے میں بعض رسومات ایک ہوتی تحمیل جن میں رقص بھی شامل ہوتے تھے۔ کہا جاتا ہے کہ بعد میں اے اس لیے بند کردیے گئے کہ ان سے لوگوں کے اظائی خراب ہوت تھے اور شاید گھر میٹیں سے فالعل ڈرائے کا روائ شروع ہوا۔ مثل ہوائک جو بہت سارے نئون کا سرپرست تھا ڈرائے میں بھی ولچیں لیتا تھا۔ اس نے مرووں اور مور توں کو جمع کرکے ایک کمیٹی بنائی تھی جو ڈرائے چیش کرتی تھی۔

متکولوں نے چین پر قبند کیا تو قباد کی خال کے زمانے میں تمینر کی سمج ابتدا ہوئی۔ ان عی متکولوں نے چین میں ناول کو رواج دیا۔ آج بھی کلائیل تھیٹر متکول زمانے می کا ہے۔

چین میں خمیر کی ترقی بہت آستہ ہوئی۔ اے نہ تو حکومت کی مر پر سی ماصل علی اور نہ نہ ای پیٹواؤں کی۔ چھوٹے چھوٹے کروہ دیہات میں وارائے میں کملی مگل مگلہ اسٹیج بنالیتے، وہیں یہ کمیل ہوت۔

انیسویں صدی میں وراسہ سان کا ایک حصہ بنا۔ یہ تاریخ، شعر اور موسیق کا مجومہ ہوتا تھا۔ عام طور پر کی تاریخی روان پر وراے کا پائٹ رکھا جاتا یا کیے بعد دیگرے مختلف وراموں کے سین پیش کیے جائے۔ وراموں کے سین چوٹ کے جائے۔ وراموں کے لیے کی وقت کا تعین نہیں تھا۔ وہ بہت مجوٹے

ہوتے اور یا مسلس ڈرامے ہوتے جو روزانہ چنو محفظ کے حماب ہے گی دن تک دکھاتے جاتے۔ عام طور پر یہ ہی یا سات محفظ کے ہوتے۔ ان یں کبی تقریری، ہتھیاروں کے کرتب اور لڑائیاں اور تشدد کے مظاہرے سب می کچھ ہوتے لیکن آخر ہی نیکی کو فتح ہیشہ ہوئی۔ ڈرامے کا بڑا متعمد لوگوں کو تعلیم، اپی تاریخ اور کھوشس کے اظائی خیالات سے واقف کرانا ہوتا تھا۔ اسلیج پر کمی مشم کا فرنچیر، پردے یا ساز و سامان نیس ہوتا تھا۔ تمام اداکار اسلیج می پر بیٹے رہے۔ جس کی باری آئی وہ کھڑا ہوجاتا۔ اس بمی بات چیت اور کھانے پینے کی چیزیں اور چاتے وقیرہ دی جائی۔ ماضرین بی بات چیت اور کھانے پینے میں مشخول رہے۔ جب کوئی زوروار تقری یا ایکشن ہوتا تو زیادہ متوجہ ہوجاتے۔ ہر رول کی وضاحت کے لیے اداکار چیرے لگاتے تھے۔ مورتوں کو اداکاری کی اجازت نیس متی اس لیے ان پر جسمائی کر تبوں سے واقعیت ضروری تھی اس لیے کہ و تنا فو تنا ان کے مظاہرے کرنے ہوتے تھے۔

اعلیٰ اور رتی یافتہ ذراموں میں اعلیٰ لباس ہوتے۔ نہایت حسین سین اور مناظر ہوتے جبال فن کار موسیق کے ساتھ اداکاری کرتے اور جم کے اصفاکو اس کے مطابق حرکت دیتے گویا مجسم شعر بن جاتے۔ یہ نہ مکمل طور پر تھیئر تھے نہ ڈراے اور نہ ہی رقس بلکہ ان تیوں کا ایک حسین مجوعہ تھے۔ ایکسویں صدی میں مغربی اثرے جدید ڈراے، ہوروپی خسین مجوعہ کے آبرا اور بیلے وغیرہ مجمی ہونے گئے ہیں لیکن یہ قدیم تھیئر تقریم محینر تقریم محینر کے بین لیکن یہ قدیم تھیئر تقریم کھیز تقریم کا کہا ہے مشہور ہے۔

چین میں موسیق بھی بھی ایک آزاد فن نہیں بھی گئے۔ وہ یا تو نہ ب کی غلام تھی ورنہ المجھ یا خیر کی۔ موسیق پر کھ کابیں کا نفوشس سے پہلے کے مبد کی بھی لمتی ہیں۔ کنگ فوزو کے زمانے تک موسیق میں کافی جدیلیاں آنے کلی خمیں۔ جب مکول چین آئے تو زندگ کے اور دوسرے شعبوں کی طرح سوسیق پر بھی انموں نے مجرا اثر ڈالا اور یہاں پر بھی بانسری، بگل، چگ، رباب وغیرہ جسے ساز اور مختیاں، ڈھول، تاشے اور جیڈ کی بنی تحتیاں استعمال ہوئے کلیں۔ لیکن موسیق بحیثیت ایک فن کے بھی المجی ترقی تریس کر سکی جتی دوسرے فون نے کی۔

چين - فنون لطيفه: يهال ك فنون لطيفه مى بهت قديم ب- كانو

اور میرتان میں کھدائی ہے مجری دور (Neolithic Age) کے سان کا پہند چلا ہے اور رقے ہوں میں کہ سان کا پہند چلا ہے اور رقے ہوں بہ محتلف ڈیزائن ہے ہیں۔
قدیم زمانے کی جو چزیں لمتی ہیں وہ مٹی اور کانے کے برتن اور بذی اور جید (Jade) کی چیزوں تک محدود ہیں۔ شانگ چو اور بان سلطنوں کے بارے میں جو مواد طل ہے ان ہے پہند چات کہ کانے ہے ہے شار اقسام کی چیزیں بنائی جاتی حمیں۔ اور یہ ہنر کافی ترتی یافتہ تما۔ اس کے بعد یہ فن کہورک سامیا۔ سلطنت کے آخری دور میں کانے کی چیزوں میں فیتی پھر وفیرہ جمی جرے جاتے تھے۔

پہلی صدی عبوی علی یہاں بدھ مت ہندو ستان ہے آیا۔ اس فرمیت کی خروریات کی جیل کے لیے فن کے دوسرے وسائل کو بھی اپنانے اور افھیں ہرتی دینے کی خرورت پڑی۔ اس کے لیے مصوری اور پیکر سازی کو روائ دینے اور فن تھیر عمل تبدیلیاں کرنے کی ضرورت پیدا ہوگی۔ اس سے پہلے مجمد سازی یا پیکر سازی بھین عمل بہت کم تھی۔ قبروں پر چھر کے جمعے یا دربانوں کے جمعے بناکر لگائے جاتے تھے۔ لیکن بدھ مت بر چھر کے جمعے یا دربانوں کے جمعے بناکر لگائے جاتے تھے۔ لیکن بدھ مت نے فن وسطی ایٹیا ہے وال ان کے پیرووں کے جمعے بنانا ضروری ہوگیا۔ یہ فن وسطی ایٹیا کے درائے بھین کہنی صدی عیسوی تک چینی فنکاروں نے خود اپنا اشاکل پیدا کرایا تھا۔ فینگ (Tang) سلطنت کے دور عمل بیکر سازی کا فن کا فن کان عروق ہے گئے کے اپنا اور ان کے مختلف عمل میکر سازی کا فن کان عروق ہے گئے بات اور ان کے مختلف فور عرب ہو گئے کے داتے تھے۔ تقریباً چھ سو سال تک بور می پرکر سازی ترقی کرتی رہی۔

ھیمیں اور خاص طور سے انسانی شبیبوں کی مصوری باتک عہد (618-906) میں اسیخ شاب پر بیٹی۔ تاریخی واقعات اور درباروں کی تصویری بنائی جاتی تحمیں۔ اس عہد کی مصوری میں جو توانائی، عظمت اور زندگی لمتی ہے وہ چینی مصوری کی کی اور دور میں نہیں لمتی۔ چالوروں کی بحی لاجواب تصویری بنائی جاتی تحمیں۔ آخویں صدی عیسوی کا ایک مصور بان کان کان (Han Kan) گھوڑوں کی تصویروں کے لیے مشہور ہے۔ اس ناظر کی مصوری بھی بہت متبول تھی۔ پہاڑوں، نہائے می باہر کے کھلے مناظر کی مصوری بھی بہت متبول تھی۔ پہاڑوں، بھگوں، پشموں و درختوں کو سنر اور نیلے رنگ میں چیش کیا جاتا تھا۔

سک سلفت کے دور (960-1279) میں بیرونی مناظر کی مصوری اپنے شاب پر پیٹی۔ اس می کفوسٹ اور تاؤ قلف کے نقطہ نظر کو بیش کیا جاتا تھا۔ پورے نیچر کے ڈھانچ میں انسان کو بہت حقیر دکھایا جاتا تھا۔ ای زبانے میں روشائی سے یک رکی تصاویر بنانے کے فن میں بحی زبردست کمال پیدا کیا گیا۔ بدی پرکاری سے فلف ماحول، انسائی جبلت کے فقف پہلوؤں اور گہرائی اور فلسلے کے تصور کو بری کامیابی کے ماتھ گئے۔ شیل بات تھا۔ ای عہد میں تفسیلت پر بھی زبردست توجہ کی جانے گئے۔ مثل بانس کے بودے کی کوئی، ایک پچول یا ایک چیا کی تصویر کا ماہر تھا۔ موضوع ہو عتی تھی۔ شہشاہ ہوئی زنگ خود پھولوں کی مصوری کا ماہر تھا۔ اس نے فون کی ایک اکادی بھی قائم کی تھی۔ اس عہد میں سیکروں ایسے مصور پیدا ہوۓ جنوں نے بے نظیر نموز نے محمور پیدا ہوۓ جنوں نے بے نظیر نموز نے جون کی ایک جائے۔

یوان عہد حکومت (1368-1280) میں معودی نے ایک نی بلندی حاصل کی اور متکول قیضے کے زبانے میں معودی کے بہت ہے پہلو جو سگ عہد تک متبول مجے ترک کردیے مجے۔ اس زبانے میں انسانی شکل کو زیادہ ایمیت دی جانے گئی۔ فیر ذی روح اشیا کی معودی مجی زیادہ متبول مونے گئی۔

منگ سلطنت کے دور (1644-1368) میں پرائی روایات کو زندہ کرنے اور فنون کے علمی مطالع پر بھی کائی دور دیا عمیا۔ ای دور کے بادشاہوں اور امرا کے دول کا تیجہ ہے کہ اس وقت کے بے شار فن پارے محفوظ رہے اور ہم کیک پہلی کیکھ۔ اس دور کی چرہی اور پھولوں کی تصوروں میں تر مین کی بوی فوجیاں ہیں۔ چگ خاندان (1642-1644) کے دور میں فن مصوری کی محکیک میں زیردست ترتی ہوئی لیکن مصوری میں عام طور پر کوئی نیا طرز دیمیں اختیار کیا حمیا۔

چٹی فن مصوری کی ایک فاص بات یہ ہے کہ پورے دور میں برش کے استعمال اور اس کے چھ اسٹر وک سے نے نے ڈیزائن پیدا کرنے کے فن کو زبردست ترقی ہوئی۔ اس کا خطاطی سے گہرا تعلق ہے۔ چین میں لکھنے کے لیے ہمیشہ سے برش استعمال ہوتے تھے۔ عام طور پر خطاطی کے اعلیٰ نمونے مصوری کے شابکاروں میں شال کیے چاتے تھے۔ چنانچہ تصوری بھی رہم کے کپڑوں اور کاغذ کے تخون پر بنائی جا تھی۔ چین کے نون لطیفہ پر آج مفرب کا بھی اثر پر رہا ہے لیکن دہ اس اثر کا مقابلہ نہیں کرسکن جو چینی آرٹ نے وعلی ایشیا، مفرنی ایشیا اور یوروپ کے آرٹ کرسکن جو چھوڑا۔

محست (Wisdom) کی خاش اور حسن کے لیے جوش و جذبہ یہ وہ ستون ہیں جن پر عہد قدیم ہے چیش ساخ کی بنیاد قائم ہے اور بی جذب تمام فنون الملیفہ بی بھی جملکا ہے۔ سگ سلطنت کے عہد (1279-600) میں اس جذب نے انتہائی شکل ہے اختیار کرئی کہ انسانوں، ان کے باحول، معید اور مکانوں کو فوبصورت بنایا جائے۔ چنانچہ اس عبد میں پارچہ بائی اور دھات کاری کا ہنر اپنے عرون پر پہنچ گیا۔ جیڈ (سنگ فارا) چیسے خت پھر کو تراشے اور اس سے حسین چیزیں بنانے میں اور کوئی دوسرا ملک ان سے سیقت نہ لے سکا۔ گھروں کو بجانے کے لیے انتہائی فوبصورت تم کا فرنیچر سیعت نہ لے سکا۔ گھروں کو بجانے کے لیے انتہائی فوبصورت تم کا فرنیچر کے بوت اور بائس کے بخ انتہائی خوبصورت اور بائس کے بوت اور ادر پر خوبصورت ڈیزائن بنے بوت یوں روزمرہ کی زندگی کے لازی جر رہے ہیں۔

لاک سے چزیں بنانے کا ہنر چین سے شروع ہوا اور جاپان میں کھل ہوا۔ کانے سے چزیں بنانے کا فن اتنا می پرانا ہے جتا جیڈ کی چزیں بنانے کا فن اتنا می بنانے کا یا جتنی پرائی چین کی تاریخ ہے۔ کانے کی بنی قدیم ترین چز قربانی کا ایک پیالہ ہے جو حال می میں ہونان میں طا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ یہ شانگ۔

(Shang) دور کا ہے۔ اس کے علاوہ اس دور کے کچھ پیالے جمی ندیارک آرٹ میوزیم میں محفوظ ہیں۔ یہ فن ہر دور میں ترتی کرتا رہا ہے۔

جیٹی کوزہ کری بھی جمری دورے چلی آربی ہے۔ دوسرے ننون ک طرح اس فن میں بھی اس کے مدمقائل مشکل بی سے لیس گے۔

چین - فدمب: قدیم چینی ساج کی بنیاد عقل اصولوں پر قائم نیس

متی بکد یہ ساج، ذہب، اظاق اور فلف کا مجیب و فریب مجود تعاد دنیا
کی کوئی قوم چینوں کی طرح تو ہم پرست اور شک پرست (Sceptical)

میں گزری ہے اور نہ تی اور کوئی قوم اتنی زہر پرست، اتنی مظلیت پند
(Rutional) اور غیر غربی (Secular) ہوئی ہے۔ چین غربب کے تبلط
ہے بیشہ پاک رہا ہے لیکن اس کے ساتھ خدا کے قبر اور میمانی کو چینا
میاں بانا جاتا ہے اتنا بہت کم مکوں میں ہوتا ہے۔ ان تعنادات کا غالبًا ایک
عی جواب ہے۔ چینوں کی زندگی پر فلف کا چینا اثر ہے دنیا کی کی اور قوم
پر شیس ہے اور یہ فلف تعنادات کا زیردست مجوعہ ہے۔ اس کے ساتھ
صدیوں کی بے پناہ غربت اور اظلاس نے امیدوں بحری خیال دنیا کے تانے
ہانے لوگوں کی زندگی کے اطراف بن دے ہیں۔

چین کا ابتدائی دور کا غرب دنیا کے دوسرے اور مکوں کی طرح نیچ پر سی تھا۔ ہر طرف روسی منڈا تمن، ان ہے لوگ وُرتے اور ان کی پیواواری صلاحیت اور اس کے گوناگوں مظاہر اے بھی جران کر دیتے۔ آبان، او پر کی ساری کا نکات، سوری اور اس کی روشی، بارش جس ہے زیمن اور اس پر رہنے والی سب بی کلوق اپنی بیاس بجماتی۔ ہوا، طوفان، در خت، بجماتی۔ ہوا، طوفان، در خت، پیران کر تمی ۔ ہوا، طوفان، در خت، پیران کر تمی ۔ ہوا، طوفان، در خت، پیران اور می کرتے اور وہ الحمیں پرستش پیران اور می کرتے اور وہ الحمیں پرستش کے ذریعہ رام کرنے کی کوشش کر تا لیکن اس دور میں جو نب ہے بوی تقریب تھی وہ زمین کی پیداواری صلاحیت، اس کی زرفیزی، یا بار آوری کی تقریب بھی وہ زمین کی پیداواری صلاحیت، اس کی زرفیزی، یا بار آوری کی زمین پر بعن می ہو جوات ور اور اور میں تابیخ اور مد ہوش ہوکر اس زمین پر بعن میں ہوجوات اور مادر کین کو اپنی بار آوری سے بیراب کرتے۔

اس ابتدائی سان کے خرب علی زعن اور آسان اس کا کتات کے دو جرو تھے۔ ان کا آپی رشد وییا بی تما جیسا مرد اور مورت کا، بادشاہ و رمایا کا، یک اور بن کا۔ انسان اور ان کے اظاف اس کا کتات کے جرو تھے اور دولوں میں ایک طرح ہم آبیکی تھی۔ جو قوائمین کا کتات پر مادی تھے وی انسانی اظاف و اطوار پر بھی۔ یعنی جرو کو کل کے ساتھ تعادن کرنا چاہیے۔ قادر مطلق خود میں کا کتات تھی اور اس میں جو قاعدے، اصول، کتا تھی و منبط قائم ہے وہی والدین اور بچوں میں، شوہر اور بیوی میں، آقا اور غلام میں، بادشاہ اور آقادی میں اور قادر مطلق اور بادشاہ میں ہونا چاہیے۔ اس ایک انسان تھور سے جینی خراب میں دو عتاصر الگ انگ پیدا ہوئے اور اس ایک انگ پیدا ہوئے اور برخوں کی برستی اور کنفویض کی طرح اس

کائنات اور بوے آومیوں کی پرستق۔ لوگ روز اپنے بزرگوں کو نذر کرراتے۔ عام طور پر یہ کھاٹا ہوتا تھا۔ عام تصور یے تقاکہ مرنے کے بعد یہ بزرگ کی نامعلوم جگہ چلے جاتے ہیں اور وہ فائدہ ہمی پہنچا کتے ہیں اور نشمان بھی۔ پڑھے لکھ ان توجیات پر عقیدہ خیس رکھتے تھے لیکن وہ اس مرح کو اس لیے انجام دیتے کہ اس طرح لوگوں کے دلوں میں قدیم خیالات اور روایات کا احرام پیدا ہوتا ہے اور جب لوگ کی حرم کی تبدیلی سے نگھاتے ہیں تو اس طرح سلطنت میں اس رہنا ہے۔ ای روحانی طاقت کی مدد سے استے وسیح علاقے میں اتی بوی توم کو اتنی مدت کے لیے بجا اور حمد رکھا جاسکا۔

حکومت اور دانشوروں نے ان عقائد کی طرف جو رونیہ افتیار کیا اس سے موام کے عقائد میں وسعت بھی آئی اور وہ فک دائرے میں بھی بند ہو گئے۔ مدی بہ صدی کینو سخس کی عزت و احترام میں اضافہ بوتا کا درجہ اتنا بلند کردیا گیا کہ وہ کا کنات کے قریب بھنج گیا۔ ہر مدرس، ہر مندر، ہر شہر میں اس کی یادگاری تحقیاں لگائی گئیں۔ بگد ہر کاری طور پر اس کی یادگاری تحقیاں لگائی گئیں۔ بگد بگد ہر کاری طور پر اس کی یادگاری تائم ہو کمی اور اس بھیٹی زندگی کا ایک جزو بنا دیا گیا۔ بر سال کی فور بال ہیں دوج کے قباب بن مرکاری اخر، دانشور، ند ہی لوگ سال بر سال کی فعمل کی روح کے قباب کے لیے اتنا بھی کریں تو خاہر سال ہے کہ کریں تو خاہر سال ہے کہ کریں تو خاہر سال ہے کہ کریں کیا۔

لین ایا سیرها ساوها قابل قیم ند بب عوام کو کبال مطنن کرسک تھا۔ اس میں ان کی امیدوں، خوابٹوں کا ند کوئی جواب تھا اور ند خوابوں می کی کوئی تعییر۔ جب حقیقت کے اطراف بافرق الفطرت چنز وں کا اٹابا ند ہو، جب تک اپ اطراف منڈلانے والی روحوں کے خلاف چارہ کری کی کوئی صورت ند ہو جب تک اطبینان کبال ماتا ہے۔ چنا نچ وہ ساوں کی حرکت کی اساس پر قسمت کا تکھا تااش کرنے گئے۔ اپنے مکانوں اور قبروں کو بد روحوں، طوفانوں اور بلاکن سے بچانے کے لیے مکانوں اور قبروں کو بد روحوں، طوفانوں اور بلاکن سے بچانے کے لیے کابٹوں کی حاش ہونے گئے۔ ون کی ہر گھڑی شخوس یا متبرک بنے گی۔ اگر کابٹوں کی حاش ہونے گئے۔ ون کی ہر گھڑی شخوس یا متبرک بنے گی۔ اگر کوئی بچ کس مخوس گھڑی پیدا ہوتا تو اسے تی کردیا جاتا اور بعض وقت کوئی بچ کس کی قسمت سدھارنے کے لیے بان باپ اپنی جان بھی غدر کردیتے۔ کنیوسٹس کا مطلبت پند فلفہ ان کو تکین شیں وے سکنا تھا

چانچہ صوفیت کی طرف بھی رجمان ہوسے لگا۔ اس رومانی بھوک سے فائدہ اشاکر بعض مخلندوں نے لاوزے (Lao-Tze) کے خیالات لے کر انھیں غرب می وحال دیار رائے وانثور جوالک زے (Chung-Tze) کے زدیک یه "تاو" عقیده اس زین بر انفرادی شائق ماصل کرنے کا ایک طریقہ تھا۔ لیکن دوسری صدی تک فاوزے کے بیرووں نے اس کی عمل اتی بدل دی که محوا انموں نے ایک آب حات مجی درمافت کرلیا جس کے یے ہے آدی امر ہوجاتا ہے۔ روایت یہ ہے کہ کی بادشاہ اس ابدی زندگی کی حلاش میں یہ آب حیات نی کر دوسری دنیا کو سد مار مجے۔ وحویٰ ب کیا جانے لگا کہ جو بھی اس نہب پر عقیدہ رکھ گا اے ہر عاری ہے نحات مل حائے کی اور اگر نحات نہ ملی تو کہا جاتا کہ عقیدہ پختہ نہیں۔ چنانچہ لوگ بے تحاشہ اس ندہب کی طرف آنے گھے۔ مندر تقبیر ہونے کیے۔ بروہتوں بر دوات نجماور ہونے تھی اور آخرکار لاوزے کو خدا کادرجہ دے دیا عمیا۔ اس بر یقین کیا جانے لگا کہ وہ انتہائی ذہین اور قابل پیدا ہوا نے اس لیے کہ وہ اتی مال تک اٹی مال کے رقم کے اعدر ماری کا کات كاعلم جع كرا ربا تقار لاوزے نے الى كتاب "اود كتك" من لكها ہے ك . خوش مال زندگی گزارنے کا ایک عی طریقہ ہے کہ تاؤک میروی کی جائے لین اس نے اس کتاب میں تاؤ کی تو سے کہیں بھی نیس کا۔ ای وجہ ے تاؤ مختف معنوں میں استعال ہوتا ہے۔ یکھ کے نزدیک تاؤ کے معنی امن کے رائے اور طریقے کے ہیں تو کھے کے لیے بوانا اور منظو کرنا ہے۔ الل بورب کے لیے تاؤ کے معنی عقل ہیں۔ لیکن اس کی صفات میں جو منت سب سے اہم تصور ہوتی ہے وہ یہ کہ تاؤ ہیشہ سے ہے۔ کوئی زمانہ ایسا نہیں گزرا کہ جب تاؤ موجود نہ ہو۔ وہ ہر جگہ موجود ہے اور كائنات كى عظمت اور شان و شوكت اس كے دم سے بي نغے منے كيروں کو بھی ای نے زندگی بخش ہے اور جاند سورج بھی اس کی وجہ سے ہیں۔ اؤ كا نه كوئى جم ب اور نه آواز ليكن تمام اجمام كا وي خالق ب اور تمام آوازیں ای کی عطاک ہوئی ہیں۔ وہ تمام محلوقات کا روزی رسال ہے محر خود غیر متحرک ہے۔ اس کی کوئی ویت نہیں ممر وہ ناقابل تقیم سے اور سب پر مہران ہے۔ اس کے ذرائع غیر محدود اور پوشیدہ ہیں اور اتمام کا کتات کا خالق وہی ہے۔

ایک بزار سال کے اندر تاؤ ند مب کے لاکھوں بیرو پیدا ہو گئے۔ کی شہنشا ہوں نے بید ند مب افتیار کیا اور اس کے لیے جنگیس لڑیں۔ اس کا

زور، کنیوسٹس کا نہب اپی عظیت پندی کی مدد سے نبیں توڑ سکا لین جوب سے ایک اور نہ ہب، بدھ نہ ہب داخل ہوا اور اس نے اس کا زور توز دیا۔ چین کینچے تک بدھ مت کی شکل بالکل بدل چکی تھی۔ مہاتما بدھ ك شروع ك افداره بحت اب بر موزير امن و جين ك لي يريثان، كل موئ عوام كي مدو كے ليے تيار تھے۔ جب الزائيوں، خاند جلكي اور سای افراتفری کی وجہ سے چین کے عوام سخت حیران و پریٹان تھے اور یانے خاب الحیں کوئی سارا نیں دے کتے تھے، اس نے ذہب نے ایک دیا روشن کیا اور لوگ اس کی طرف دوڑنے کے۔ تاؤ لمب نے فورا اینا آفوش بدھ مت کے لیے کھول دیا اور اے ایبا جذب کرلیا کہ یہ یا لگانا مشکل ہوگیا کہ اس میں بدھ مت کے عناصر کون سے ہی اور تاؤ ندب کے عناصر کون ہے۔ یدھ مت کے بانی ہندوستان کے حوتم بدھ تھے۔ بدھ مت بنیادی طور پر ہندو ند بب سے الجرا سے کو کک اس میں ہندو لمب ك فلفياند افكارك آيرش بيد ليكن بده مت مي ديوى ديو تاول کی عیادت کا رواج نہیں ہے۔ نیات کے حصول کے لیے ریاضت کو بنیادی جزو قرار دیا میا ہے اور ترک دنیا کے بغیر نجات کا حسول نامکن ہے۔ بدھ مت دراصل ماورائے طبیعات اور اخلاقی رجانات کا مجموعہ ہے۔ بادشاہوں نے بدھ مت کو دہانے کی شروع میں بہت کوشش کی۔ فلنیوں نے مكايت كى كد بد مافق الغطرت چزي جميلا ربا ہے۔ سياست وانوں في طرح طرح کے جھکنڈے استعال کے لیکن آخر میں یہ طاکہ ندہے کا دحارا سب سے طاقت ور ہوتا ہے۔ جس طرح رومن شبنشاہ افراتفری کے دور می عیمائیت کوند روک عکے ای طرح بدھ مت بھی ند رک سکا۔ كنيوسش كا فلغه دانثورول تك محدود ره كيا\_ مندرول بل بده مت كو تاؤ ند ہب کے دوش مدوش ملد مل مئی۔ نذرانے اور خیرات وصول کرنے ک آزادی ماصل ہو می اور اس نہ ہب نے ملک کی سابی زندگی کے ہر پہلو یعن مجسمه سازی، مصوری، فن تعیر، اوب سب کو متاثر کیا اور ساتھ ہی چینوں کے مواج میں کھے زی بھی پیدا کا۔

ونیا کے دوسرے مکوں کے برعش چینی مزائ ب مد پیچیدہ ب مر ند ہی معالمات میں بھی وہ بڑا سلم جو ب وہاں نہ مرف ہر شم کے عقائد کی مبادت گاہیں قریب قریب لمتی ہیں بلکہ ایک سین میں نیچریت، کنیوسٹس، فلف، بدھ مت سب بی کے لیے جگہ ہے۔ چینی فطر نا فلف ہے اور جانا ہے کہ کوئی بات چینی نیں۔ پھ نیس کون سا ند بس سیا ہے

اس لیے سب کے لیے دروازے کھلے رکھتا ہے۔ چینی فدہی ہونے کے باوجود دنیا کا سب سے بوا فیر فدہی انسان ہے۔ وہ مندر جاتا ہے یا عبادت کرتا ہے تو آخرت کے لیے باگل ہے اور ت کو دریا عمل میجیئنے سے بھی احراز فہیں کرتا۔ وہ اس دنیا کے لیے باگل ہے اور بت کو دریا عمل میجیئنے سے بھی احراز فہیں کرتا۔ یہ چینی مثل عی ہے "کوئی بت ماز، بت کی پرسٹش فہیں کرتا اس لیے کہ وہ جانا ہے کہ دہ کس چینی کا بنا ہے۔"

یں وجہ ہے کہ چین عمل کوئی اور ندہب بھی اپنے قدم فیل جاسکاد میسائیت اور اسلام زیادہ تر غیر چینی قوموں بی تک پھنے پائے۔ اس لیے کہ آفرکار آفرت عمل بہتر زندگی کی بشارت تو بدھ مت بھی دیتا آیا ہے اور چینی کو تو اس دیا عمل جنت جاہے۔

چینی فن تعمیر: قدیم چین می پاکوذا کے علاوہ دوسری تمام عمارتی کنوی کی ہوا کرتی تعمیر۔ اس لیے مثل سلطنت (1368-1644) ہے پہلے کوئی مندریا تاریخی مکانت نہیں طح ہیں۔ اس زبانے کی عمارتوں کے بارے میں علم زیادہ تر تصویروں ہے ماصل ہوتا ہے۔ جو کمدائی ہوئی ہوئی ہارے میں جہ چاتا ہے کہ چینی عمارتوں کی بنیاد کالموں یا ستونوں پر ہوتی تھی۔ دیواریں صرف حفاظتی اسکرین یا پردے کے طور پر استعمال ہوتی تھی۔ دیواریں مرف حفاظتی اسکرین یا پردے کے طور پر استعمال ہوتی تھی۔ دیوارین مرف حفاظتی اسکرین یا پردے ادر قبریں بنائی جاتی تعمیں۔ وہ تعمیر کا جر نہیں تحمیر۔ بان سلطنت اندر قبریں بنائی جاتی تعمیں۔ لیکون ان کا عام رواح ایوان سلطنت (1280-1368) ہے شروع ہوا۔ اس زبانے میں شہر کے چاتک متفل کے جانے مندروں کی چیتیں ہیشہ کریوں یا جہتم ہے بنائی جاتی حمیں۔ ان کی اسائی ہے عمارت کی چوٹائی حقین ہوئی تھی۔

چھٹی صدی عیسوی کے کچھ بل اور پانچویں اور چھٹی صدی عیسوی کے عاروں میں بے بدھ مندر آن مجی موجود ہیں لیکن افیس علاقوں کا نام نیس دیا جاسکا۔ چین کی سب سے قدیم اور اہم عارتی جو ابھی سلانت کے دور (608-60) میں نی تھیں۔ پاکوڈا کی تھیر کا فن بدھ ندہب کے ساتھ ہندوستان سے آیا تھا لیکن بہت جلد اس میں تبدیلیاں آگئیں۔ یہ ایک مکھی سط پر عائے بیا جی سراتھ ان کی چوڑائی کم ہوتی جاتے ہیں۔ کی منزلہ ہوتے ہیں اور ہرمنزل کے ساتھ ان کی چوڑائی کم ہوتی جاتے ہیں۔ ان میں سب سے مشہور پاکوڈا علاقہ علنی کا چینگ این ہے۔

ابتدائی دور کی کلڑی کی بنی ہوئی ایک عمارت نویں صدی بیسوی کا ووکوآنگ مو بائی مندر ہے۔ اس میں چینی مندروں اور محلوں کے فن تغییر کی ساری خصوصیات لمتی بیں۔ او نیج ستونوں پر و طوان مجت ہے اور نہاںت خوبصورت تراشیدہ بریکٹ استعمال کے گئے ہیں۔ یہ ایک منزلہ ہے۔

پیکٹ کا پرانا شیر منگ عبد کی عالی شان عارتوں سے بحرا پڑا ہے۔ اس میں محلوں کی عمارتی اور مندر ہیں۔ ہر طرف مجڑک دار رنگ نظر آتے ہیں۔ برے بوے محن، ان کے ساننے محلوں کی عارتوں پر وُحلوان چیتیں اور سنگ مرمر کے بنتے ہوئے بنگلے۔ ان عمارتوں میں سب سے اچھی حالت میں تی ہوا مندر ہے جو 1414 میں تممل ہوا تھا۔

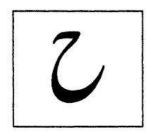
چینی کے برتن (Porcelain): جینی کے برتن ایک خاص متم کی مغید مٹی اور ایک کیمیائی چر فلسیار (Fildspar) کو طاکر بنائے جائے ہیں۔ سفید چینی مٹی بہت بلند چیش پر کیملتی ہے اور فلسیار ایک طرح کی سمیت کاکام کرتا ہے یعنی مٹی کے تیملنے کے بعد اس میں مختی پیدا کرتا ہے اور اس کے اجزا کو جوڑ دیتا ہے۔ یہ مٹی بہت سارے مکوں میں ملتی

فنون لطیفہ بن گی اور چین کے بند برتن ساری دیا میں جیٹنے گیے۔
چین کے طاوہ چینی بر عوں کی صنعت مشرق و سلی خاص طور پر
بخارا و سمرقد وغیرہ بھی بیٹی۔ مہد مظید میں یہاں کے بند ہوئے برتن
کانی مقدار میں ہندوستان آئے تھے۔ یوروپ میں اس کی صنعت سب سے
بہلے 1710 میں جرمی میں شروع ہوئی۔ یہ برتن کائی کے چورے میں بچو
اور چیزیں طاکر بنائے جاتے تھے لیمن یہ چینی برتوں کی طرح مضبط نہیں
ہوتے تھے۔ اس کے بعد اس کی صنعت انگشتان اور یوروپ کے کئی طکوں
میں سیٹی۔ آئے کی اس صنعت نے ہندوستان اور جاپان میں بھی کانی ترتی
کرلی ہے اور یہاں کے بند برتن بڑے بیائے پر برآمد ہوتے ہیں۔
کرلی ہے اور یہاں کے بند برتن بڑے بیائے پر برآمد ہوتے ہیں۔
کرلی ہے اور یہاں کے بند برتن بڑے بیائے پر برآمد ہوتے ہیں۔
کرلی ہے اور یہاں کے بند برتن بڑے بیائے پر برآمد ہوتے ہیں۔

بے لین اس سے برتن سب سے پہلے جین میں بنا شروع ہوئ اس لیے یہ جینی می اور اس کے برتن جینی برتن کہاتے ہیں۔

چینی کے برتن سفید، سخت اور نیم شفاف ہوتے ہیں اور اس میں پانی یا اور کوئی بالی رستا فیمل ہے۔ یہ برتن چین کے ناگ مبد (618-906) میں بوی مقدار میں بنتے تھے اور اکثر اسلامی مکوں کو برآمہ کی جائے تھے جال ان کی بوی تدر تھی۔ سنگ دور مکومت (719-960) میں ان میں کائی نزاکت آگی اور کائی خوبصورتی پیدا ہوئی، اور بنگ دور میں ان میں کائی نزاکت آگی اور کائی خوبصورتی پیدا ہوئی، اور بنگ دور کیے رائع میں میں میں منعت کار اب مشرق تریب سے کوبالٹ لاکر اس میں مین منعت کار اب مشرق تریب سے کوبالٹ لاکر اس میں مین منعت کار اب مشرق تریب سے کوبالٹ لاکر اس میں منعت ایک

205



حافظہ (Memory): مانع کی انسانی زندگی عیں بوی ایمیت ہے۔ اگر بید نہ ہو تو ہمیں زندگی عی ہر کام کی کی بار کرہ پڑے۔ ند کوئی مادت پڑسے کی اور ند انسانی ساج ترتی کرسے گا۔

حافظ کو تمین حصول بی تعلیم کیا جاسکا ہے۔ ایک آموزش (Learning)، دوسرا توت ماسکہ (Recali) اور تیرا بازیافت (Recali) یا شاخت (Recognition)۔ مثلاً کی کتاب بی ہم کوئی واقعہ پڑھتے ہیں یا شاخت درکھتے ہیں تو یہ آموزش ہوئی۔ یہ علم ہم اپنے ذہن میں محفوظ کر لینے ہیں تو مسک یا شخط ہوا۔ جب محمر آگر ہم اے دوسروں کے ساخ د ہراتے ہیں یا تھتے ہیں تو بازیافت ہوئی۔ اس واقعہ میں حصہ لینے والے لوگ ہمیں بعد میں کہیں اور لمیں اور ہم المحمی پیچان ایس تو یہ شاخت ہوگ۔

مانق کی ایک مد ہوتی ہے۔ یعنی ایک ہی آزائش یا نظر میں قدر مواد ایک محض کے مافظے کی گرفت میں آسکا ہے۔ شاک کوئی محض ایک عداد محفوظ رکھ سکتا ہے۔ مثال طور ہے 4 یا کہ فض ایک بنی کو حش میں کتنے اعداد محفوظ رکھ سکتا ہے۔ مام طور ہے 4 یا کہ اعداد سے زیادہ مافظے کی گرفت میں وسعت کا تعلق زبانت ہے جی ہے۔ ہانچ ذبات کے احمان کے لیے اے استعال کیا جاتا ہے۔ کی چڑ کو بار پار دیرانے سے یاداشت پانت ہوتی ہے۔ اس کے ملاوہ بامعنی و مطلب مواد یا دیرانے سے یاداشت پانت ہوتی ہے۔ اس کے ملاوہ بامعنی و مطلب مواد سے معنی مواد کو یاد کرنے یا ہے معنی مواد کو یاد کرنے سے تعلق کی مثل تعورے وقلے سے کی جائے تو آدی وہ چیز جلد سکھتا ہے یاد کر لیتا ہے۔ شال ہم موٹر چانا سکھ رہے ہیں تو آدی وہ چیز جلد سکھتا ہے گئے دیت اگر کوئی خاص تربیت ہو تو بھی آسائی ہوتی ہے۔ کی طویل چیز سکھتے وقت اگر کوئی خاص تربیت ہو تو بھی آسائی ہوتی ہے۔ کی طویل چیز کو یاد کرتے وقت اگر کوئی خاص تربیت ہو تو بھی آسائی ہوتی ہے۔ کی طویل چیز کیا جائے تو تو اس کے سے کرلیے جائیں اور ایک ایک حصد الگ الگ

جن چیزوں کو ہم یاد کرنا چاہتے ہیں وہ دلیب اور کار آمد ہوں تو وہ جلد یاد ہو جاتی ہیں۔ ہم نظم کی ایک ساب پڑھتے ہیں۔ بعض اشعار جو ہمیں بہت پند ہوں با ادادہ ہمیں یاد رہ جاتے ہیں۔ سمی طالب علم کو سمی مضمون سے دلچی نہ ہو تو بہتر سے بہتر استاد بھی اسے اس میں تاہل نیس ما سکا۔

یاد کرلینے کے بعد دوسری منزل اس کے ذہن میں مخوط کر لینے کی آتی ہے۔ ماہرین نفسیات کا خیال ہے کہ تحفظ کا عمل شعوری کر سے نہیں ہو ہمی تجربہ ہوتا ہے دو شعوری سطح سے ازر کر تحت شعور میں بیٹنے جاتا ہے اور جب دوبارہ اس کی منرورت پرتی ہے تو استعراب دورادہ شعور میں بیٹنے جاتا ہے اور جب دوبارہ اس کی منرورت پرتی ہے تو استعراب دورادہ شعور میں لایا جاسکا ہے۔

بعض ماہرین نفیات کا خیال ہے کہ فعلیاتی طور پر ہر اثر اپنا قص عضویہ پر شہت کر ویتا ہے۔ اس کو حافظ انتش (Memory Trace) کہتے ہیں۔ نفوش کچھ عرصہ تک قائم رہے ہیں۔ ان بی کی بدولت اعادہ آسان ہوتا ہے۔ اگر تاثرات کو وہرایا جائے تو تعش کہرا ہو جاتا ہے اور زیادہ در قائم رہتا ہے۔ بہت کم نقوش تاحیات باتی رہتے ہیں۔ کی نقوش ہیت ہوتے اور مختے رہے ہیں۔

محلیل ننس کے ماہرین کا یہ دعویٰ ہے کہ ہمیں جس چیز کا بھی تجربہ ہوتا ہے وہ شعور ہے نکل کر الاشعور میں محفوظ ہو جاتی ہے۔ اور ہم اے مجمول جاتے ہیں۔ یہ سب بھولی اسری ہاتمیں یاد بھی آجاتی ہیں۔ اور جو یاد نہ آئیں افھیں تو یم (Hypnotism) کے ذریعہ شعور میں الایا جاسکتا ہے۔ طاق میں بھا کی بیائش بھی کی جاسکتی ہے۔ مثلاً طالب علموں کو استمان کا میں بھا کر میں جو کچھ بھی پڑھا ہے اس کے بارے میں سوالات کے جوابات تکھوائے جاتے ہیں۔ اس سے یادداشت کی مطاحیت کا سوالات کے جوابات تکھوائے جاتے ہیں۔ اس سے یادداشت کی مطاحیت کا پی بھر اس طالب علم کو مختلف تراوں سے جو اس نے پڑھی

بیں کچھ اقتباسات دیے جاتے ہیں اور پھر پوچھا جاتا ہے کہ یہ حصہ کن کی اور کہل سے اللہ المرقد مکرر اموزش کا ہے۔ یعن طالب علم کو ایک نظم یاد کرنے کے لیے دی جاتی ہو اس علی جو وقت لگت ہو ووٹ کیا جاتا ہے اور چر چند دن بعد جب وہ اس نظم کو بھول چکا ہوتا ہے تو وی نظم پھر یاد کروائی جاتی ہے۔ اس دفعہ کم وقت صرف ہوگا۔ دونوں او قات کا فرق یادداشت کی ہدوات ہوگا۔

جیسے جیسے وقت گزرتا جاتا ہے یادداشت بن کی ہونے گئی ہے
یعنی جولئے کی رفار تیز ہوتی جاتا ہے۔ ہر خم کے مواد کو جولئے کی رفار
کیساں نہیں ہوتی۔ بے معنی مواد آوی بہت جلد بحول جاتا ہے اور نثر کے
مثابلہ بن تلم در میں مجول ہے اس لیے جو لوگ سمجھ کر یاد کرتے ہیں
انھیں بے سمجھے رشے والوں کے مقابلہ میں زیادہ در کئے یاد رہتا ہے۔

ہم جولے کیں ہیں؟ کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ وقت گزرنے پر ایما ہوتا ہے گئیں ہے۔ اس کا انحمار اس پر ہے کہ آپ نے جب یاد کیا اس میں اور بازیافت کا درمیانی وقد کس طرح گزرا۔ فرش کیجے کہ بھین میں آپ کی سے ملتے ہیں اور پھر آپ کا تعلق ٹوٹ جاتا ہے۔ اس دوران آپ ای کی سے ملتے ہیں اور پھر آپ کا تعلق ٹوٹ وار دوسی کرتے ہیں۔ جب بچھ عرصہ بعد پہلا مخت آپ کو ملا ہے تو یادداشت کام نہیں کرتی اس لیے کہ بعد کی معلومات، بھین کی معلومات میں مداخلت کرتی ہے۔ محض مداخلت ہے کہ بعد کی معلومات، بھین کی معلومات میں مداخلت کرتی ہے۔ محض مداخلت ہے ہم ہر چیز شیس بھول جاتے دمائے کے نقوش ہوئے ہے۔ ومائے کے نقوش ہوئے ہے۔ مائے کہ وجاتے ہیں۔ اور جن تاثرات کے وہ حال شے وہ محمی ذہن سے از جاتے ہیں۔ اس لیے کہ ہے کاری کی دجہ سے ساتھ ہوجاتے ہیں۔ اس لیے کہ ہے کاری کی دجہ سے ساتھ ہوجاتے ہیں۔ اس لیے کہ ہے کاری کی دجہ سے ساتھ ہوجاتے ہیں۔ اس لیے کہ ہے کاری کی دجہ سے ساتھ ہوجاتے ہیں۔ اس لیے کہ ہے کاری کی دجہ سے ساتھ ہوجاتے ہیں۔ اس لیے کہ ہے کاری کی دجہ سے ساتھ ہوجاتے ہیں۔ اس لیے کہ ہے کہ کہ کاری کی دجہ سے ساتھ ہوجاتے ہیں۔ اس کے کہ ہوجاتے ہیں۔ اس کے کہ ہوجاتے ہیں۔ اس کے دیا تھا کہ ہوجاتے ہیں۔ اس کے کہ کو ہاتے ہیں۔ اس کے کہ ہوجاتے ہیں۔ اس کی دیا ہے منافع ہوجاتے ہیں۔ اس کی دیا ہے کہ کی کو جہ سے ساتھ ہوجاتے ہیں۔ اس کے دیا کہ کہ کی دیا ہے منافع ہوجاتے ہیں۔ اس کی دیا ہوجاتے ہیں۔

تجربات سے اس کا بھی پہ چلا ہے کہ اگر ایک طرف نیند سے پہلے ہم کوئی چڑ یاد کریں اور سوجائیں اور دوسری طرف یاد کرنے کے بعد ہم کوئی چڑ یاد کرنے کے بعد ہم کسی کام میں لگ جائیں تو نیند کے بعد کی بازیافت نیادہ ہوگ۔ لیکن جائے اور سونے کا اثر صرف ان ہی معلومات پر پڑتا ہے جو آچی طرح یاد نہ کی گئی ہو۔ اگر کوئی چڑ اچھی طرح یاد کرئی جائے تو جائے یا نیند کا اس پر کوئی اثر نہیں بڑتا۔

اس سلسلہ میں وہم ادراک (Haltucination) کا ذکر مروری ہے۔ اس میں شبیہ نہایت ساف اور مفصل ہوتی ہے۔ مثل ہمیں رات کو کمیں جوت نظر آتا ہے اور جب ہم قریب کیجے ہیں تو فائب ہو جاتا ہے۔ اے فعول اس لیے کہتے ہیں کہ اس کا شبیہ پیدا ہوتی ہے ادر وہ ادراک

کے بالکل حش ہوتی ہے۔ چانچہ بھٹی دریہ بھوت نظر آتا ہے اتی در مطلق یہ احساس نیس ہوتا کہ جو کھ دیکھا جارہا ہے وہ فواب ہے یا خیال۔ خوابوں میں بھی وہم ادراک کا عمل ہوتا ہے۔ لیکن اس کا پہند اس وقت لگتا ہے جب آئکہ محلق ہے۔ ذوئی مریش، وہم ادراک کے خت مطال ہوتے ہیں۔ آئد می کے شور میں بھی المیس کالیاں سال دیتی ہیں، میگد بھوت، پریت، فرشتے دکھائی دیتے ہیں اور وہیں ان کے بازو میں کمڑے دومرے لوگوں کو نہ کالیاں سائل دیتی ہیں اور نہ بھوت پریت نظر کے شرے دومرے لوگوں کو نہ کالیاں سائل دیتی ہیں اور نہ بھوت پریت نظر

کے: اسلام کے پانچ بنیادی ارکان میں ہے آخری رکن ہے، اور انسان کی خدارت کا کا قدیم ترین طریقہ ہے۔ گئے کے لغوی معنی قصد و ارادو کے بین اصطلاح شریعت میں خانہ کعبہ کا طواف اور کہ کرمہ کے مختلف مقامات مقدر میں حاضر ہوکر کچھ مخصوص مناسک (آواب و اقبال) بجا لانے کا نام کی ہے۔ قرآن مجید میں اللہ تعالی نے فریا ہے: لوگوں پر اللہ کا حق ہے جو اس کھر تک خریج کی استطاعت رکھتا ہو وہ اس کا نی کرے کا حق ہے جو اس کھر تک خریج کی استطاعت رکھتا ہو وہ اس کا نی کرے کمر میں کم از کم ایک بار فی کرے میں کم از کم ایک بار فی کرخ فرض ہے۔ صحیح مسلم میں حضرت ابوہریوہ عرفی کم از کم ایک بار فی کرف ہے مردی ہے کہ حضور آکرم میں نے لیک خلبہ میں ارشاد فرمایا کہ اسے لوگو اللہ نے تم پر فی فرض کیا ہے لہذا فی کیا کرد، امادیث میں فی کے بیت فضائل و برکات معنول ہیں۔ فی کرنے سے کناہ بیم معاف ہوجاتے ہیں اور حافی کے نامہ ایمال میں ہر قدم پر سات مو نکیاں درج ہوتی ہیں۔

ع کی تین تشمیل میں : (1) افراد (2) فران اور (3) شخص افرا: صرف ع کی نیت سے احرام بائدها جائے۔

فران: میقات متعید سے فی اور عرو کا ایک ساتھ احرام بائد صنا۔ کد می آگر فی کے ارکان سے فارغ ہونے تک اس احرام پر قائم رہنا۔

محتع: میقات پر مینی کر عمرہ کا احرام باند هنا اور کمد یس عمرہ کے ارکان کرکے احرام کھول دینا اور پھر ایام فج شروع ہونے پر آتھویں ذی الحجہ کو فج کا احرام بائدھ کر ارکان فج اوا کرنا۔

ع پاٹھ ارکان سے مرکب ہے۔ ان کی بجاآوری کے بغیر ع خیس ہوتا۔ (1) احرام، (2) طواف، (3) سعی، (4) و توف عرفات اور (5) طلق راس۔

(1) احرام: جی طرح نماز کے لیے تجیر اس کی نیت کا اطلان ہے، ای طرح احرام بھی فج کی تجیر ہے۔ احرام بائد سے کے ساتھ انسان اپنی عام زندگی سے فکل کر ایک خاص حالت میں آجاتا ہے۔ عادم فج اپنی سعید میتات پر بائج کر طسل یا وضوکر کے تبید (لبک اللحم لبک لا اثر یک لک تعیدات اللحم لبک و لک و الملک لا شریک لک) کہنا شروع کردیتا ہے۔ (دیگر تعیدات کے لیے و کھیے احرام)

(2) طواف: فاند كعب كے ارد كرد چكر لگانا اور دعائي بانگنا اور اس رسم كو ادا كرنا ہے جو حضرت ابراہيم عليه السلام نے ادا كی تھی۔ اس كا طریقہ ب ب كه حابق ركن يمائى كے مائے كمرا ہوكر اور بم الله الله الله الله و الله الله و درود شریف پڑھ كرفاند كعب كے دروازے كی طرف سے طواف كرنا شروع كردے۔ اس طرح سات چكر لگائے اور برگردش كے افتتام پر جراسود كو يوسد دے۔ اگر جمع كير ياكى دور د شوارى كے باعث بوسر دينا مكن ند ہو تو دور ہے ہى تجر اسود كی طرف اشاره كر كے باتھ بوسر دينا مكن ند ہو تو دور ہے ہى تجر اسود كی طرف اشاره كر كے باتھ بوسر دينا مكن ند ہو تو دور ہے ہى تجر اسود كی طرف اشاره كر كے باتھ آخضور صفح نے فرايا كد خاند كعب كا طواف بھى گويا نماز ہے۔ فرق مرف بي ہے كواس حالت كے سواس حالت مرف بي ہے كواس حالت كے سواس حالت علی اور گركے ہا تھے اور گركے باتھ اللہ ہو گويا نماز ہے۔ فرق مرف بي ہے كواس حالت كے سواس حالت علی اور گركے ہاتھ می اور گرد كے بات كے سواس حالت علی اور گرد ند يولو (شرف ي و نمائی)۔

(3) سعی: مغا اور مروه کے درمیان دوڑنا، پہلے غانہ کعبہ کے قریب ان ناموں کی دو پہاٹیاں تھیں۔ اب صرف ان کے کل وقوع کی باقیات رو گئی ہیں۔ سعی معرت ابراہیم علیہ السلام کی بوی معرت حاجرہ کی یادگار ہے۔ سعی کا طریقہ یہ ہے کہ حاجی مقام ابراہیم شی قبلہ رو ہوکر دو رکھتیں نقل کی پڑھے اور پھر دروازے سے فکل کر پہلے صفا سے مروه اور پھر مروه سے صفا کی طرف چاکر حمد و دعا کرے۔ یہ دونوں وہ مقامات ہیں جہال معرت ابرہ کو رہائی کرشے و کھائی دیے تھے۔

(4) وقوف عرفه: لينى ميدان عرفات مين ذى الحج كى نوي تاريخ كو تمام حاجيوں كا مظهر، اور زوال كے بعد سے فروب آفاب كك يهال دعا و استغفار وحمر و ثنا ميں مشغول رہنا (حريد تفييلات كے ليے عرفات د كليے) (5) حلق راس: دسوي ذى الحج كو شئ ميں قربانی كے بعد سر كے بال منذواتے يا ترشواتے ہيں۔

ع کے دیگر مناسک ہیں: مرداند اور منیٰ کا قیام، قربانی، ری مدار (یعنی منی میں میون جمردوں یر سات سات تکریاں مارتا)، طواف

زیارت، طواف دواع (کمہ سے وطن واپس کے وقت رخصتی کا طواف) اور زیارت مدینہ منورہ بھی ضروری اور اہم ہیں۔

ق کے لیے ضروری ہے کہ اجرام باتد منے سے لے کر اجرام اللہ نے کئی فی نیت و ارادہ کرنے والا نیکی و پاکبازی اور امن و سلامتی کی الاری تصویر رہے۔ وہ الرائی جھڑا، د تکا ضاونہ کرے یہاں تک کہ کی چوٹی کو بھی نہ مارے مناسک فی اوا کرتے وقت کی کو د حکیلا یا گرایا نہ جائے اور ایک مناسک فی اوا کرتے وقت کی کو د حکیلا یا گرایا نہ جائے اور ما کا مناسک فی اور کھا جائے کہ کس طرح حضرت ابراہم اور حضرت اسامل نے تعلیم و رضا کی منابس پیش کی تھیں۔ فی کا سفر ذکر الی، تبلیل، تبمید، تسجی، استففار، دما کی منابس بیش کی تھیں۔ فی کا سفر ذکر الی، تبلیل، تبمید، تسجی، استففار، یاد مناسک منابس بیش کی تھیں۔ فی کا مرازمین سے بونا جائے۔ یہ بات بھی یاد رکھنے کی ہے کہ اسلام کی آواز ای سرزمین سے بلند ہوئی تھی اور اسلام کی آواز ای سرزمین سے بلند ہوئی تھی اور اسلام تھول کرنے والوں نے میر و اطاعت کا نمونہ یہیں دکھایا تھا۔

حد (فلسفه): کمی تفنیه کا موضوع یا محول منطق اصطلاح بی مد کہلاتا ہے۔ اس کا مقصود وہ تصور ہے جو موضوع یا محول کی جگد پر ہوتا ہے اور اس لیے اس لفظ یا عبارت کو بھی مد کہتے ہیں جو اس مخصوص تصور کا مظہر ہو۔ روایق منطق بی قشیہ یا تیاس کا یہ ایک اہم و لازی جزو ہے۔ تیاس کے طمن میں مدکی تمین اقسام صلیم کی گئی ہیں۔ وہ مد جو نتیج کا موضوع ہو، مد مغری، نتیج کا محول مدکری اور وہ مد جو مقدات میں تو موجود ہو مگر تیجہ میں نہ ہو، مد وسطی کہلائی ہے۔ نتیجہ کے محول کو اس لیے مدکری کہا تی کہائی ہے۔ نتیجہ کے محول کو اس لیے صد برسی کی کہائی ہے۔ نتیجہ کے محول کو اس لیے مد وسطی کی اس میں شائل ہوتی ہے جبکہ مد مد وسطی کی وجہ تسیہ یہ بھی ہے کہ مد صدی مدود کہری و مغرف میں شائل ہوتی ہے۔ مد وسطی کی وجہ تسیہ یہ بھی ہے کہ سے مدود کہری و مغرفی کو ایم شکل کرتی ہے۔

صد (فر میس): اسلام میں انسان کو احکام و توانین کا پابند رکھے اور انساد جرائم کے لیے طور ہیں مد، انساد جرائم کے لیے طور ہیں مد، تقویر، قصاص ان میں مد کو فوقیت ماصل ہے۔ مد کے انوی معنی دو چیزوں کے درمیان فصل اور روک کے ہیں تاکہ دو چیزی ایک دوسرے کے جدار ہیں۔ مدکی جی صدود ہے اور مدود اللہ کی ترکیب قرآن مجید میں کئی جگہوں پر آئی ہے جس سے مراد اللہ کے احکام ہیں۔ تقویر بھی شری میزا کو کہتے ہیں۔ مد اور تقویر میں فرق ہے ہے کہ تقویر وہ سزا ہے جس کا سین قاضی یا ماگم گناہ اور جرم کے مالات کے مطابق خود کرتا ہے۔ فتین قاضی یا ماگم گناہ اور جرم کے مالات کے مطابق خود کرتا ہے۔ فتین

اصطلاح میں مد اس سزا کو کہتے ہیں جو حقوق الی ہے تھاوز کرنے کی پاداش میں کتاب اللہ یا سنت نوب سے قابت اور متعین ہے۔ اس سزا میں ماکم یا قاضی کی رائے کا وظل نیس ہوتا۔

ین فتها نے مدکی تعریف یہ کی ہے کہ "شریعت کی مدد سے تمام بتعینہ و مقررہ سزائی مد ہیں۔" اس تعریف کی رو سے قعاص (دیکھیے قعاص) بھی مدیس شائل ہے لیکن اکثر فقها کے نزدیک قعاص مد نہیں کیو کلہ اس کا تعلق حق العبد سے ہے۔ قعاص کی ایک حفظ مورت ذیت ہے اور مدود (مینی جن کی سزاکتاب و سنت سے ثابت و مقرر ہے) کا دائرہ مرف ان پانچ جرموں تک محدود ہے: (1) زنا، (2) فحر (شراب نوشی)، (3) قذف (دیکھیے قذف)، (4) سرقہ، (5) قطع الطریق (رابرنی)۔ (1) سرقہ، (5) قطع الطریق (رابرنی)۔ (1) سرقہ، (5)

زنا کی مد شادی شدہ جوڑے کے لیے سنگ سار کرنا اور غیر شادی شدہ کے لیے سو درے بارنا ہے۔ شراب نوشی کی سزا کم ہے کم چالیس اور زیادہ سے نیادہ اتنی در ہے۔ نیز جموئی تبہت لگانے والے کی شہادت جیشہ کے لیے نا قابل تبول ہوجاتی ہے۔ چوری کی سزا حب حالات قطع دست ہے۔ رہزنی کی سزا سخت اور جبرت انگیز ہے۔ یعنی مختف طالات کے مطابق قید باتھ ہی کانا جانا اور قبل ہے۔ یہ تمام مدود اس صورت میں نافذ کی جائیں گی جب جرم تعلی طور پر ثابت ہوجائے شال نا کو جو بابت ہوجائے شال کی جرم ثابت کر جائے شرال کی جو میں شاخت کر جائی کہ جبال تک ہو کے شرقی صورد کو نافذ نہ کرو بلکہ مسلمانوں کو ان سے بیاۃ اور اس کے لیے کوئی راہ تکالو۔

فتها کا کبنا ہے کہ اسلام میں صدود کا نفاذ کی انتقام یا ہے رحی
کی بنا پر نہیں ہے بلکہ ان کا بنیادی مقصد مجرم کو ارتکاب مصیت کے اعاده
ہے باز رکھنا اور اس میں یہ شعور پیدا کرنا کہ وہ ارتکاب جرم ہے باز رہ
اور ملتی خدا کو بجرم کی شرائکیزیوں اور نقصان رسانی ہے محفوظ رکھنا ہے۔
املام نے تعزیری نظام قائم کر کے معاشرہ کو پاکیزہ بنانے کی کو مشش کی ہ
اور اس کا یہ مقصد بھی ہے کہ انسانی زیدگی میں عدل قائم ہو اور ظلم وجر
کی فیخ کی ہو اور لوگوں کے جان و بال اور عزت کا محفظ کیا جائے۔ چنا فید
صدود کے نفاذ میں کمی نسلی، منصی یا قبائل تعزیق و اتباذ کی محفوظ کیا جائے۔ چنا فید
دہ ہر ادنی و اعلیٰ اور باند و پست کے لیے بکمال ہے۔ اسلامی نظام کے
عامیوں کی طرف ہے کیا جاتا ہے کہ جن ممالک میں اسلامی قوانمین نافذ

اور اس کے مطابق تعویری نظام قائم ہے وہاں جرائم کی تعداد کم بلکہ بوی حد تک مفر لمتی ہے۔

حدیث : افغلی معنی خبر، بات، نی چیز کین اسلام کی شر می اور فی اسلام عی سرول اکرم صلی الله علیه وسلم کے قول فن اور تقریر کا نام صدیث یا سنت ہے۔ آخضور میں الله علیه وسلم کے قول فن اور تقریر کا نام مدیث یا سنت ہے۔ آخضور میں الله علی استمال ہوتے ہیں۔ قرآن مجید کے لیے خبر، اثر اور سنت کے الفاظ مجی استمال ہوتے ہیں۔ قرآن مجید کے بعد صدیث اسلامی قوائین کا دوسرا بافذ ہے۔ سنت اور مدیث میں "مول فرق ہے۔ سنت نوگ کے بیان کو مدیث کہتے ہیں۔ سحابہ کرام ہو حضور اگر میں کی افرال و افعال کے شب و روز کے سام اور مشابہ تنے آپ کے ارشادات کو محفوظ رکھے اور اسپنا تاخدہ سے ان کی روایت کرنے کا کی موسمی اہتمام کرتے تھے۔ ان ہم ویات کے ایش میں سحابہ کے بعد ان کی فیصومی اہتمام کرتے تھے۔ ان ہم ویات کے ایش میں نے تعد ان کی مراب کے بعد ان کی میں فیض یان ہے۔ بعد ان کی گران ہے:

فیض یافتہ تابعین اور پھر تیج تابعین ہوئے۔ رسول الله عبین کی اس نے اپن فیض یان تابعین اور پھر کو تی تابعین ہوئے۔ رسول الله عبین کی اس نے اپن فیض نے قصدا میری طرف کوئی غلط بات منبوب کی اس نے اپن شمال دورخ میں بنا لا"۔

اور ایک جگہ یہ بھی فربایا: " بیری صدیت جیسی سنو و لی بیان کرو"۔ آپ نے اپی سنت (صدیث) کی ابمیت، مفاقت اور اشاعت کی بار بار تاکید فربائی ہے۔ آپ کا ارشاد: "جس نے میری سنت سے منو موزا، اس سے بیرا کوئی واسط نبیں"۔ آئندہ صحت حدیث کے لیے بہت ممہ و معاون خابت بوا۔ صدیث کے بغیر قرآن کی توضیح درست نبیں بو کئ۔ فیم قرآن کی توضیح درست نبیں بو کئ۔ فیم قرآن کی توضیح درست نبیں بو کئ۔ افامت السلوۃ" کا تھم ہے لیکن صدیث سے چہ چھا کہ صلوۃ سے کیا مراد ہے اور اس کی اقامت کا کیا مطلب ہے۔ صدیث رسول قرآن اکام کی عمل تفسیل اس کی اقامت کا کیا مطلب ہے۔ صدیث رسول قرآنی اکام کی عمل تفسیل اور قولی تغییر ہے آگر سنت رسول سائے نہ ہو تو کوئی ایک رکھت نماز بھی اور قولی تغییر ہے آگر سنت رسول سائے نہ ہو تو کوئی ایک رکھت نماز بھی

جہور محدثین کے نزدیک مدیث اور فیر دونوں مرادف ہیں۔
مدیث کے لیے سند کا ہونا فازی ہے۔ اس لیے اس پر صحت و عدم صحت
مدیث کا دارومدار ہے۔سندیا اشاد مدیث کے سلسلہ رواۃ کو کہتے ہیں۔ جہاں
سے رواۃ کا سلسلہ فتم ہوکر اصل مضون شروع ہو اس کا نام متن مدیث
ہے۔ تمام مدیثوں کی کوئی صحح تعداد معین نیس ہے۔ چنا فیے ابن ملاح
نے تکھا ہے کہ صفور اکرم میں کی وفات کے وقت ایک لاکھ پودہ فراد

سحابہ موجود تھے جنوں نے آپ سے مدیش کی تھیں اور روایت کیں۔

دارج سحت کے اخبار سے مدیث تین اقدام پر مشتل ہے۔

(1) سمج : وہ مدیث ہے جس کے اساد متصل ہوں۔ اس کا راوی عادل و

شابط ہو۔ اس میں کوئی ضعف و سقم نہ ہو اور وہ جمبور محد ثین کے ظاف
نہ ہو۔ (2) حسن: وہ مدیث کہائی ہے جس کے راوی صدق و المانت میں
مشہور ہوں وہ روایت مدیث میں مہتم بالگذب بھی نہ ہوں۔ کر باین ہمہ
وہ محج مدیث کے راویوں کے ورچہ قابمت کی نہ کینچے ہوں۔ (3) ضعیف:
وہ مدیث ہے جس میں مدیث محج اور حسن دونوں میں ہے کی کی صفات
موجود نہ ہوں بلکہ اس میں ریب و میک کی شمان کشروجود ہو۔

تعدد سند کے اعتبار سے مدیث کی چار فشیں ہیں: (1) متواتر:
وہ مدیث ہے ہے ابتدا سند سے لے کر آخر سند تک ہر زبانہ میں است لوگوں نے روایت کیا ہو کہ ان سب کا جموث پر شنق ہونا عادة کال ہو
اور وہ مدیث منید علم بیٹنی ہو۔ (2) مشہور: وہ مدیث ہے جس کے راوی
اتبدائے سند سے لے کر آخر تک تمین یا تمین سے زیادہ ہوں۔ بشر طیکہ مد
متواتر تک نہ تبخیرے اس کو فقہا مشتیق کہتے ہیں۔ اس مدیث کا درجہ
متواتر سے کم تر ہے۔ عوماً مدیث مشہور اس مدیث کو کہتے ہیں جو زبان زد
عام ہو۔ (3) عزیز: وہ مدیث ہے جس کے راوی ابتدا سے لے کر آخر تک
کم سے کم دو ہوں۔ (4) فریب: اس مدیث کو کہتے ہیں جس کی سند میں
کم ستام پر صرف ایک راوی رہ عمیا ہو۔

انتهائے سند کے اختیار ہے مدیث کی جار تشمیل ہیں:

(1) مرفوع: وہ مدیث جس کی سند رسول اللہ ملکھنے پر فتم ہو۔ (2) موقوف:

وہ مدیث ہے جس کی سند کسی سحالی تک چنے کر فتم ہوجائے۔ اس میں خواہ
سحالی کا قول بیان ہو یا فض یا تقریر اور وہ مراحنا ہو یا سکما۔ (3) مقطوع:
جس مدیث کی سند کسی تابی یا اس سے پہلے کسی محض پر فتم ہوجائے خواہ
اس کی سند متصل ہو یا منتظع۔ (4) اماد: اس مدیث کو کہتے ہیں جس کی
دوایت میں اس قدر کشرت نہ ہو جسی کے متواتر میں۔

صدیث کی فدکورہ بالا اقسام کے طاوہ چد اور میناز فتمیں سے ہیں: مند: وہ مرفوع صدیث ہے جے کی محالی نے بیان کیا ہو اور اس کی سند بقاہر متصل ہو۔

مسلل: وه مديث ب جس ك رادى ميند ادايا طريقد ادايا كى دوسرى

مالت میں باہم منتق ہوں۔ کی مدیث کے راویوں نے اپنے مینے ہے سب ے ملے میں مدیث من ہو تو اے "ملسل بالاولیه" کتے ہیں۔ جس مدیث کو محدثین نے قبول کیا ہو اے معبول کتے ہیں۔ معلل: اس مدیث كو كہتے ہيں جس ميں بعض ايے فير ظاہر اسباب يائے جاتے ہيں جو اس مدیث کی صحت ہر اثرانداز ہوں۔ بشر طیکہ قرائن یا دیگر اساد سے ان امهاب كا اكمشاف موهما مور شاذ : وه حديث مع جو اس حديث كم خالف ہو جس کے رواۃ اس کے راویوں سے زائد اللہ اور توی ہوں۔ معلل اور شاذ وولوں کا شار احادیث غیر مقبولہ میں ہوتا ہے۔ اگر کوئی ایس حدیث جس کے راوی ضعیف ہوں با اس مدیث کے مخالف ہوں جس کے راوی اس سے توی میں تو راوی قوی کی روایت کردہ حدیث امعروف کہاائے گ جو راجع ہے اور راوی ضعیف کی مان کی ہوئی صدیث مشکر کہلائ گی جو م جوع ہے۔ آر کی مدید کے شروع سند سے کوئی رادی ساتھ ہو تو اے مطلق' کتے ہیں۔ یہ فتم مدین کے زویک فیر مقبول ہے۔ کی مدیث میں اگر آخر سند ہے تابعی کے بعد سحالی متروک ہو تواہے مرسل كيتے ہيں۔ مثلاً كوكى تابعي قال رسول الله صلى الله عليه وسلم كيے۔ مراسل ساب بالاجماع قابل قبول بير لين تابعين كرارسال من عاكا اختلاف ے۔ جس مدیث میں مسلسل دویا دو ہے زائد راوی چیوڑ دیے گئے ہوں اس كو معصل كيتے بيں جيسے كوئى تيج تابعي قال رسول الله صلى الله عاب وسلم کے۔ منقطع: اس مدیث کو کہتے ہیں جس میں سند سے ایک راوی ترک كردياعيا مويادويادو ع زائد متفرق بكبول سے ترك كرديے مح مون-مدیث معصل اور منقطع عی محدثین کے نزدیک غیر متبول ہیں۔ امام ابو ضیفہ اور امام مالک کے نزد ک صدیث منقطع بعض شرطوں کے ساتھ قابل تول بے۔ مالی: وہ مدیث بے جس میں راوی کا متروک ہوتا واضح نہ ہو۔ تدلیس تمن تشیم کی ہوتی ہے۔ اول سلسلہ رواق میں تدلیس دوم متن مدیث میں تدلیس سوم اس شخ کے بارے میں تدلیس جس سے کوئی صدیث عاصل کی عمی ہو۔ جمہور محدثین کے نزدیک ثقة راوبوں کی تدلیس قابل قبول ہے۔ اخبار آماد وہ صدیثیں کہلاتی ہی جنسی رادیت کے بر مر طله میں صرف ایک راوی نے نقل کیا ہو۔ جعلی اور من گھڑت حدیث كو موضوع كيت بي-

آخاز اسلام میں جب تک نزول قرآن کا سلسلہ قائم رہا حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے کتابت و تدوین صدیت کی ممانعت فرمادی تھی

204

(7) رکیک العنی ہو۔

(8) اے مرف ایک راوی روایت کرے۔

(9) اس میں ایک فغول ہاتمی ہوں جو رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے تہیں لکل سکتیں۔

ظامر یہ ہے کہ دنیا کی علمی تاریخ میں کمی قول و فعل کی خاهت اور اس کی صحت کی جائج پرتال کا اتنا خت ابترام عدیم الشال ب بتنا علائے اسلام نے احادیث رسول صلح کے لیے کیا ہے۔

حرم: لفنلی معنی قابل عرت اور اصطلاحی طور پر اس لفظ کا اطلاق کد کرمہ ، مدینہ منورہ اور ان کے اردگرد چند میل بک کے کچھ مخصوص علاقہ کرم میں پر ہوتا ہے۔ اس متعین خط کو حرم کینے کی وجہ بیہ ہم علاقہ حرم میں بعض افعال ممنوع میں (لفت میں حرم کے ایک معنی ممنوع میں برا مثل کے طور پر صدود حرم میں جنگ و جدل ممنوع ہے۔ اس کے در ختوں کو کانا نہیں جاسکا۔ اس کے صدود میں داخل ہونے والا ہر گزند سے محنوظ ہوجاتا ہے۔ مکہ اور اس کے ماحول کی حرمت خدا نے حضرت ابراہیم کے وربعت کان فرمائی اور مدینہ اپنے کرد و چیش میں مقام حرہ کک حضور اکرم صفع کو کان فرمائی اور مدینہ اپنے کرد و چیش میں مقام حرہ کک حضور اکرم صفع کے قول و عمل کے ذربیہ حرم قرار بیا۔

قرآن مجید علی آیا ہے: "اور جو اللہ کی قائم کردہ جرمتوں کا احرام کرے تو یہ اس کے رب کے ذویک خود ای کے لیے بہتر ب (3:22)۔ تفاری شریف کی ایک صدیث ہے:

"من تحمي بيت الله كى عزت كى متم دينا مول."

قرآن اور مدیث می جہاں جہاں یہ لفظ آیا ہے، ان ب جگہوں پر حرمت سے عزت و تعظیم عی مراد ہے۔ حرم کا لفظ زبان خاند کے لیے مجی استعال ہوتا ہے اور یہ لفظ اس کے کمینوں کے لیے مجی آتا ہے۔

پنیر اسلام کی بعث سے پہلے عرب کے دیبات میں عور تیں بغیر پردہ کے گھوئی سین میں اسلام کی بعث سے بغیر پردہ کے گھوئی میں اسلام کے آنے کے بعد اس پر مختی الل قریش میں بھی پردہ کا رواج قا۔ اسلام کے آنے کے بعد اس پر مختی کے عمل ہونے لگا۔ عرب کے علاوہ دیا کے اور بہت مکوں میں بھی پردہ کی رسم رائج مختی خاص طور پر درمیانی طبقہ کے لوگوں میں اور اس لیے عور توں کے لیے رہنے کی الگ جگہ ہوتی مختی۔

موجودہ دور می حرم کا لفظ خاص طور پر بادشاہوں اور امرا کے

تاکہ آیات قرآنے اور ارشادات نہی میں اختاط کا اعریشہ نہ رہے۔ کین جب قرآن کے جع و تر تیب کا کم عمل ہو کیا تر آپ نے حدیثیں کھنے کی اجازت دے دی۔ چانچے جہد رسالت می میں متعدد محاب و محابیات نے احادیث کے مجوع تیار کے۔ بعد کی صدیح ان میں حدیث نے بوی وسعت اور مستقل فی حیثیت افتیار کرلی۔ رواۃ کی صحت و عدم صحت کو پر کھنے کے لیے جرح و تعدیل کے اصول وضع کیے گئے۔ علم درایت کا آغاز و ارتقا بول معرفت روایت کے سلسلہ میں امام حاکم این العملاح تودی، حافظ این موا معرفت روایت کے سلسلہ میں امام حاکم این العملاح تودی، حافظ این مجل معرفت کی جی معیم کی جی معیم کی جی معیم کی جی معیم کی جی حیار و تابیل رواۃ پر بھی حقیم کی جی معیم کی جی۔ علاوہ ازیں شات صعنا اور مدلیس رواۃ پر بھی حقیم کی جی۔

دوسری صدی جری می حضرت عمر بن العزیز کے ایما و تھم پر صدی ہے کہ باللہ تدوین کے لیے شرف اولیت موطا الم مالک کو حاصل ہے۔ تاقدان فن نے اجماع طور پر اس کی صحت پر مہر تعدیق قبت کی ہے۔ اس کے علاوہ مدارج صحت فر مقبولیت میں کتب صحاح سنہ یعنی میح ماری، سنن ابل داؤد، سنن ترخدی، سنن ابن باجہ اور سنن نبائی کیا پایہ سب سے بلند ہے۔ الم بخاری اور المام مسلم کے مرتبہ مجموعوں کو سعیمین کا نام دیا جاتا ہے۔ ان دونوں میں مرف وی صدیفیں درج ہیں جو منعقد طور پر صحیح تشلیم کی می بیں اور ان میں مجمی بخاری کو اسح اکتب بعد کتب الله کا مقام دیا گیا ہے۔ سحاح سنے کہ طاوہ مختفف فی اعتبارات بعد کتب اللہ کا مقام دیا گیا ہے۔ سحاح سنے کے طاوہ مختف فی اعتبارات سے صدیث کے جو مجموعے مدون ہوئے ان میں کچھ مشہور اور ممتاز سے بین مند الم ابر حنیف، مند الم مند داری، متدرک حاکم علی الشجیسین، سنن دار قطنی مصنف ابن شافی، مند داری، متدرک حاکم علی الشجیسین، سنن دار قطنی مصنف ابن شافی، مند داری، متدرک حاکم علی الشجیسین، سنن دار قطنی مصنف ابن

محدثین نے اصول و روایت قائم کر کے بتایا کہ حسب ذیل صورتوں میں روایت مجروح ہوتی ہے اور قائل اختبار نہیں رہتی:

(1) جب کوئی مدیث فعل و فہم کے منانی ہو۔

(2) سمى اصول مسلم سے معارض ہو۔

(3) محسومات و مشابدات سے معارض ہو۔

(4) قرآن مجیدے معارض ہو۔

(5) سنت نبوی سے معارض ہو۔

(6) حدیث متوازے معارض ہو۔

Digitized by commissionedwriting.com for the IdeaMines collective.

محلوں کے لیے استعال ہوتا ہے جس ہیں یوبی سے طاوہ کی سو حور تھی،

اور راجیوت راجات کے حرم مشہور ہیں۔ ان کے لیے حرم سراکا بھی لفظ

ادر راجیوت راجات کے حرم مشہور ہیں۔ ان کے لیے حرم سراکا بھی لفظ

استعال ہوتا ہے۔ ای حتم کے حرم ایران اور تری ہیں بھی ہے۔ ان سب

میں خواجہ سرائوں کا بہرہ ہوتا تعلد تری ہیں ملطان کے حرم پر ان کی والدہ

می خواجہ سرائوں کا بہرہ ہوتا تعلد تری ہیں ملطان کے حرم پر ان کی والدہ

کی حکومت ہوتی تھی۔ اکثر ان سلطتوں کے خاتمہ کے ساتھ اٹھ گئے۔ البت

تری میں حرم سلطان عبدالحمید ہائی کے زوال کے ساتھ 190 میں ائے

کردیا میں اور پھر مصطفیٰ کمال کے اقتدار میں آنے کے بعد 1926 میں ایک

کردیا میں اور پھر مصطفیٰ کمال کے اقتدار میں آنے کے بعد 1926 میں ایک

نے زیادہ شادی ممنوع قرار دے دی می اور پردہ برخواست کر دیا میا۔

ایران میں ای حتم کا قانون 1935 میں بعا۔ ہدوستان میں بھی 1955 میں

تانون کے ذریعہ فیر مسلموں میں تعداد ازدواج ممنوع قرار دے دیا میا اور

اس طرح ہے حرم ختم ہوگئے۔ صرف دیس رجواڑوں میں ایک طرح کے

اس طرح ہے حرم ختم ہوگئے۔ صرف دیس رجواڑوں میں ایک طرح کے

حر مت (Incent): ترجی عزیز جن میں آئیں میں شادی کرنے کی خمی یا واقت نہ ہو، آئیں میں شادی کرنے کی خمیا یا قانونا اجازت نہ ہو، آئیں میں جنی تعلقات پیدا کریں تو اے حرمت یا زمائے محرم کہا جاتا ہے لیکن قرجی عزیز کی تعریف ہر ملک، ہر خمیب اور ہر زمانہ میں کیسال فہیں رہی ہے۔ البتہ ہر ساتی اور ہر فدہب میں اس کی وضاحت ہوتی ہے کہ کس کے ساتھ شادی جائز ہے اور کس کے ساتھ شادی جائز ہے اور کس کے ساتھ شادی جائز ہے اور کس

قدیم زمانہ سے اکثر سابوں میں یہ رسم ربی ہے کہ باپ اور بٹی، ماں اور بیٹے یا بھائی اور بمن میں آئیں میں شادی کی اجازت خییں ہوتی تھی۔ البتہ قدیم فوامین میں اور مصر کے بطلموس خاندان میں بھائی اور بمن کے درمیان شادی جائز تھی۔ مصر میں فوامین بیٹیوں سے بھی شادی کرتے تھے۔

حما تيت (Sensualism): ويلي إلى، يركل اور بوم-

حثر و نشر: ، کھي تاست

حضائت: اس کے لفوی معن ہیں پرورش، حفاظت۔ اصطلاح بی بیج کی سرپر تی کا حق۔ شرقی ضابطہ کے مطابق اولاد کی پرورش کا حق مندرجہ ذیل حور توں کو حاصل ہے۔ سب سے پہلے بچوں کی ماں، پھر نانی، پھر دادی، پھر سکی بیش، پھر مادری بیش، پھر پدری بیش۔ پھر حسب ترجیب

سابق خالا كي على الترتيب اور پھر باپ كى حقيقى بادرى پدرى خالا كي على الترتيب ور اور على الترتيب على الترتيب كى پرودش سات برس كى عمر اور لوك كى نو برس كى همر تك كرت كى۔ اس كے بعد باپ يا باپ كے ورشد كى حوالے كرديا جائے گا۔ اولادكى بال نے اگر ايسے شوہر سے فكاح كرايا جو اولادكا محرم نيس تو بال كا حق حشائت ختم ہوجاتا ہے۔

حفیوں کے زدیک حضائت اصوان بال کا حق ہے۔ باپ کو یہ حق حاصل جیس کہ بال کی مربر تق کے بغیر اور اس کی مرسی کے خلاف بچ کو سنز پر بھی ساتھ لے جائے۔ لمام ابو حفیقہ کے زددیک بال کا حق حضائت اس عمر تک کے لیے ہوتا ہے جب لاکا خود کھانے پینے، لہاں پہنے اور استنہا کرنے گے اور لوکی کے لیے اس کے بالغ ہونے تک ہے۔ امام ابو میسف کی بھی کی رائے ہے۔ امام عجم کے زدیک جب لوکی عمل جنسی خواہش خابر ہو۔ امام بالک کے زدیک حق حضائت ای وقت تک ہے جب لاکا انجی طرح بول سے اور لوکی کی بلوغت تک ۔ امام خابق اور امام محق منائت کی حضائت اور لوکی دونوں کے لیے مات سال کی عمر تک ہوتا ہے۔ شیعہ سلک کے مطابق یہ حق حضائت اور لوکی دونوں کے لیے سات سال کی عمر تک اور لوگی کے لیے سات سال کی عمر تک

حق تصنیف و طبع (Copyright): حق کالی رائد وہ حق ب جو کی کتاب یا رسالہ وغیرہ کے مصنف یا ناشر کو قانونی طور پر ایک فاص مت کے لیے حاصل ہوتا ہے اور اس کی روے اس کے سواکوئی بھی اس کی عباعت یا اشاعت نیس کر سکتا ہے اور نہ ہی اے فروخت کر سکتا ہے۔

رومن دور حکومت علی نبایت محدود پیاند پر اس حق کا تعین کیا علی قالی نکن دورج پیاند پر اس حق کا تعین کیا علی قالی نکن عام طور پر اس کا رواج پندرہویں صدی بیسوی علی طباعت کے فروخ سے شروع ہوا۔ اس زماند علی لاروپ کے حکران، افراد یا ناشرین کی گلڈ کو فرمان کے ذراید کمی کتاب وفیرہ کی طباعت و اشاعت کا حق عطاکرتے تھے۔ اس فرد یا گلڈ کے سواکسی اور کو اس کتاب کی اشاعت کا حق فیس ہوتا تھا۔ اس طرح وہ ایک طرف آسانی کے ساتھ کتاب کو سنر کر سکتے تھے تاکہ کوئی بافیانہ خیالات یا الحاد کی باتی نہ شائع بونے یا گھر بھی نہ شائع ہو۔ اس کے علاوہ مطبع کے مالکوں اور ناشر دن کے ادارے یا گلڈ بھی نظر رکھتے تھے تاکہ کوئی کتاب چوری چھے نہ شائع ہو۔

کائی رائٹ کے بارے می انگلتان می پہلا کمل قانون 1710 میں با اور امریکا میں 1790 میں۔ لیکن بہت ساری کتابیں جو ایک مک می میں بنا اور امریکا میں 1790 میں۔ لیکن بہت ساری کتابیں جو ایک مک می می بنا اجازت چھاپ کر شائع کر لیے جاتے۔ اس لیے 1887 میں برن (سوئٹورلینڈ) میں سمجو تا ہوا: جس کی رو ہے اس چوری پر پابندی لگا دی گئی۔ شروع میں امریکا اس سمجوتے میں شریک نبیل ہوا۔ سمبر 1952 میں دنیا کے تمام آزاد مکوں نے بین الاقوای کائی رائٹ کا ایک قانون سعور کیا جس میں امریکا ہی 1954 میں شریک ہوگیا۔ اس قانون کے مرتب کرنے میں مجلس اقوام شحدہ کی سنظیم فرنک ورسے بائٹول اور دوسرے بوئٹو (Unesco) نے کائی اہم حصد لیاد اے بوروپ، ایشیا اور دوسرے طاقوں کے آکٹو مکوں نے شلیم کر لیا ہے۔

حقوق انسائی اور شہری اعلان نامہ: فرانس کی آئی تاریخ کی ایک بغری اور اہم دستاویز جے بیز (Sieyes) نے مرتب کیا تھا اور آئین ماز اسمیل نے 26 اگست 1789 کو متقور کیا تھا۔ اے 1791 میں فرانس کے آئین میں تمہید کے طور پر شائل کر لیا عمیا۔ اس میں ہر فرد کے 'ناقابل انتقال' حقوق کی وضاحت کی گئی ہے، اور اس میں آزادی، جا کھاد کی مطابت دی گئی ہے، اور اس میں آزادی، کی ضافت دی گئی ہے، اور ہما ما انسانوں کی مساوات اور موام کی فود مخاری، تمام قانوں کی مشافت دی گئی ہے، اور تمام انسانوں کی مساوات اور موام کی فود مخاری، تمام قانوں کی مشافت دی ان کے اکثر ول پر زور دیا جمیا ہے۔ تمام افروں پر برائیوں کی نشاندہ کی گئی ہے۔ پرائے دور مکومت کی تمام برائیوں کی نشاندہ کی گئی ہے۔ پرائے دور مکومت کی تمام اس دی برائیوں کی نشاندہ کی گئی ہے۔ برائے دور مکومت کی تمام اس دی بود پر برب میں اور اس کے بعد بودوپ میں لبرل دیا تات کی بیانے میں امر اس کے بعد بودوپ میں لبرل خیالات کی بیانے میں امر اس کے بعد بودوپ میں لبرل خیالات کی بیانے میں امر اس کے بعد بودوپ میں لبرل

حلاج : پورا نام المغیف الحین بن منصور تھا لیکن طابع نام سے زیادہ مشہور ہیں۔ 858 میں صوبہ فارس کے القور نای قصبہ میں پیدا ہوئے۔
یہاں کے لوگ فاری بولتے تھے۔ عمر کا ابتدائی حصہ عراق کے شمر واسطہ میں گزرا۔ آپ کو سر وسیاحت کا بہت شوق تھا اس لیے کم عمری میں بی سیاحت کی۔ بعد میں یہ آیک صوئی اور مالم کے طور پر مشہور ہوئے۔ البت ان کی مخصبت کانی شنازعہ رہی ہے۔ بادہ برس کی عمر میں قرآن جمید خفط ان کی مخصبت کانی شنازعہ رہی ہے۔ بادہ برس کی عمر میں قرآن جمید حفظ کرلیا۔ شروع می سے تصوف کی جانب ربھان تھا۔ جس سال کی عمر میں وہ بعرہ آگئے جہاں عمرہ الکی کے حالمید طریقت سے وابستہ ہوگئے اور خرقہ بعرہ آب اور خرقہ

ے مشرف ہوئے۔ 264ھ میں بغداد آئے اور اپنے مبد کے مشبور صوفی جند بغدادی کے ملت ملذ میں شریک ہوگے۔

المحلاج جو بھی مسلک افتیار کرتے اس میں بیشہ بوی شدت بوتی۔ جب وہ جہنے کی طرف راغب ہوئے تو صوفیانہ لباس پہنوا ترک کردیا اور عام آدمیوں کا لباس یعنی قبا افتیار کرلی تاکہ آزادی ہے جہنے کر عیس۔ ان کی اس وعوت کا مقصد سے تھا کہ ہر ایک کو اس قابل بنا دیں کہ وہ اسپت دل کی اس وعوت کا مقصد سے تھا کہ ہر ایک کو اس قابل بنا دیں کہ وہ اسپت دل ان کے اندر اللہ تعالی کو حاش کر سے چانچہ کن، شیعہ، معتزلہ سب می ان کے مخالف ہوگئے۔ ان پر وحوکہ دسینے اور جبوئی کرامات دکھانے کا الزام لگایا عمیا اور موام کو ان کے ظاف بجڑکایا عمیا۔ اس سے پریشان ہوکر طاب خرامان چلے کے اور وہاں اسپتے جہنے کا کام جاری رکھا۔ لیکن مخالف بحل علی ماتھ جب طابح نہاں بھی ان کا بیٹھا نہ چھوڑا۔ وہ اسپنے چار سو مریدوں کے ساتھ جب نے یہاں بھی ان کا بیٹھا نہ چھوڑا۔ وہ اسپنے چار سو مریدوں کے ساتھ جب کے ساتھ تھاتات رکھنے کا افرام لگای۔ اس تج کے فرآ بعد وہ ترکستان اور کے ساتھ تھاتات رکھنے کا افرام لگای۔ اس تج کے فرآ بعد وہ ترکستان اور کی نے جہاں ان کا تعلق ہندوست، بدھ مت اور ان نے نہ ہوں۔

وہ تین بار کہ کرمہ کے اور ہر بار نج کی سعادت حاصل ک۔
تیرا اور آخری نج 902 بی کیا۔ اب تو ان کی وضع قطع ہی بدلی ہوئی
تھی۔ ایک محمد ٹری کا عدمے پر تھی اور ہندوستانی وضع کا تہر باندھے ہوئے
تھے۔ جذب کی کیفیت طاری رہتی۔ اللہ تک حَنْفِت کا جذب مروح پر پہنچ چکا
تھا۔ چنانچہ مرفات کے میدان میں انھوں نے اللہ تعالیٰ ہے دعاکی کہ وہ
ساری دنیا کی نظروں میں انھیں اتنا مردود کردے کہ وہ انھیں تیل کردیں
اور وہ تا ہوکر خدا تک کچھ جائیں۔

قی ع فارغ ہو کر وہ بغداد واپس آئے تو جذب کی کیفیت علی شدت پیدا ہو گئے۔ رات کے وقت حراروں پر عبادت کرتے اور دن کے وقت گلیں علی اللہ تعالی ہے والهانہ حض کا اظہار کرتے اور اس تم ک نوے بلند کرتے کہ لوگ مشتمل ہو کر اخیس فتل کردی۔ ''انا الحق'' مین خدا ہوں، ان کا نعرہ بن گیا۔ اس کے خلاف عوام و خواص دونوں عی سخت بیجان پیدا ہو کمیا اور محمد بن داؤد الطاہری نے عدالت سے مطالبہ کیا کہ اخیس موت کی مزا دی جائے لئین بعض شافی فتیہ مثل ابن مرت اس مزا اس مزا اس موالوں کے خلاف تھے۔ ان کا خیال تھا کہ صوفیوں کا حال و مقام عدالتوں کے دائرہ افتیار سے باہر ہے۔

خف مختلف کا طسہ اس پر پھوٹ پڑا اور شہر میں ہنگامہ بہا ہو گیا۔ آخری وقت جب ان میں ابھی زرا سا دم باتی تھا یہ الفاظ ان کی زبان سے لکل رہ تھے۔ "عارف سے کے جم کے جو بات ایمیت رخمتی ہے وہ یہ ہے کہ اللہ جل طالہ کی رضا سے لئہ کرایا گیا اس کا کائل احماد ہوجائے۔"

آلیک مقام آپ کی ہلاکت کے بعد موام دو گروہوں میں بٹ گئے۔ ایک ملک اگرا اور اس کروہ الحمیں کافر کہتا تھا دوسرے کروہ نے الحمیں ولی بان لیا تھا۔ ان لوگوں کا

آپ کی ہلاکت کے بعد عوام دو گروہوں میں بث مے۔ ایک کروہ افھیں کافر کہنا تھا دوسرے گروہ نے افھیں ولی بان لیا تھا۔ ان لوگوں کا کہنا تھا کہ طلاح کے اقوال کے خاہری مغیوم و معانی کی وجہ سے بی ان کے عقائد کے بارے میں غلا فہنی ہوئی۔ آئر الفاظ کے اصل مطالب کو بحجہ لیا جاتا۔ فاری کے عظیم شاعر جال الدین روئی نے اچ کام میں منصور طابح کی کمل کر تفریف کی ب اور فریدالدین عطار نے حلاج کے لیے اپ عقیدت کا اظہار افھیں "شہید فریدالدین عطار نے حلاج کے لیے اپ عقیدت کا اظہار افھیں "شہید

## حلالہ: دیکھیے طلاق۔

حوا، لی لی : انجل اور میسائی عقیدہ کے مطابق بی بی حوا حضرت آدم کی بوی تحمی اور میسائی عقیدہ کے مطابق بی بی حوا تعلی والدہ جوی تحمی حضرت آدم کی بشل سے پیدا کی می تحمید انحمی شیطان (سانپ کی شکل میں) نے علم کے درخت سے منوعہ پھل کھانے پر آسلال بی بی حوالے حضرت آدم کو آسلامی بر دونوں کو باغ عدن سے نکال دیا گیا۔

اس زمان میں بغداد میں ظیفہ کی جائشی کے لیے خت محکش ادر ساز شین جل ری تحیی- اس می کی وزرا بھی شامل تھے۔ ان میں ے بعض طاح کے بوے معقد تھے۔ چنانی سازش میں شرکت کے جرم میں 297ھ (909) میں طاح اور ان کے کئی ساتھیوں کو کرفار کرلیا حمیا لین بیل ہے آپ ایک سال بعد فرار ہومے اور آمواز کے ایک مقام سوس میں جہب کر رہنے گھے۔ 913 میں آپ کو دوبارہ کر فاز کرلیا اور اس بار آپ 8 سال مک قید می رہے۔ 921 میں ان کے مقدمہ کا فیملہ موا جس كى رو ب وو سزائے موت كے مستحق مخبرے اس فيعلد ميں كھاميا تفاكد يبلي انحيس كوزول كى سزادى جائے، چر باتھ ياؤل كاك ديے جائيں اور پھر سر تلم کرے جسمانی اعضا کو آگ جی جلایا جائے اور پھر الحین وریائے وجلہ میں بہا دیا جائے۔ فلیفہ التندر کی کم عمری اور بحاری سے فائدہ افعاکر سزا نامہ پر تقیدیق سزا کے لیے اس کے وسخط لیے مجے۔ یولس اور بعض وزرا ان کے محل کے استے دریے تھے کہ خلیفہ کی طرف جاری ہونے والے منسوفی کے تھم نامہ کی مجمی انھوں نے برواہ نہ کی اور 12 ذيتعده كو سائے جانے والے فيعلم بر 18 زيتعده 309ھ (921) كو عمل ہوگیا۔ ایک بے بناہ جوم کے مائے افھی پیٹ پیٹ کر پہلے ادھ مراکردیا میا اور پر جانی بر چھا دیا میا۔ پر ان کے جم بر تیل چیزک کر اھیں طا دیا کیا اورا یک بینار بر سے ان کی راکھ دریا وجلہ میں مجینک دی گئے۔ عمرانوں کا دعویٰ تفاکہ " بید سب کھ اسلام کی خاطر کیا جارہا ہے"۔ عوام



## فارجى: ديكي فوارج

خاکہ صداقت: تفایا کے حمل تفاعل (لوشتہ ملاحظہ کجیے) کے نظریہ سے بیا بات واضح کی گئی کہ کمی مرکب یا سکی قضیہ کی قدر صداقت ان تفایا کی الگ الگ قدر صداقت (لوشتہ ملاحظہ کجیے) پر مخصر ہے جن ان تفایا کی الگ الگ قدر صداقت (لوشتہ ملاحظہ کجیے) پر مخصر ہے جن جاتا ہے جس کی مدر ہے ایک نظر عمی مخلف مرکب تفنیا کی ہر ممکن قدر صداقت آئے جب من کی مدر ہے ایک نظر عمی محلاقت کہتے جب تفنیا کی ہر ممکن قدار اس مراقت آئے میں۔ ان عمی تفنیا کی مدر صداقت کا مجمد حفیرات رکھے جاتے جیں۔ ان عمی تفنیا کی مدر صداقت کا کی مدر ہے مرکب قفیا کو منظقی جاجوں کی مدر ہے مرکب قفیا کو منظقی جاجوں کی مدر ہے مرکب قبل عمل الما جاتا ہے اور ان تفنیا کی قدر صداقت کا تھیں ان کا قدر صداقت کا تھیں ان کا قدار میں ایک جاتا ہے جن عمی ان کے ترکی اجزا آیا گئی یا دونوں صادق جو ایک کا جارہا ہے: جن عمی ان کی ترام ممکن اقدار میں وار یہ کا ادعا ایک ساتھ کیا جارہا ہے: جن اس کی تمام ممکن اقدار صداقت کو مندرجہ ذیل خاکہ کے ذریعہ دکھیا جاسکتا ہے جس عمی صادقت کو مندرجہ ذیل خاکہ کے ذریعہ دکھیا جاسکتا ہے جس عمی صادقت کے لیے 1 اور کا ذری کر کے ان خاکہ کے دریعہ دکھیا جاسکتا ہے جس عمی صادقت کو مندرجہ ذیل خاکہ کے دریعہ دکھیا جاسکتا ہے جس عمی صادقت کو مندرجہ ذیل خاکہ کے دریعہ دکھیا جاسکتا ہے جس عمی صادق کے لیے 1 اور کاذب کے لیے 0 طالت کا استعال کیا گیا ہے۔

| p | q | p.q |
|---|---|-----|
| 1 | 1 | 1   |
| 1 | 0 | 0   |
| 0 | 1 | 0   |
| 0 | 0 | 0   |

اس سے یہ بات عیاں ہوتی ہے کہ p.q مرکب تفیہ صرف اس مورت میں مادق ہوں۔ تمام دیگر مورت میں مادق ہوں۔ تمام دیگر مورق میں یہ مرکب تفید کافب ہوگا۔ اے اتصالی تفاعل کہتے ہیں۔ اس طرح ہم انفصالی تفید 1 یا و pvp) کی قدر مدافت کا تعاون اس طرح کرتے ہیں۔

| рq  | pvq |
|-----|-----|
| 1 1 | 1   |
| 10  | I   |
| 0 1 | 1   |
| 0 0 | 1   |

اس کو انفصالی تفاعل کہتے ہیں جس میں قضیہ pvq کی صداقت مرف ایک صورت (جبد اور دونوں کاذب ہوں) کے علاوہ دیگر تمام صور توں میں لازی ہے۔ ای طریق ہے دیگر مرکب قضایا مثلاً دلالتی p(q) یا تبادل (p/q) کے تفاعلات کی اقدار صداقت کا تعین کیا جاتا ہے۔

فائدان کے بنیادی عاصر مرد، فورت اور ان کے بنج ہوتے ہیں۔ اس کا بنیادی اکائی رہا ہے۔
بنیادی مقصد بھائے نسل ہوتا ہے۔ انسان ہر طرف سے قدرتی اور اس کے
بنیادی مقصد بھائے نسل ہوتا ہے۔ انسان ہر طرف سے قدرتی اور اس کے
اپنے بنائے ہوئے دشمنوں سے مجمرا ہوتا ہے اور اس مقابلہ میں بھائے نسل
کی جدوجید میں سب سے اہم کام وہ بنچ پیدا کر کے اوا کرتا ہے اور پھر
فائدان کے لیے فذا حاصل کرتا اور اس کی حفاظت کرتا یعنی نسل بوھائے
کے ساتھ معافی سر کری ایک اہم اور بنیادی مقام حاصل کر لیتی ہے۔ ایک
کی ساتھ معافی سر کری ایک اہم اور بنیادی مقام حاصل کر لیتی ہے۔ ایک
بید آپنے کروہ کا کچر سب سے پہلے اپنے گھر یا فائدان سے حاصل کرتا
ہوتے تھے۔ جس کھر میں وہ پیدا ہوتا نہ مرف اس کے قربی رشد وادوں
ہوتے تھے۔ جس کھر میں وہ پیدا ہوتا نہ مرف اس کے قربی رشد وادوں
سے بھی تھاتات معبوط رہے بلکہ اپنی ہاں اور پھر بعد میں بوی کے فائدان
سے بھی تھاتات معبوط رہے بلکہ اپنی ہاں اور پھر بعد میں بوی کے فائدان
سے بھی تھاتات معبوط رہے بلکہ اپنی ہاں اور پھر بعد میں بوی کے فائدان
سے بھی تھاتات میں موجائے۔ یہ ایک طرح کا مشترک فائدان ہوتا تھا۔
اس میں ایک سے زیادہ شادیاں کر کے بویوں اور بچوں میں اضافہ ہوسکی قا

کپڑے و مونے یا اور دوسرے کمریلو کام کے لیے نہ وقت ملتا ہے اور نہ اب
اس کی ضرورت ہوتی ہے۔ بچ تعلیم ختر کرتے ہیں، باہر فکل جاتے ہیں اور
اکٹر بالکل اجنی لوگوں سے شادی کر لیتے ہیں۔ ماں باپ سے ان کے رشتے
ٹوٹ جاتے ہیں۔ ای لیے اس متعتی سائ نے بہت سارے سائل پیدا کر
دیے ہیں۔ اجنیوں میں آپس میں شادی کی وجہ سے شادیاں کامیاب نہیں
رہتیں اور طلاق کی تعداد ہو حتی جا رہی ہے۔ بچوں اور نوجوانوں کے تعلیم،
علی اور نفیاتی سائل بوجے جا رہے ہیں۔ موجودہ زمانے کے سائل سائل

ك عالم ان كو حل كرنے كى كوشش ميں مصروف بين۔

خانقا بیں (Monasteries): رہائیت ایک متم کی نہ تی زندگ ے جس کے استے اصول ہوتے ہیں۔ زندگی تجود، غربت اور توکل کے ساتھ گزارتی ہوتی ہے۔ اس کی ابتدا مصر سے ہوئی جہاں راتبوں نے یہ زندگ ہر کرتی شروع کی۔ 346 میں سینٹ کچو میس (Pochomius) نے اس کو ایک یا قاعدہ شکل دی۔ یہ رایب الگ تعلق اور اکیلے رہے لیکن انحوں نے اپنے کیا اور آرام گاہیں بنائی تھیں۔ اس متم کی رہائیت یوروپ میں جوئی فرانس کے رائے گئی اور وہاں سے آئرلینڈ کی پنج گئی۔

راہبوں کی خانفاہوں کی عمار تمی چھٹی صدی عیسوی سے بنے کیس۔ اولین دور کی ایک خانفاہ سوئٹر لینڈ عمی موجود ہے۔ اس میں کیسا ہے، پادریوں کے رہنے کی جگبیں ہیں، اس کے علاوہ مجمان خانہ، باور پی خانہ، شراب تیار کرنے کا کمرو، لوہاد کی دکان، آنے کی چگ، اصطبار، گائیں اور سور رکھے کے باڑے وغیرہ ہیں۔ ممارتوں کے اس مجموسے میں کوئی خاص تناسب یا فئی خوبی ٹیس ہے۔ البت یہ عہد وسطی کے تاموں سے کہیں بہتر نظر آتی ہیں۔

خانہ بدوش (Gypsy): جہی یا خانہ بدوش دنیا کے ہر ملک بن پائے جاتے ہیں۔ یہ چھوٹے قافوں بن رہتے ہیں اور یہ قاللہ تھوڑے دن ایک جگہ رہنے کے بعد دوسری جگہ خفل ہوجاتا ہے۔ اپنے کرر ہر ک لیے یہ گاتے، بجاتے اور ٹاپتے ہیں۔ کرتب دکھائے ہیں۔ دھات کی چزیں بناکر پیچے ہیں اس کے علاوہ گھوڑے پالتے اور ان کی تجارت کرتے ہیں۔ بعض موڑوں کے میکائک بھی ہوتے ہیں۔ خانہ بدوش فور تی تسمت کا طال بخلانے کے لیے بھی بہت مشہور ہیں۔ یہ لوگ عام طور پر دیلے پتے اور چھوٹے قد کے ہوتے ہیں۔ رنگ ڈھکا ہوا بیای بائل ہوتا ہے۔ کہا جاتا یوبیں بچوں وغیرہ کی وجہ سے خاندان کے اراکین کی تعداد کائی بوی ہوسکتی تھی۔

مشترک فائدان منعتی ترقی سے پہلے دیا کے تقریباً ہر ملک میں بیا جاتا تھا، اور ہندوستان میں اکثر حصوں میں آج مجی موجود ہے۔ اس خاندان میں مرد کو برتری حاصل ہوتی ہے۔ بجیست شوہر اور باپ پورے فائدان میں مرف ای کی بات مجلتی ہے۔ اس طرح کا قطام قدیم دور میں بیدویوں، برنانیوں اور قدیم روم، مشرق وسطی اور ہندوستان میں رہا ہے۔ قدیم روم میں تو صرف صدر فائدان می ایک آزاد فرد تقور کیا جاتا تھا۔ وسی فائدان کا فدیمی رہنا ہوتا تھا۔ فائدان کی ساری جائیداد و دولت کا وسی مالک تھور کیا جاتا تھا۔ مالک تھور کیا جاتا تھا۔ اسے اینے کمر میں وہی حیست حاصل تھی جو ایک بادشاہ کو بورے ملک میں حاصل ہوتی تھی۔

مرنے کے بعد اس کی ساری جائیداد، نام وغیرہ اس کے سرو وارث کو مال تھا۔ زسینداری اور جاگیرداری کے خاتمہ تک ہندوستان ش بھی خاندان کی تقریباً یہی شکل تھی۔ یوروپ میں روم کا خاندانی نظام انیسویں صدی تک باتی رہا۔

منتی انتلاب نے ونیا میں ہر مجلد مشترک فاعدان کی جزوں کو ہانا شروع کیا اور اب ترتی یافتہ صنعی سان میں سے قصد پارینہ بن چکا ہے۔ اس لیے کہ صنعتی ظام میں کام کے لیے آزاد مرودووں کی ضرورت ہوتی ہے اور یہ ای وقت میسر آکتے ہیں جبکہ فاندان کے ساتھ ان کا یہ مجرا رشتہ ختم کیا جائے۔

منعتی ترتی کے ساتھ سان میں جو تبدیلیاں آئی شروع ہوئیں تو سفر لی ممالک میں مورتوں کو جاکداو کی ملیت، بچوں پر کنزول اور طلاق وفیرہ کے معاملات میں مردوں کے برابر حقوق لمنے شروع ہوئے۔ تعلیم کمروں سے نکل کر اسکولوں میں بیٹج کی اور ای کے ساتھ بچوں پر والدین کا ممل کنٹرول ختم ہونے لگا۔ ان سب کا نتجہ سے لکلا کہ خاندان کے وہ نہاے ترجی رشتہ اب ڈھیلے ہونے اور پھر ختم ہونا شروع ہوگے۔

صنعتی طور پر غیر ترتی یافتہ ممالک کے دیبات میں اب بھی پرانے فاعدانی رشتے کائی منبوط ہیں، شہروں میں وہ ٹوٹ رہ ہیں۔ ای طرح یہ ممالک پرانے اور سے قطام کے درمیان ہیں لیکن صنعتی ممالک میں فاعدانی رشتے بالکل ٹوٹ بچے ہیں۔ ماں اور باپ دونوں کام کرتے ہیں اس لیے بچوں کی تعلیم و تربیت ہے ان کا تعلق بہت کم ہوتا ہے۔ کھاتا لیک ف

ہے کہ یہ لوگ دراصل ہندوستان کے راجستھان کے علاقے کے باشدے ہیں۔ سیکووں سال پہلے ہر ایران کے تھے اور وہاں سے پانچ کروہوں میں شال اور مغرب کی طرف لکل مجے۔

مغربی یوروپ تک بے پندر ہویں صدی میں پنچے۔ اس مدت میں تقریباً ہر ملک میں مجھے کہیں ان کا مواگت ہوا اور کہیں خیتوں اور ظلم و تقدد کا سامنا کرتا پڑا ہے جو زبان اسریا 1800 کے آخر کک پنچے۔ یہ جو زبان یولتے ہیں وہ راجستمان اور گوجری وغیرہ سے ملتی جلتی ہے۔ اپنے اس طویل سنر کے زبان میں بعض وقت تعوث زبات کے لیے یہ بعض مقابات پی کیا لیکن اپنے عادات و اطوار اور رسم و روان جمی پیدا کے۔ شادی بیاہ بھی کیا لیکن اپنے عادات و اطوار اور رسم و روان جمی نہیں چھوڑے۔ بہت سارے قدیم نہ ہب پر قائم ہیں، اکثر عیمائی بھی بن بچھ ہیں۔ چنانچہ ہر سال مگ کے مہینہ میں جو بی قوائس میں جمع ہوتے ہیں۔ اندازہ ہے کہ سال مگ کے مہینہ میں جو بی قوائس میں جمع ہوتے ہیں۔ اندازہ ہے کہ ساری دیا میں ان کی مجمودی تعداد پہائی و ساٹھ لاکھ کے در میان ہے۔ دوسری جگ عظیم کے دوران ہظر نے تقریباً کا لاکھ کو جیلوں اور حمیس خانوں میں حمق کی کروا دیا تھا۔

گزشتہ صدی کے شروع ہے اکثر ممالک نے کوشش کی ہے کہ ان کی خانہ بدوشی کی ہے کہ ان کی خانہ بدوشی کی ہے کہ حاصل کریں اور کوئی پیشہ افتیار کرلیں۔ 1956 سے سوئٹ یو تین میں بھی انمیں بدانے اور سان کا ایک حصہ بنانے کی مظلم کوشش کی جا رہی ہے۔ ان مکوں کو کائی کامیابی ہوئی ہے لین اب بھی کائی تعداد خانہ بدوشی کی زندگی گزار رہی ہے۔

خبر رسال اسجنسیال (عالمی): ہر ملک کے اخبارات کے لیے بن الاقوای نوعیت کی خبروں کی ترسل کا ذریعہ عالمی نعز الجنیال ہیں۔ جن کے نامہ نگاروں کا جال سا دنیا کے تنام مکوں میں بچھا ہے۔ یہ جال اتنا وسع ہے کہ دنیا کی چھوٹی سے چھوٹی خبر بھی اس کے دائرہ عمل میں آجاتی ہے۔ بامہ نگاروں کے لیے خبرین خصوصاً فیر معمولی اور خلیہ نوعیت کی خبریں حاصل کرنا اکثر حالتوں میں مشکل اور خطرے سے خالی نہیں ہوتا۔ سب سے دشوار اور پرفطر ان نامہ نگاروں کا کام ہوتا ہے جنگی نامہ بختیں کیا جاتا ہے۔ جنگی نامہ نگار بھی ہوتے ہیں اور افھیں بھی جنگی قیدیوں کی زندگی نگار بھی ہوتے ہیں اور افھیں بھی جنگی قیدیوں کی زندگی گار نی ہے۔

مالی خبر رسال ایجنسیال معاہدوں کے تحت قوی خبر رسال ایجنسیوں کے خوت قوی خبر رسال ایجنسیوں کے خوت کو ایم کردہ ایجنسیوں کے خبریں قوی ایجنسیال اسپنے خریداروں میں تقسیم کرتی ہیں ای طرح قوی ایجنسیوں سے موصول ہونے والی خبریں عالمی ایجنسیال اپنی دوسرے مکول کی مروسوں میں شار کر لیتی ہیں۔

یہ بھی قابل ذکر ہے کہ طرح طرح کی نیوز سروسوں کی کثرت کے باوجود مرف چند میں ایک خررسال ایجنسیاں ہیں جنسی وسیع سعنوں میں عالمی نیوز ایجنسیاں کہا جا سکتا ہے اور جو دنیا کے بیشتر اخباروں، ریڈیع اور طلی ویزن اشیشنوں کی اخباری ضرور توں کی ضاعن ہیں۔ ان میں سے پچھے سے تیں :

A.F.P. (Agence France Presse) اس کا تیام اگرچہ 1940 ش علی میں آیا لیکن سے فرانس کی Havas ٹی خبر رسال ایجنسی کی جائشیں ہے جو 1835 میں قائم ہوئی تھی۔ دوسری عالمی جنگ کے دوران فرانس پر ٹائیوں کے تیف کے بعد 1940 میں اے بند کردیا گیا۔ فرانس کو جب دوبارہ آزادی لھیب ہوئی تو A.F.P. کے نام ہے ایک ٹی خبر رسال ایجنسی قائم کی گئی اور 14vas کوالی میں ضم کر دیا گیا۔ اس کے نتیج میں سابق ایجنسی کی محارت اور اس کی جملہ اطاک بھی A.F.P کی طرف نعمل ہوگئے۔

کی یہ خصوصیت قائل ذکر ہے کہ دوسری عالمی خر رساں ایجنیوں کی طرح تھارتی سمیٹی ہونے کے باوجود ند منافع ند کھاٹا کے اصول پر یہ چائی جاتی ہے۔ اس کے بورڈ آف ڈائز کٹرس کے ممبر فرانسی پرایس کے نما کھے ہوتے ہیں۔

بالا کر قدیم ترین فر رسال (Associates Press) A.P. ایجنی ہے تھے نویارک کے چھ روز ناموں نے مشتر کہ سرائے ہے می 1848 میں قائم کیا تھا۔ عالمی نوز ایجنیوں میں اس کا بجٹ سب سے بوا اموا ہے۔ اس کے دفاتر امریکا میں اور بیرونی ممالک میں ہیں۔ ونیا مجر کے افزارات، ریڈیو اور شکی ویزن امٹیٹن اس کی فرین استعال کرتے ہیں۔ ریوٹر (Reuters): یہ برطانوی فررسال ایجنی ہے۔ 1850 میں پال جولیس ریوٹر نامی ایک جرس نے انگستان آگر یہ نوز ایجنی قائم کی اور یہ ای کے نام سے مشہور ہوئی۔ 15 سال تک یہ پرائیٹ ہاتھوں میں رہی۔ 1925 میں برطانوی پرلیں ایسوی ایشن نے اس کے تعمل کا برا حصہ فرید ایواور 1940 میں ایسوی ایشن نے اس کے تعمل کا برا حصہ فرید ایواور 1940 میں ایسوی ایشن نے اس کے تعمل کا برا حصہ فرید ایواور برگیل اور میں برگل

218

کے نام ہے ایک نیوز ایجنی قائم کی جے جلد ی سرکاری سرپر تی ماصل ہو گئا۔ پہلی جگ جینے کی ہوگئا۔ پہلی جگ عظیم کے بعد ہندو ستان میں جب سیاسی بلی چل شروع ہوئی تو یہ محسوس کیا جائے لگا کہ ہندو ستان میں جب سیاسی بلی چل شروں کو A.P.L دیا دیا ہے ہاد راہوئر بھی ہیروٹی ممالک میں ہندو ستائی خروں کو ہرطانوی تعلقہ نگاہ ہے چیش کر تا ہے۔ اس اس اس اس اس اس اس اس اس کے خروں کی ہرطانوی تعلقہ نگاہ ہے چیش کر تا ہے۔ کی اصلاح اس اس کانات تھے۔ لیکن 1930 کے جمل کے ترقی کی ارشد روک دی۔ اس صدی کی چو تھی دہائی میں یونا شد پریس آنو اشیا کی بازھ روک دی۔ اس صدی کی چو تھی دہائی میں یونا شد پریس آنو اشیا (U.P.L) کے نام سے ایک اور دیکی خررساں ایجنی تائم ہوئی جو تو تو کی فرسی کا کہ کی جو تھی الم A.P.L کنور دیتا تھی جسی الم A.P.L کنور دیتا تھی۔

حسول آزادی کے بعد ہے ہندو ستان میں دو بدی نیوز سروسی کام کر رہی ہیں۔ ایک پرلیں ٹرسٹ آف انٹیا (P.T.L) اور اونائنٹیڈ نیوز آف انٹیا (U.N.L)۔ اول الذکر 1948 میں اور موفر الذکر 1961 میں قائم ہو کیں۔ P.T.L نے رپوٹر کے ساتھ اور U.N.L نے فرانس کی نیوز انجینی اے الیف پی کے ساتھ عالمی فہروں کی ترسیل کا معاہدہ کیا ہے۔ ایک تیمری فہرساں ایجنی ہندوستان سابیار بھی اس اختبار ہے قائل ذکر ہے کہ ہندی کے علاوہ بعض علاقائی زبانوں میں بھی سے فہریں فراہم کرتی ہے۔ ایک ایم ہندی کے نفاذ کے بعد حکومت نے تیوں فہر رساں ایجنیوں کو الماکر سابیار کے قائم کر دی تھی۔ لیکن 1977 میں سابیار کے قائم کر دی تھی۔ لیکن 1977 میں سابیار کو قوڑ کر قدیم فہررساں ایجنیوں کو پھر ان کے پرانے ناموں سے بھال کر دیا تھی۔

خبررسال الجنسيال جو حکومت ہند سے تسليم شدو ين:
(الف) تار برتی کے ذريعہ خبريں فراہم کرنے والی خبر سال البنسيال :
اے اين آئی، تی دعلی (يوميہ ماتحريزی)
پريس فرسٹ آف اشيا، نی دعلی (يوميہ ماتحريزی)
پی ٹی آئی (بھاشا)، نی دعلی (يوميہ مبندی)
یونائش نيوز آف اشيا (يو اين آئی)، نی دعلی (يوميہ ماتحريزی)
یونی وار تا، نی دعلی (يوميہ مبندی)
یونی وار تا، نی دعلی (يوميہ مرادوو)

(ب) بزريد داك، فون، فيس، بوائى داك، ريلوت پيك فري فراتم

معیم کک سلطنت برطانیہ کے تمام مقبوضاعت میں اے خبروں کی فراہی کی اجارہ داری ماصل محق۔ اب اس کی دہ دیثیت باتی نہیں ری ہے۔ عہم اب بھی امریکا سمیت روزناہے، ریدی اور ٹیلی ویزن مرکز اس کی خبروں ے فاکدہ افعاتے ہیں۔

ہندوستان میں ریوٹر کی خبر سب سے پہلے ممبئ کے ایک ایگاو الڈین اخبار 'بوجے ٹائمٹر' نے 1860 میں شائع کی۔ اس کے تمیں مال بعد ہندوستانی مکیت کے اخبار 'وی بگال' نے 1890 میں ریوٹر سے رابلہ قائم کیا۔ بیمویں صدی کے ہندوستان میں حصول آزادی سے قبل ریوٹر کو فیر کملی خبروں کی فراہی کی بوی حد تک اجارہ داری حاصل رہی۔

نجر رسال اداردں ہو تاکیلہ پریس (U.P.I) اور انٹر نیکٹن نیوز سروس (I.N.S.) خور رسال اداردں ہو تاکیلہ پریس (U.P.) کو جنم دیا۔ ان جس ادار کر ایجئی نے آپس جس ضم ہو کر (U.P.I) کو جنم دیا۔ ان جس اول الذکر ایجئی 1907 میں اور مو فرالذکر 1909 میں ہی تائم کی گئی تھی۔ 1960 کے بعد کے ایتدائی برسوں جس (U.P.I) امریکا کا سولہ سو اخباروں اور وو جزار ریا ہو اسٹیشنوں کو فیز دنیا کے تین سو ریا ہو اسٹیشنوں کو فیز میں فراہم کرتا تھا۔ ایک دور میں فیز میں اور تصاویر حاصل کرنے کے اس کے 221 دفاتر (یورو) تھے۔ بین جن میں سے 98 امریکا کے باہر تھے۔ بین ایجنی دنیا کی بہت می زبانوں میں اپنی فیروں کے ترجے بھی فراہم کرتی ہے۔

یہ (Telegraforeye Serrietokogo Soyuza) TASS اس کی سویت ہو نین کی مرکزی خبر رسال ایجئی تھی۔ جو جولائی 1925 کی سابق ہوئی تھی۔ جو جولائی 1925 کی بیش رو Restu (روی ٹیلی گراف ایجئی) تھی۔ جو اپریل 1918 میں قائم ہوئی تھی۔ سوویت ہو نین کے تمام ریڈیو اسٹیشنوں اور اخباروں کو خبریں فراہم کرنے کے علاوہ یہ ایجئی غیر مکل خبررساں ایجنسیوں سے خبروں کا جاولہ بھی کرتی ہے۔ ویا کے تمام مکوں کے بڑے برے بڑے شہروں میں اس کے فما تعدے متعین ہیں اور اس کے وفتر کی جور مقائی زبانوں میں خبری، مضائین اور تبرے تقسیم کرتے ہیں۔

خبر رسال ایجنسیال (مکل): جدید دورک سحافت کی ہندوستان می خبر رسانی کے نظام کی داغ بتل بھی غیر کمیوں ہی نے ڈالی۔ انیسویں صدی کی دواخر میں تمن انگلو الذین اخبارات اسٹیشسین انگل میں اور اللہ ین ولی ندز نے اپنے وسائل کو کا کرکے ایوسیجیڈ پریس آف اظیا (A.P.I.)

كرف والى ايجنسيان:

ات آف دی این ایس، نی وطی (بغته عمی دو بار رکیر اسانی)
کار توکرانک این سروس، نی وطی (بغته عمی دو بار رکیر اسانی)
ویلی نیوز سروس، نی وطی (بوسیه راهمریزی)
انفا، نی وطی (بوسیه راهمریزی)
آئی پی اے، (بوسیه رکیر اسانی)
میعش نیوز سروس، وطی (بوسیه رکیر اسانی)
میعش پریس ایمبنی، نی وطی
نیوز فرام این اے ورائد، نی وطی (بغته وار رکیر اسانی)
نیوز فوق، حیور آباد (بوسیه سراهمریزی)
پات آئی نیوز نیوز سروس، نی دطی (بوسیه راهمریزی)
پات الیسس ایند نیوز سروس، نی دطی (بوسیه راهمریزی)
پات الیسس ایند نیوز سروس، نی دطی (بوسیه راهمریزی)
شوار ته، نی دطی (بوسیه راهمریزی)
شدار ته، نی دطی (بوسیه راهمریزی)
سند کیفید جرطیس، نی دطی

کومت ہند (پیس افقار میش بورو) سے تعلیم شدہ اردو اخباروں کے نامہ نگاروں کی تعداد 1997-98 میں 16 تھی۔

جُري حاصل کرنے کے وساکل: اخباری اصطلاح میں کی واقعہ کے خبور کو جُر اور اس کی نشر و اشاعت کو جُر رسائی کہتے ہیں۔ اخبارات اپنے نامہ نگاروں، جُر رسال ایجنبیوں، ریڈیو، ئی وی کے جُری موس کے وسلہ سے بہ جُری ماصل کرتے ہیں۔ جُری نیلی پر عُر پ، کیس یا فون کے ذریعہ اور کیبوٹر کے ذریعہ انٹر نیٹ پر بھی جیجی اور وصول کی جاتی ہیں۔ ڈاک، ریلوے پیک، اپر پیک، اپیڈ پوسٹ، کور پر مروس اور ای میل سے بھی خبروں کی ترسل کا روائ موجود ہے۔ فلف ریاتی میل سے بھی خبروں کی ترسل کا روائ موجود ہے۔ فلف ریاتی میل اخبارات کو جری فرائی مالی ہیں۔ ہندوستان میں یہ بوی نیوز کیم اخبارات کو جری فرائی افرائی، پر لیس فرسٹ آف اغریا (پی ٹی آئی)، پر لیس فرسٹ آف اغریا (پی ٹی آئی)، پر لیس فرسٹ آف اغریا (پی ٹی آئی)، ہدوستان سمی سے بوی نیوز کی کے طاوہ جن ولی نیوز اور تا اور بھاشلہ ان کے طاوہ جن ولی نیوز ایجنبیوں سے اخبارات خبریں حاصل کرتے ہیں ان کے عام حسب ذیل ہیں:

اليوى المين نحوز مروس، كار فركراقك ايند نحوز مرومز، وراتا، يك وارتا، في فرز فرق المين نحوز فرق الميند في المينرن مين المين الميند في الميند الفاء الله الميند في الميند في الميند في الميند في المين الميند في الميند ف

چند مشہور غیر کلی خبر رسال ایجنیوں کے نام حب ذیل ہیں،
ان سے ہندوستانی اخبارات مجی خبریں لیتے ہیں۔ اے پی، رائن وی
غیرارک نائمس غور سروس، انز بیش بیرالذ تربیون پریس، وی آبرور
لندن، کر چین سائنس، انڈیا ایبراؤ غیز سروس، دی گار مین اینڈ مانچسر
الیوری ڈے نیوز، ایسٹرولاجیکل فیچرس، کینٹ، برنش انفار میش سروس، پان
ایشیا نیوز جیرس ایلائنس، رشیا انفار میش ڈیپار نمنٹ، یو ایس نیوز سروس،
ڈی آر بی، دی نائمس لندن، فیچرس سنڈ کیپٹ۔

ولی : ایشیا نجر س، ایدور تانزی فلز آف اغیا، اغین نجرز ایسوی ایش، اغین نخوز ایسوی ایش، اغین نفوز ایند نجرز ایا کنس، اغیا پریس ایجنی، اکوناک نجرس، را ایند ریکها فجرز کمیها فجرز کمیها نبوز سروی آفین نیک کار فوکرانی نیوز سروی آفین اندان بوک میذیا، کار فوکرانی نیوز سروی، ایش ایش اخر نیشی میزی پریشش همچنت کروپ، سرودے نجر سروی، ایری ایشیا انز نیشی، این پی اے نجرز سروی، افرین بیل کیش سندیکیت، دیا نجرز، پرسوی فیجرز، برسوی فیجرز، اجمیان شاری برای کمیش دوت سندیکیت، معمن فجرز، اجمیان شاگزرت نجری سروی، ایشین کورژن سروی، انگزرت فیجرز، فلیش کورژن سروی، انده بیل سروس، فیجرز، فلیش کورژن سروی، ایشین بریس ایجنی، ایدین سروس، میروسز، فیجرز، فلیش کورژن سروی، ایشین آف اهدیا، ادبی، انفا، سواد پری کرما، تقر وراند میڈیا، پریس السی نجو شن آف اهدیا، ادبی، انفا، سواد پری کرما، تقر ایل این اے فیجرز، سواد نجوز این فیجرز سروی، کلا پری کرما، شیر سندیک و فیرو

غیر کمکی: فرست نجرز لندن، ماؤته سندیکیت مروس کوس سمینی (ایشرولاجیل نجرز کالم)، گلونل میڈیا مروس فیڈرل ری پلک آف جرشی، گارمین نیوز مروس لندن، نیویدک ٹائس، سنڈیکیشن ساز خراج

220

213

کارپوریش، فانتعمل کائمتر بزنس انفار میش لندن، کائمتر ندز پیرلندن، وی کها گار مین ایشر با فیمسیل ندز لندن، بوناخیتر پایس انفر میش امریکا، را. اکونامسٹ لندن، جمنی ندز سروس لندن، ایشین وال اسریٹ جرال۔ یمبر ونیا مجر کے بڑے افبارات اور ندز لیجنیاں مختلف ممالک میں ہے۔

ونیا ہر کے بڑے افہارات اور نیوز ایجنیاں مختلف ممالک میں خروں کے لیے اپنا نامہ نگار میں مقرر کرتی ہیں۔ رجزار آف نیوز ہیں و فار اندیا کی 1997 کی رپورٹ مظاہر ہے کہ وستیاب اعداد و شار کے مطابق ہدوستان کے 342 افبارات نے اندرون ملک 1222 اور بیرون ملک 6116 کی وقتی نامہ نگار مقرر کر رکھے ہیں، ان افباروں کو اندرون ملک 6116 اور بیرون ملک 49 جرو تی نامہ نگاروں کی فدمات مجی حاصل ہیں۔ 342 اور بیرون ملک 6116 نے وز بیچرز قار انڈیا کو جو اطلاع فراہم کی ہے اس افبارات نے رجزار آف نیوز بیچرز قار انڈیا کو جو اطلاع فراہم کی ہے اس کے مطابق ان کے لیے 4922 رپورٹرز کام کرتے ہیں۔ ان میں سے 740 رپورٹرز 131 ورمیانہ ورج کے افبارات کے لیے 1805 رپورٹرز 180 ورمیانہ ورج کے افبارات کے لیے 1805 میں ورٹرز 180 ورمیانہ ایک کام کرتے ہیں۔

اوارتی عملہ: کی بھی روزانہ اخبار کا عدالتی عملہ ایڈیؤ، نیوز ایڈیؤ، ڈپٹی نیوز ایڈیؤ، اپٹی اور رپورٹرز ایڈیؤ، سنسنٹ نیوز ایڈیؤ، چیف سب ایڈیؤ، سب ایڈیؤ اور رپورٹرز پر مشتل ہوتا ہے۔ سریم کورٹ آف انٹیا کے ایک فیصلہ کی روے کاتب بھی اوارتی عملہ میں شائل ہیں۔ سابی نامہ نگار، فلم کریک، آرث کریک، اور گروں کو الگ انگ ایسٹ نیات فیرہ و فیرہ و بیرے اخبارات میں رپورٹروں کو الگ انگ ایسٹ ایٹ و بیانی ہے۔ مثل اسیل بیٹ، پارلیمٹ بیٹ، پریس بیٹ، کارپوریش بیٹ، عدالتی بیٹ و فیرہ و فیرہ و فیرہ ہے رپورٹر اپی اپی

غیر ادارتی عملہ : ﴿ فیر ادارتی عملہ میں جزل نجر، آکاؤنش نجر، رکولیٹن نجر، ریس مین، الکیشری شین، پکر، ڈسپچر، مزدور، فرانپورٹ سیفن کے کارکن ادر ایسے می دوسرے کام کرنے دالے شال موتے ہیں...

ختنہ : مرد کے عضو تنامل کی سامنے کا کمال کاف دیا۔ قدیم نانے سے ختنہ کی رسم ندہی رسوات کا جرد ربی ہے۔ عبد قدیم کے معر میں اس کا رواج تھا۔ گھر حضرت ابراہم نے اے میودیوں میں رائ کیا اور آج کی رائع ہے۔ عبدائی ندہب میں اس کی ممانعت میں ہے بلک عرف یہ

کہا گیا ہے کہ یہ ضروری نہیں ہے، چنانچہ تبلی بیدائیوں میں یہ اب بھی رائع ہے۔ دنیا کے ہر ملک میں کی نہ کی دعل میں اس کا رواج رہا ہے۔ یہودیوں اور تبلی بیدائیوں کی طرح مسلمانوں میں بھی خنند کروان لازی ہے۔ موجودہ دور میں لوگ حفظان سحت کے لیے بھی خنند کرواتے ہیں۔ مورتوں کی خنند کا رواج افریقہ اور جنوبی امریکا کے بعض قبائل اور شرق قریب میں ہے۔

فتند سلت ابرائی اور شعائر اسلام میں ہے ہے۔ اس میں نے عضو تناسل کا زائد چراکانا جاتا ہے۔ فتند کی عمر سات سال ہے بارہ سال کی عضو تناسل کا زائد چراکانا جاتا ہے۔ فتند کی عمر سات سال ہو جس میں سال کی عمر تک ہے۔ بعض علما نے لکھا ہے کہ پیدائش کے ساتویں دن کے بعد فتند کرانے کی طاقت نہیں تو اس کی حاجت نہیں ہے۔ بالغ مخض اگر اسلام تجول کرے تو اگر وہ خود ابنا فتند کر سکتا ہو تو فبہا ورنہ دوسرے سے اسلام تجول کرے تو اگر وہ خود ابنا فتند کرانا باپ کی ذمد داری ہے۔ اگر وہ نہیں کو تو اس کا وسی پھر اس کے بعد دادا اور اس کے وسی کا درجہ ہے۔ باتی دوسرے اقراع کی جید ان کی تربیت و عیال دوسرے اقراع کا یہ کیم نہیں سوائے اس کے کہ بچر ان کی تربیت و عیال

خراج: بو پیداواری زمین عشر سے ستی بیں ان پر کومت اپی موابدید سے نیک مقرر کرنے گا۔ شریعت کی اصطلاع بیں ان زمینوں کو خراج کہتے ہیں جو زمین کے فیر سلم مالکوں سے لیا جاتا ہے۔ براس زمین کا خراج یعنی زری نیک و صول کیا جاسکتا ہے جے کسی مسلمانوں نے فی کرنے کے بعد اس کے فیر مسلم مالکوں کے پاس بی رہنے دیا ہو۔ کسی زمین پر خراج مقرر کرنے کے لیے ضروری ہے کہ زمین کی فومیت، فعل کے اقدام اور دوسری مہولتوں کو بیش نظر رکھا جائے۔

فتہائے اسلام نے فرائ کے منبوم کو اکثر بہت وسیح رکھا ہے۔
اس کے وائرہ میں نے اور فنیت کی آمدنی، محاصل نہیں اور زمین کے
ماصل وفیرہ سب آتے ہیں۔ لیکن اپنے مخصوص معنی و منبوم میں یے لفظ
صرف زمین کے محصول کے لیے استعال ہوا ہے۔ فقد کی تمام کتابوں اور
امام ابوبوسف کی اسمال الخراج" میں بھی یے لفظ ان بی معنوں میں استعال
ہوا ہے۔

ایک مدیث مبارک ہے کہ ہوئے اور نائی وہ کی محانی سے لے۔

زر فی قبل کے بارے می حضور کی ایک حدیث مبارک ہے کہ جس زمین کو بارش نے سراب کیا ہو اس پر معرب اور جے ڈول یا جمال سے سیخیا کیا ہو اس پر معرب اور جے ڈول یا جمال سے سیخیا کیا ہو اس پر نصف معرب خاہر ہے فیر مسلم اس حدیث کا مخاطب نہیں ہو سکتا اس لیے وہ اپنی زمین کا فیس فران کی صورت میں اوا کر کے گاور فران وصول کرنے والے کو یے افقیار ہوتا ہے کہ دو اپنی مرضی سے فران مقرر کرے لیمن طالات دیکھے اور سے خیال رکھے کہ فراتی کو اس کی اوائی میں تکلیف نے ہونے وائی فر جس ہر عصر و عہد میں اقتضائے طالات کے مطابق تبدیلی ہوتی رہی ہیں۔ اور آفر آفر میں اس کی شرحیں ہے داول ور میں اس کی شف پیداوار، ڈول اور رہن سے سیخی جانے والی زمینوں سے تبائی جداوار، زیادہ محت طلب وسائل سے سراب کی جانے والی زمینوں سے پیداوار، زیادہ محت طلب وسائل سے سراب کی جانے والی زمینوں سے پیداوار، زیادہ محت طلب وسائل سے سراب کی جانے والی زمینوں سے پیداوار، زیادہ محت طلب وسائل سے سراب کی جانے والی زمینوں سے چو تھائی پیداوار۔

خراج وصول کرنے کی ابتدا حضرت عرق کے زبانے ہے ہوئی۔
حضرت عرق نے غیر مسلم علاقہ فتح کرنے کے بعد صحابہ کرام کے مشورے
سے خراج کی ابتدا کی تھی اور ارخی سواد پر پہلی مرتبہ خراج عائد کیا تھا۔
اس کے بعد سے سنت جاربی بن مگی اور آپ کے بعد بھی مسلمانوں نے
غیر مسلموں کے علاقے فتح کرنے کے بعد زمین دوبارہ ان کے بیروکی اور
ان پر خراج عائد کیا۔

خمضر، حضرت: ایک مشہور و بررگ شخصیت بن کا روایات و حکایات میں فاص طور پر اسلای روایات میں اکثر ذکر آتا ہے۔ خود قرآن میں آپ کا ذکر آیا ہے۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ آپ بینیبر ہے۔ آپ کی بینیبری کو بائے والے قرآن کے سورہ الکبف ہے دلیل دیے ہیں جس میں آپ کو بینیبر قر ضیں کہا گیا ہے لیکن ذکر اس انداز ہے ہے جسے بینیبروں کا ہوتا ہے۔ امام بخاری کی ایک روایت کے مطابق اللہ کے عظم پر حضرت موئ حضرت تعزید لے تھے۔

حضرت خضر کی حیات اور وفات کے بارے میں بھی اختلاف رائے ہے۔ اکثر صوفیہ اور افل معرفت ان کی حیات ابد کک کے قائل اور محتقد ہیں جبکہ حضرت خضر کی وفات کے قائل اکابر کی دلیل یہ ہے کہ اگر خضر عبد نبوی میں زندہ ہوتے تو ضرور رسول اللہ صلع کی خدمت میں حاضر ہوکر ایمان لاتے اور آپ کی رفاقت میں جہاد کرتے۔ معتد روایات سے نابت ہے کہ حضرت خضرت نے آ تخضرت صلع کی خدمت میں حاضر

خطابت - فن (Oratory): تقریر کا ایدا نن جس عل مقرر ای چب بیان اور ای چب بیان اور ای چب بیان اور ای چب بیان اور روم علی یہ بہت بوا فن سمجها جاتا تھا۔ اس علی تقریر کا مضون تیار کرتا اور پر المحیس اوا کرتا وولوں شامل جیں۔ یونان علی اس کی باقاعدہ تربیت دی جاتی تھی۔ روم علی اس فن نے اور بھی ترتی کی۔ مارک افقونی اور سرو بیان ظارت کے لیے آج تک مشہور ہیں۔

ارسطونے اس فن پرکانی بحث کی ہے۔ عہد وسطی اور نشاۃ نانیہ کے دور میں اس کے با قاعدہ اصول مرتب کیے گئے تھے اور تعلیم کے نصاب میں اے اہم مجلہ حاصل متی۔ عیسائیوں کے رہنماؤں میں سینٹ پال بوے خطیب گزرے ہیں اور عیسائی پاوریوں نے بھی اس فن پرکانی توجہ کی اور بوے بوے خطیب پیدا کیے۔ عربوں نے بھی اس فن پرکانی توجہ کی اسلام سے پہلے کے دور میں عرب خطیب میدان جنگ میں اٹی فوجوں کو للکارتے اور ان میں جوش خروش پیدا کرتے۔ بعد میں اس نے ایک فن کی حیثیت حاصل کر لی اور بوے بوے خطیب پیدا کیے۔

انیوی و بیوی صدی بی ایدمندبرک، انتلاب فرانس کے دانتوں اور میرایوں، جرمنی کے لاسال، امریکا کے ابراہام نکس، جرمنی کے روزا تھمبرگ، انتلاب روس کے رہما لینن اور برطانیہ کے چ جل مشہور خطاب گزرے ہیں۔

خطاطی اور خوش تو یس : تعلیق اظهار (Creutive Expression) ین نوع انسان کا ایک ایم وصف ہے۔ شاعری ہو یا موسیق، سنگ تراثی ہو یا پیننگک، کوئی بحی هنگل ہو، بہر حال وہ مناظر کو لا قائی بنا دیتی ہے۔ پیروں، مہروں، ککڑی یا دیواروں پر کی گئی دستی تحریر کے ذریعہ حسین منبت کاری یا تعش تکاری یا تعش تکاری یا تعش تکاری یا تعش تکاری اسلاح کی شاہر ہے۔ خوش نویسی بھی ایک المکی بی نوی المائل کن نویسی بھی ایک المکی ہے۔ انگریزی اصطلاح کیلی کرائی (Calligraphy) یونائی الفاظ موجود ہے۔ درسین اور Graphos کا مجموعہ ہے۔ درسین اور Sallos کا مطاب ہے ،حسین اور Graphos کے اور کیسین اور کھیات و فیرہ کی اور کیسین ایونائی الفاظ میں کیسین اور کیسین ایونائی الفاظ کیسین ایونائی الفاظ کیسی کے اور کیسین اعداد معرص اور تعلقات و فیرہ کی

ليے زس / زكل كا بلم (Pen of Read) استعال كيا جاتا ہے۔

دس تحریر کے قدیم نمونے غادوں کی دیواروں اورقدیم مہروں (Seals) ہو جاتے ہیں۔ مہروں میں دادی سندھ کی تہذیب ہو جاتے ہیں۔ مہروں میں دادی سندھ کی تہذیب ہو دستیاب ہونے والے نمونے بھی شائل ہیں۔ یوروپ میں رومن سلامت کے دوران عام استعال کے لیے فن تحریر کورتی دی گئی۔ پانچیں ممدی میں رومن سلامت کے زوال کے بعد روزمرہ کے کام کائ میں تحریر سلامت کے زوال کے بعد روزمرہ کے کام کائ میں آرشٹ برابر اس کام میں گئے رہے اور ان لوگوں کی کاوش سے تحریر اور فوٹ فوٹ اور فوٹ کی کاوش سے تحریر اور فوٹ کی ایوار افوا کی کاوش سے تحریر اور کی ایجاد نے اس کام کو بری مرح مارت کی اور الفاظ کو حسین انداز میں ظاہر کی ایجاد نے اس کام کو بری مرح متاثر کیا اور الفاظ کو حسین انداز میں ظاہر کی دو گیا۔

چینیوں، جاپانیوں، معربوں اور حربوں نے خوش فولی کو ایک آرف کی حکل میں ترقی دی۔ خطاطی کا منفرد فن جزیرہ نما عرب اور ایران میں پروان چیاد بن گئی۔ میں پروان چیاد کی خطاطی ہندوستانی خوش فولی کا اہم وسیلہ بن گئی۔ یہاں کے باسیوں نے قرآن مجید کی آیات کو شبط تحریر میں لانے کے لیے سراسر ای اعداز میں تحریر اور خطاطی رموز و اسرار یا وجید گیوں کا مبارا لیا اور ای لیے اس کے بارے میں ہے کہا جاسکتا ہے کہ یے فن اسلامی گیجر سے اور ای ایک ہے اس کے بارے میں ہے کہا جاسکتا ہے کہ یے فن اسلامی گیجر سے نیاوں وابست ہے۔

خوش نولی کی ایک کمتر شکل کتابت ہے۔ کتابت میں بہت مد

تک پرواز گر اور تخلیق ہے کام فیوں لیا جاتا۔ کہیوٹر تخلیک اور لیکھوئ

سوف ویٹرس (Language Softwares) کے وجود میں آنے ہے قبل

کتاب مجھوانے ہے پہلے کسی کاتب سے مسودہ کی خوبسورت کتابت کروائی

ہوتی تھی، اس وجہ سے خوش نولی دو طرح سے۔ ایک تو منافی یا آرٹ

کی اعلیٰ ترین شکل میں اور دوسرے طباعت میں اس کے چیشہ وارانہ استعال

ہے۔ نے وان حمتی مجلی گئی۔

ہندو ستان میں خوش نو لی کی قدیم شکل واد ک سندھ کی تہذیب سے حاصل شدہ مونوں میں دیکھنے کو لمتی ہے۔ حالانکہ اس تہذیب دابست مہروں پر شبت تحریر کے امرار و رموز ابھی ہماری بجھ میں فیس آئے میں نائم پھر بھی اس حقیقت سے الکار فیس کیا جاسکا کہ یہ مہریں قدیم آرے کا نادر فمونہ اور اس بات کا فہوت ہیں کہ دی تحریر کو فروغ درے کا کام اس وور میں شروع ہوچکا تھا۔ ہندوستان میں، خوش نوک کا فن

جبد وسطی میں پردان چھا اور پھر ہے اس عبد کے فن تعیر کی نمایاں شکل افتیار کر حمیا۔ زیادہ تر مساجد، مقابر اور محلات کے دروازوں، ستونوں اور چھتوں کو ایسے پھروں ہے حرین کیا گیا جن پر نبایت حسین طرز تحریر میں تر آئی آیات اور اشعار کندہ ہیں۔ اس شمن میں آگرہ کے تاج محل اور دیل کی تعلیم بیتر کو مثال کے طور پر پیش کیا جاسکتا ہے۔ افھیں اس فن کا بہترین نمونہ قرار دیا جاسکتا ہے۔ شیاعت، شاعری اور موسیق کے علاوہ شخرادوں اور رؤسا کے طبقہ سے تعلق رکھے والے افراد کو خوش نولی کا فن بھی سمول و معروف خطاطوں کے ناموں کی آیک ہوری فہرست موجود ہے۔ افھیں خطاطوں میں عبدالرشید ناموں کی آیک ہوری فہرست موجود ہے۔ افھیں خطاطوں میں عبدالرشید دبلوی اور محمد حسین سمیری کے اسائے کرائی بھی موجود ہیں جو شہنشاہ اکبر کے اسائے کرائی بھی موجود ہیں جو شہنشاہ اکبر کے اسائے موبالہ بن کے جور کردہ قر آن مجید کے تنے بھی کاب گھروں میں موجود و محفوظ ہیں۔

تاہم مظید سلطنت کے زوال کے ساتھ اس فن میں بھی زوال ہوتا چلا عمیا اور وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ اس کی بازاری طاب (Market Demand) اور معیار می بھی نشیب و فراز آئے ملے گئے۔ خوش نولی کے رواتی م اکر فتم ہوتے مجے لیکن اس فن لطیفہ کو فتم ہونے ہے بھانے اور محفوظ رکھے کے لیے مختف اقدامات کیے جا رہے ہیں۔ جن اداروں میں صرف خطاطی/ خوش نوایی سکھائی جاتی تھی اب وہاں اس فن کو کرافک ڈیزائن اور کیپوٹر سے جوڑ کر اس میں جا؛ بخش عنی ہے۔ اس طمن میں قومی اردو کونسل، نئی ویل کا نام اہم ہے جس نے ملک کے طول و عرض میں چل رہے 'خطاطی /خوش نولی' مراکز کے خطاطی کورس کو مرافک ڈیزائن اور کمپیوٹر سے جوڑ دیا ہے۔ اس سے نہ صرف خطاطوں / کاتبوں کو روزی روٹی کے سیلے ہے چھٹکارا لیے گا بلکہ فائن آرث کالجوں میں واقطے کے امکانات مجی روشن ہو سے ہیں۔ اس طرح اس فن کی بقا اور تحفظ کے لیے قومی اردو کونس، ٹی دبلی نے متحن کام انجام دیا ہے۔ فن خوش نولیل کی مختمر تاریخ اور اساتذهٔ فن کا تعارف (عبد اسلام): انسان کی ترقی کا دارو مدار علم یر بے اور علم بغیر کھالی اور رجعائی کے کھ بھی نہیں۔ اسلام تمام نوع انسانی کی ترتی اور بہودی کا دائی ے اور اسلام کی بنیاد مجی برحائی اور لکھائی برے۔ ارتقائے حیات میں

شروع عى سے تحصيل علم (جس ميں پر منا اور لكھنا ہر دو شال إيس) كو ايك مقدس فريند سجماعي، مسلمانوں پر اللم كا نقدس اور انسانى تہذيب كى ترتى ميں اس كى ابيت كمل كر واضح كى گئي۔ مسلمانوں نے شروع عى سے علم الكتابت يا خطاطى كو ايك مقدس فن كا درجہ ويا اور اب تك ديے ہوئے ہيں۔

یہ واقد ایک تاریخی حققت ہے کہ رسول اگر مل اللہ علیہ وسلم نے فرود کا 10 مل اللہ علیہ وسلم نے فرود کا 624) کے سر 70 اللہ علیہ پڑھے تھے تیدیوں پر دہائی کی یہ شرط عائدگی کہ ہر قیدی وس وس مسلمان بچوں کو پڑھنا اور لکھنا سمائے، اس طرح نہایت تھیل مدت میں سات سو سے زائد مسلمان فن کتابت سے واقف ہو مے۔ معرت زید بن جابت نے بھی اس طرح لکھنا پڑھنا سیکما تھا۔

اریخ شاہد ہے کہ زبانہ قدیم ہی سے انسانکا ذہن طوم و فون کی طرف مائل رہا ہے اور ای ذوق و شوق اور ولچیں کے باعث ہر زبانے میں ترویج و اشاعت کی نئی فکلیں وجود میں آتی ری میں اور اضمیں شکلوں پر انسانی معاشرہ کا ڈھانچہ جمعی تیار ہوتا رہا ہے۔ ابتدا سے می مختلف نون المیند سے عربوں کو ایک خاص لکا رہا ہے بالخصوص خوش نولی و خطاعی، ظروف سازی اور آئید کری وغیرہ میں انھوں نے مبدات تابتہ حاصل کی تھی۔ سازی اور آئید کری وغیرہ میں انھوں نے مبدات تابتہ حاصل کی تھی۔

فن خطافی جو مُرین کاری اور تعش و نگار سے حعلق ہے اس کا اخصار دراصل جو میریک آرٹ پر ہے حظا کیری، زادیے، شلث، مر لح اور دائرے و فیره ماضی کے تقریباً ایک بزار برسوں میں عربوں نے فن خطافی میں نہ مرف مہارت عاصل کی ہے بلکہ حقد مین کی روش کے محدود دائرے سے فکل کر اس فن میں وسعت و ندرت بھی پیدا کی اور خالق کا کان کا تات کی عطاکی ہوئی مخصوص صلاحیت کے سبب اس اخرائ و ایجاد میں افی ذہنی قطافت و جدت کا بے بناہ مظامر کیا ہے۔

چوک بیشتر خطاط مسلمان تھے اور اسلام میں تھویر کھی کی ممانعت ہے اس لیے فکاروں نے خطوط کے دریعے اپنی طبع آزمائی کی اور طرح کے خلوط کے نام سے انسانوں، جانوروں، جہازوں اور محرابوں و بیناروں کی شبیہ بناکر اپنی صنائی کا مظاہر کیا ہے۔

فن خطاعی صرف مسلمانوں کی رومانی تسکین کا باعث تیس بنا بلکہ ان کے جمالیاتی ذوق کا ایک ذریعہ میں ثابت ہوا۔ شکل و صورت ویے کے لیے فن خطاعی میں ایسے بے شار تجربات کیے کہ آج یہ فن مسلمانوں کے جمالیاتی ذوق کی ترجمانی کر رہا ہے۔

مشرق وسطی سے باہر جہاں کہیں بھی مسلمان محے ساتھ فن خطافی بھی لے کر محے اور اے وہاں کے حالات اور ضروریات کے ساتھ اس طرح ہم آجگ کیا کہ نہ تو اس فن کے اسلای تشخص کو کوئی زد کینی اور نہ متنای ضروریات کو بی قربان کرنا پڑا بگہ و نیا جر کے رسم الخط بی مرف اسلامی فن خطاطی بی ایبا فن ہے جلیل القدر شہنشاہوں نے اپنی روحانی تسکیں اور جمالیاتی ذوت کی خود آگائی کے لیے سیکما اور ان بی بادشاہوں و شہنشاہوں نے باہرین فن کی ایپ امرا و وزرا سے زیادہ قدر کی ایپ کسی اور رسم الخط کو یہ عظام بھی بھی حاصل فیس ہوا۔

فن خطاطی کو اس مقام تک پہنچانے میں مسلمانوں کا خون جگر بی نیس بلکہ فن کابت کا تقدق اور اس فن کے ساتھ مسلمانوں کی عقیدت کے عاصر مجمی شامل ہیں۔

فن خطاطی میں خطوط کی ہے انجا تسیس میں جو واضح طور پر شاہد ذوق اور عام ذوق کی نمائندگی کرتی ہیں۔ اس کے میش بہا نمونے خطہ عرب کے علاوہ ہندوستان، پاکستان، ایران، عرباق، ایمین، جین، ترکی اور مصر میں بھی موجود ہیں۔

معتبر تاریخی کابوں میں جو بات قابل یقین اور معتبر ہے وہ میں ہے کہ اسلامی دور میں سب سے پہلے جو مخص قرآن کریم کی کابت اور خوش علمی کے فن میں باہر تھا وہ خالد بن ابوالهیاج تھا جس کا کوئی خط دنیا میں مشہور ہے اور سعد نے اس کو منصب کتابت پر مقرر کیا تھا اور بید دوسرے رسوم الخط کا موجد بھی تھا اور یکی وہ خوش نصیب مخص ہے جس کو مسجد نبوی می سورة العشس لکھنے کا شرف حاصل ہوا تھا۔

ایک روایت یہ جمی ہے کہ حضرت حمر بن عبدالعزیز رمنی اللہ تعالیٰ عند نے اس سے قرآن کریم کلفنے کی فرائش کی۔ چانچہ اس نے بوی مہارت اور ہنرمندی سے سنہری حروف میں قرآن کریم کی کتابت مکمل کرے عمر بن عبدالعزیق کے پاس لے حمیا جب انموں نے اس قرآن کریم کو دیکھا قرآس کو بور دیا، اور استے سر اور آ تکموں سے لگایا۔

مجلہ دیگر خوش لویسوں کے ابدیکی، مالک بن دیبار (م.130ھ) جو اُجرت پر قرآن کریم کی کتابت کرتے تھے اور ای طرح قرآن کریم کی کتابت کرنے والے خوش لویس خوشام البعری اور مهد الکونی تھے جو بزمانتہ ظیفہ ہادون رشید موسے اور ایسے عی ایک اور خوش لویس ابوصدی الکونی بھی تھے جو ظیفہ سنتھم عہای کے دور میں ماہرین فن میں شار کیے جاتے تھے۔ ان ہابرین فن کے بعد خوش نویوں کی ایک اور جماعت منظر عام پر آئی ج میں این ام شیبان، محود، ابو حمیرہ، این حمیرہ اور ابوالفرح (جو این عدیم کے زمانے میں موجود سے) اور وہ لوگ جو کہ قرآن کر یم کی کتابت رسم الخط محقق میں یا اور کمی خط میں کرتے ہے۔ ان کے نام یہ بین این الحفظ می این زید، محد بن بوسف، این الحفظ می، این زید، محد بن بوسف، این الح فاطم، این حمی این حمل اور ان کا بیٹا ابوالحن و فیره۔

خلافت بو أمير كے زبانے بھی جو محض قرآن كريم كى كابت ميں مشہور اور اپني خوش خطى كے ليے معروف تما وہ قطيہ تما، جم نے اپنى بخر مندى اور طبى ذبانت سے چار فتم كے رسم الخط ايجاد كيد اس كے بعد طلافت بو عباس كے ابتدائى دور بھی اس فن بھی شاک بن محك اس خوال ستو ئن خوش خطى كو مزيد زيب و زينت بخشى۔ اس كے بعد اسحاق بن حاد، عباس خلفا، منصور و مبدى كے زبانے بھی اس ئن فوش لوكى بھی مشہور ہوا اور بہت سے طلبا نے فن خوش لوكى كى تعليم اور شخيل اس خطاط كے زبر بہت سے طلبا نے فن خوش لوكى كى تعليم اور شخيل اس خطاط كے زبر ترب كو بات مل كے اور ابرائيم بن المحسن كاتب (جس كو المقود شاهر كے لاہم بن الحسن (جس كو يو شاهر كے اور ابرائيم بن الحسن (جس كو يو شاهر كے لاہم بن الحسن (جس كو يو شاهر كے لور عبداللك محمى خراسائى وغير و۔

یہ سب خطاط بارہ رسوم الخط کے باہر شے اور وہ رسوم الخط یہ بیں : قلم الجلیل، قلم السجال، قلم السجال، قلم السجان، قلم السجان، قلم السجوبار الكبير، قلم المعاون، قلم المحاصرات، قلم الخرجان۔ تیمری صدی اجری تک یہ سب عربی خطوط رائج شخص اور قلم الخرجان۔ تیمری صدی اجری تک یہ سب عربی خطوط رائج شخص تجب ابن مقلہ نے شکف، ریجان، محق، فنح اور رقاع چد قلم محدوم ہو گئے۔ ان کے علاوہ خط دی، خط مرص، خط بیاض اور خط حواثی بھی جاری تے جو خوش لولیل اور تر آن کریم سے جو خوش لولیل اور تر آن کریم سے محصوص تھے۔ مامون کے عہد میں ان جملہ خطوط کے اور تر آن کریم سے موجود شے، جن کا تعلق شائل دفاتر سے قال

اب مقلد (328-272ه / 884-940) فخر روزگار كاتب كا نام ابو على محر بن على بن حن بن عبدالله طقب به ابن مقله تفار عالم شباب يى من سخيل طوم و فنون كے بعد اس كا اقبال بلند بوار بد تمن مباى طفا

المقتدر باشد، القابر باشد اور الرامني باشد (295-392ه / 904-908) كا وزير بنا، اور جب زوال آيا قيد موا اور باته ك ساتهد زبان قطع موكى اور قيد بى على فوت موا

ابرالاسود کے زبانے سے احوال الحور تک آرچہ خط کوئی میں فیر معمولی ترقی ہوئی میں فیر معمولی ترقی ہوئی میں المیان اور داخر یب حمن پیدا نمیں ہوا تھا۔ آخر کا بید حصد ابن مقلد کے ہاتھ آیا۔ چنانچہ اس نے خط کوئی سے محقق، خط و محتول میں مختق، خط ریمان، خط شدے، خط تو تیج اور خط رقاع و شع کیے۔ ایک گروہ خط فراد کا بھی ان خطوط میں اضافہ کرکے ابن مقلد کو سات خطوط کا موجود قرار دیتا ہے۔

ابن مقلد نے احوال الحرر اور دوسرے خطاطوں کی وصلیوں سے استفادہ کیا تھا اور اب تک اُن بی جو خامیاں رو گئی تھیں اُن کی اصلاح کرکے خط شخ ایجاد کیا تھا۔

موجودہ خوبصورت اعراب علائد جزم، تشدید اور توین ابن مقلد کی اختراع ہے۔ ابن مقلد کے شاگردوں میں محد بن اسمانی اور محد بن اسد نامور خطاط ہوئے۔ ابن مقلد کا بھائی ابو عبدالله حسن ابن علی بھی کاتب تفاد ان دونوں بھائیوں کے والد علی بن حسن بھی خوش نویس اور ان کے دادا مقلد بھی کاتب سے تعلق رکھتا تھا۔

ائن مقلہ کا خطاطی پر یہ ایک احسان عظیم ہے جس کی دجہ سے
اس کو شجرت اور عظمت فی۔ اس نے عربی خط کے اصول و تواعد مقرر
کیے اور تلم کے قط کو اس کی اکائی قرار دیا اور اس کی اس جدت سے خط
میں ایک طرح کا تناسب پیدا ہوا۔

این افیواب (413-350ه / 961-1022)۔ این مقلہ کے بعد ابوانحن علی بن بلال خور روزگار خوش نولیں پیدا ہوا۔ اس کے والد بال امیر بویی (کیوار (بواب) تھے۔ چنانچ اس نبیت ہے این الیواب مشہور ہوا۔ یہ آل بویہ کے امیر بہاہ الدولہ بن بویر (443-370ه / 379-1012) کے یہال مبتم کتاب خانہ تعلد میں مبتم کتاب خانہ تعلد

ابن مظلم نے آگرچہ ندکورہ خطوط ایجاد کیے تھے لیکن ان کی تہذیب اور حن و جمال کا سمرا جملہ خطاط ابن بواب کے سر ہے۔ آج دنیا میں مطابقہ اور ابن بواب میں خطاط کی جہاں بھی خط طخ جاری ہے اس کے لیے دنیا ابن مقلہ اور ابن بواب

ساتوال عط تعلق ايعاد كبا-کی مربون منت ہے۔

> کتے ہیں کہ ابن بواب نے امیر بہاء الدولہ کی فرمائش ہر ابن مقلہ کے رقم کردہ 29 س یاروں کے بعد تیسواں یارہ اس طرح رقم کیا کہ امير بهاه الدولد استاد و شاكرو دونوں كى تحرير مي تميز ند كردسكا اس في ائی زندگی میں چونشے قرآن کریم کے لیے لکے اور عام طور پر ہر تمن ماہ می قرآن کریم کا ایک نو کھ لیا کر تا تھا۔ این بواب کی خطاطی کے بعض نونے توب کی میوزیم، اعتبول میں بھی یائے جاتے ہیں۔

> این بواب نے کیر تعداد میں اینے علاقہ کی تربیت کی جو اس کی طرز کتابت کے بیرو تھے۔ مہد عیاس کا آخری اور عالم اسلام کا سب سے مشہور خطاط یا توت بن عبداللہ الرومی المستعصى موا ہے۔ یا توت لقب کے کی کاتب ہوئے ہیں جو این حسن خط کی وجہ سے مشہور ہوئے۔ اگرچہ عام طور پر لوگ ان سب کو یا توت استعصی عی تصور کرتے ہیں لیکن یہ سمج میں۔ ان عی سے دو یا قوت قرآن کر عم کی خطاطی عمی زیادہ مشہور ہوئے، جن عمل سے ایک 'یاقوت الموصلی' اور دوسر ا'یاقوت استعصی' قاد

> اتت المتعمى (698ه /1298) كي بارك على كما جاتا ي كه ظيفه مستعصم بالله (656-640هم/1258-1242) جوافير عماي خلف تما، ہنے یاقوت کو غلای ے آزاد کرے اس کی تربیت کی ای نبت ے اے صمی کہا جاتا ہے۔ اس نے ابتدا میں عبدالمومن بن منی الدین اموی اور فیخ ابن حسین سے مشق کی۔ اس کے معاصرین میں نصیرالدین طوی اور عمل الدين صاحب ديوان تقي المستعصى عبد عباسيد على بغداد كاسب ے برا کاتب تما اور خط سنخ کا آخری امام بھی۔ ای نے قرآن کریم کی خطامی می جرت الکیز جدتمی پیدا کیں اور ایک نیا طریقه افتیار کیا۔ وہ قرآن پاک کی کتابت 11 سطر فی صفحہ کے حیاب سے کرتا تھا۔ ان سطروں من بہلی، چمنی اور میار ہویں سطر کو ذرا جلی اللم سے ملث میں لکھتا تھا اور ديكر سطور (2-5 اور 7-10) خط شخ مي لكمتا تما . آج بعي ان كا طرز مرب المثل بـ استعصى كى وفات ك بعد ان كا فيض ان ك جد باكمال شاكردوں كے ذريعہ جو استاد ان عش كانه كے نام سے باد كے ماتے ہي، يورے عالم اسلام بي جاري و ساري موا

> ابن مقلہ نے خط کو نی اور معقلی کی تراش خراش سے جے خطوط ایجاد کے ای طرح ایک عرصے کے بعد ایران کے حسن فاری نے ان ك ايجاد كرده ي خلوط عن عد توقع اور رقاع ك آميزش س

اس دنیا میں آپ جو کھے حن و جمال دکھ رہے ہیں، اس میں انسانی تجربات کو بوا د عل ہے۔ فن خطاطی کے ماہرین نے بھی ان ساتوں عطوط ير اكتفاضين كيا بلك جديد سے جديد تركى عاش مي م كے رب-

النا امير تيور اور كورگان باوشاه صاحب قران كے دور حكومت میں خواجہ میر علی حمریزی نے مادرا النم میں خط سنخ اور تعلیق کے احتراج ے ایک نا نط نظ ستطیق ایماد کیا۔ سخ اور تعلق کی نبیت ہے ستعلق ک پوندکاری می سب کی رعنائی و زیبائی، اطافت اور زبامث بیدا موعمی اور الفاظ کے صوری حسن میں بے بناہ اضافہ بوا اور اس کا نام تخطیق رکھا گیا، محرخ مذف موعن اور نتعلق مشبور موا، اور آج اردو زبان کی کتابت و اشاعت میں جو عط رائج ہے یہ وی عط سے جے ایرانی نواد خواجہ میر علی تمریزی نے ایجاد کیا تعل

عط نتعلق کی ترویج اور اس کا عروج ایران میں عیاس علی شاہ کے عہد میں بوالہ اس وقت ہندوستان میں شاہ جہاں تخت سلطنت بر جلوہ فرما تھے۔ سلفت ایران بی اس زمانے بیں وہ مخص بھی موجود تھا جے خط ستعلق كا الم كها جاتا ہے يعنى مير عاد مير عاد كے خط كى روش مير على تمریزی کے عط کی شان و صفا کی اتباع کرتے کرتے اس سے بوھ گئی تھی۔ اس کے ہاتھ کی کھی ہوئی وصلیاں اب نایاب ہیں۔ میر عاد کے عالمہ و ک ایک طویل فہرست ہے مر ان میں چند ایے میں بنوں نے استادان فنکار کا مقام حاصل کیا۔ محسوساً آغا عبدالرشید دیلی وہ واحد مخص ہے جس ے آفاب فن سے مندوستان میں بلند پایے خطاطی کا چراغ روش موار آغا دیلی میر عماد کے بھانچے، داباد اور شاکرو تھے، وہ میر عماد کی طرز پر لکھتے تھے۔ ان کا ترتیب و تصنیف کیا ہوا ایک تھی نسخہ 'رسانہ خوش نولین' کے نام سے مولانا ابوالکلام آزاد عربک، برشین ربیری انشی ٹیوٹ، ٹوک، راجستمان می موجود ہے۔

آغا عبدالرشيد كے شاكرووں ميں مافظ نور الله اور قاضي نعت اللہ کو بوا کمال ماصل موا۔ مافظ کے فن کی قدردانی کا اندازہ اس سے کما جاسكا ہے كہ ان كى كلعى بوكى وصليال موتوں كے عوض خريد لى جاتى تھیں۔ حافظ ٹور اللہ کے علم کا ایک نادر مونہ ہمی اے یی آر آئی ٹوک میں محفوظ ہے۔

مافظ کے بیے مافظ اہراہم این استاد فن باب کی طرح اہر

219

خطاط تھے۔ ان کے شاکرد مٹی سروپ سکھ دیواند میاں وجیہ اللہ اور محد عباس مطبور ہیں۔ مافظ ایراہیم کے شاکردوں میں ان کے صاحراوے مافظ سعیدالدین اور منشی عبدالجید خریط نگار تھے۔ حافظ کے گزشتہ دور میں دو شاکرد بہت مشہور ہوئے۔ ایک منشی مادی علی وہلوی دوسرے پندے مسارام کا شیری۔ بادی علی ستطیق کے ساتھ ساتھ طفری سادی کے بھی ماہر تھے۔ مثی عمس الدین اعلا رقم عط ستطیق کے ایک باکمال استاد مزرے ہیں۔ انھوں نے فن خوش نولی برکی رسالے لکھے ہیں جن میں کائی نبر ا تا 5 'اعاز رقم' اور "تورالطنس وغيره قابل ذكريس- مثى اعاز رقم سے قبل سيد محد امير رضوي بھي بہت نامور اور باكمال خطاط كزرے ہيں، جن كا سلسلة تلمذ مولانا غلام محر بغت تلى سے بتایا جاتا ہے۔ اپنے دور ك معروف خطاطول من مولانا غلام محمد بفت قلى كا بعى نام سرفرست آتا ے اور مولانا ہندوستان کے وہ میلے محض ہی جنموں نے خوش نویسوں کا تذكره فارى عن الذكرة خوش نويان ك نام ي ترتيب وي كر زيور طبح ے آرات کیا۔ اس تذکرہ کا أردو ترجم مولانا محمد عبدائحي فائز لو كل نے كيا ب، وه بھی مولانا ابوالکلام آزاد عربک، برهین ريسر چ انشي فيوث لونک ے شائع ہوچا ہے۔ ندکورہ ادارہ میں غلام محمد ہفت ملی کی فنخ اور عمث آميز تح ير كرده وصلى بھي موجود ہے۔

مولانا غلام محر بی نے سید محد امیر رضوی نمیر پنجہ سم اکو فن خطاطی کی اعلیٰ تربیت کے سلط میں آغا عبدالرشید دیلی کی روش کو اینانے اور ان کی طرز مشق کرنے کی صلاح دی تقی۔ مولانا کی اس روایت کو عملی جامہ پہنانے کے لیے میر پنجہ سم نے آغا عبدالرشید کی طرز پر خوش تولی کی مشق و ممارست شروع کی اور اس حد تک محنت کی کہ عام لوگوں کے لیے دونوں کے خط میں اشاز کرنا مشکل ہوگا۔

عد تعلیق می اکتباب و اجتباد کرنے والی ایک قابل ذکر فضیت منٹی محد بوسف دہلوی کی ہے جنمیں خطاطی کا فن ورث می طالب ان

کے والد بررگوار مٹی محر دین کو خلاف کعب پر خطاطی کرنے کا شرف بھی طاصل ہوا تھا۔ وہلی کی بہت می عمارات میں یوسف کی خطاطی کے نمونے کندہ ہیں۔ انھوں نے خط نستطیق میں جدید روش افتیار کر کے حروف کے قدیم پیانوں میں خوبصورتی پیدا کی۔ ان کی اس طرز جدید کو مقولیت ماصل ہوئی۔ تنتیم ملک کے بعد وہ پاکتان سطے محنے۔ وہاں بھی انھوں نے بہت کا کہا نے نمایاں انجام دیے اور کائی مقبلیت ماصل کی۔ 1977 میں ایک کار مادے میں جال بحق ہوگے۔ ان کے علاقہ میں عبدالجید وہلوی سر فہرست ہیں جن کی خطاطی کے شہ پارے پاکتان کے قائد اعظم محمد علی جنات کے عزاد مبارک پر زند و جادید ہیں۔

ہوسف کی ایک بین (جن کا نام فاطمت اللبری ہے) نے نشعیل کے علاوہ خط لنے میں بھی کانی مبارت حاصل کی اور وہ پہلی خاتون میں بخوں نے تر آن یاک کی تمل کتابت عط لنے میں فرمائی۔

وور جدید میں خط فنے کے ممتاز کاتب مولان محمد یوسف قاکی ہیں جو کہ مولانا اشتیاق اجم و بین عین شاکرہ ہیں اور عرصے سے دبلی میں قیام پذیر ہیں۔ مولانا خط فنے کے فروغ و ارتقا کے سلطے میں پوری جدوجہد میں معمودف ہیں۔ انھوں نے قرآن کریم کی کتابت اس طرز پر کی ہے کہ اس کیا ہے۔ انھوں نے ایک قرآن کریم کی کتابت اس طرز پر کی ہے کہ اس معیاری اور دیدہ زیب کتابت کا اعلیٰ شونہ ہے جو مختلف سائزوں میں زیور معیاری اور دیدہ زیب کتابت کا اعلیٰ شونہ ہے جو مختلف سائزوں میں زیور طبح سے آراستہ ہو چکا ہے۔ اس کے بعد انھوں نے ایک کی ورتی قرآن میل کی کتابت فرمائی وہ بھی ممل کر بیچے ہیں (البیم زد فرزد)۔

محمد ظلیق ٹوکی خطاط اعظم بند تھے۔ تشیم بند کے بعد بن معرات نے بندو متان میں فن خطاط کی بقا اور اس کے فروغ میں بنادی کردار اواکیا، ان میں ان کا نام سر فہرست ہے۔ آن کی نسل ان ناساند اور حصلہ شکن طالات کا اندازہ بھی نہیں کر کتی جن کا مردانہ وار مقابلہ کرتے ہوئے ظلیق ٹوکی نے تقریباً پہاس برس تک اپنے فون جگر سے تجر خطاطی کی آبیاری کی۔ انھوں نے نہ صرف خود فن خطاطی میں باند معیار پیش کیا بلکہ بے شار طالبان فن کو تربیت بھی دی جو نہ صرف بندو ستان بلکہ کے مراب ممالک میں خدات انجام دے رہے ہیں۔

الى جاب ميذول كرتى ب-

آثری ایام بی ان کو مرض سرطان لاحق ہوگیا تھا۔ ان کا انتقال 1994 بیں ہوا۔

فلافت: جاهین، بایت، دیے یہ لفظ بے شار معنوں میں استمال ہوتا رہا ہے۔ مسلمان خاص معنوں میں تغیر اسلام کی بیابت کے طور پر استمال کرتے آئے ہیں۔ نہ ہی جاعتوں، خاص طور پر قادریہ سلک میں یہ فی طریقت کے نمائندہ کے لیے استمال ہوتا ہے۔ مہدوی فرقہ کے لوگ مہدی کے جائین کو ظیفہ کہتے ہیں۔ ترکی میں یہ لفظ سرکاری دفاتر کے فیل طافر موں کے لیے استمال ہوتا ہے۔ ہدوستان و پاکستان میں درزی یا چھی دلیے بھی ظیفہ کا لفظ استمال ہوتا ہے۔

اسلام کے حوالے سے خلافت کے ایک متن خدا کے دیے ہوئے اقتدار اعلیٰ موالہ ہوا۔ دوسرے معنی خدا کے دیے ہوئے اقتدار اعلیٰ کو تشلیم کرتے ہوئے اس کے امر شر کی کے تحت اختیارات خلافت کو تشلیم کرنا اور تیرے متن ایک خالب توم کے بعد دوسری قوم کا اس کی جگہ لین ہے۔ قرآن مجید کی رو سے انسان کو خلافت الجی بینی زعمیٰ پر خدا کی نیابت بخش محی۔ معزت آدم کی حمیت کے وقت اللہ تعالی نے فریا "عمی زعمیٰ بی این اینا ایک خلیفہ بنانے والا ہوں (سورہ بقر)۔ "اللہ نے مسلمانوں کو خلافت ارمنی کی شہادت دی۔ "تم عمی سے جو ایمان لاتے اور نیک کام کیے ان ارمنی خرور عطا کرے کا جمل طرح اس نے تم سے بہلے لوگوں کو خلافت منایت کی تحی (سورہ الور)"۔

قرآن میں ظافت کے فراکش بھی بتائے گئے ہیں۔ ظافت کے مستق وہ لوگ ہیں کہ اگر ہم اٹھیں زمین پر ظلب و اقتدار دیں تو وہ نماز قائم کریں گے، زکوۃ دیں گے، فیک کا عظم دیں گے اور برائی ہے روکیس گے کہ سب چزوں کا انجام اللہ کے اصلار میں ہے (سورہ جے)۔ اللہ کے رسول نے فربایا: "حسیس میری اور خلفائے راشدین کی سنت پر عمل کرنا چاہے" فربایا: "حسیس میری اور خلفائے راشدین کی سنت پر عمل کرنا چاہے" فربایا: اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ کا دائدی اللہ علیہ اللہ اللہ کا دائدی اللہ کے اللہ کا اللہ کی اللہ کی مالے کرنا ہوئے۔ اللہ کا دیا۔

یغیر اسلام کی دو میشیس تھیں۔ ایک احکام رہائی کی تبلیغ مین فرائن فر تبلیغ مین فرائن فر در ما کی۔ فرائنس نبوت کی ادائی اور دوسرے لمت اسلام کے قائد و رہنما کی۔ آپ کے وصال کے بعد نبوت کا سلسلہ خم ہوگیا۔ البتہ دوسری دیشیت ہائی رہی ادر اس کا سلسلہ آگے بوحا۔ اس کا نام طلافت ہے۔ مین محکومت

محر طلیق خال المروف طلیق ٹوکل 1932 میں ٹوکک (راجستمان) میں پیدا ہوئے۔ انصوں نے خوش ٹولک کی ابتدائی تعلیم اپنے والد محرم طافق محر صدیق خال اور دادا، محر خال (فیجر مطیح محری ٹوکک) سے حاصل کی اور تیرہ برس کی مر میں مطبح محری میں خوش ٹولیس کی حیثیت سے طازمت حاصل کرنے میں کامیاب ہوگئے۔

تعتیم بر مغیر کے بعد ٹونک کا چہاپہ خانہ بند ہوگیا چانچہ 1948 میں وہ ممبئی سطے گئے۔ جہاں انھوں نے تھری پریس، سلطانی پریس اور کرئی پریس میں بھیشیت خوش نوایس کام کیا۔ 1949 میں وہ احمد آباد چلے گئے اور وہاں مختلف طباعتی اواروں میں تعش نگار، مگل کاری اور ڈیزا تنگ وغیرہ کے کام انجام دیے۔

1950 میں خلیق ٹوکی کو عمید علائے ہند نے فوش ٹولی کی طعمات کے لیے دخل بلوا۔ اس دوران انحوں نے کی معروف و بی، علی و دیا اداروں کے مطبوعات کے ٹاکیل تیار کیے، اس کے علاوہ کی اہم کتب کی، انتہائی محت، سلیقے اور معیار کا لحاظ رکھتے ہوئے فوبصورت کابت مجی کی ان عمل فقص القرآن، تغییر کشف مصباح اللغات اور دیوان عالب نیز معیمر خیال فائل ذکر ہیں۔

ماین وزی تعلیم بند 'پروفیسر نورا کمن مرحم' طلیق لوکی ک ملامیتوں کے بوے محرف تھے۔ 1976 بی ان کے کہنے پر، طلیق لوکی ک فالب اکیڈی، دبی بی طالبان کی تربیت کی فاطر اعلیٰ خطاطی کاس کے مربراہ بن محید اس منصب پر وہ تادم آخر فائز رہے۔ اس دوران انحوں نے کیر تعداد بی طالب علوں کو مختلف خطوط مثلاً نشتیلی، فی بھی، دیالی، مند متان کے مختلف شہروں بی توی کونسل برائے فروغ ادرو زبان، نی بندوستان کے مختلف شہروں بی قوی کونسل برائے فروغ ادرو زبان، نی مدات کے مطلح دبی جابر انجام دے رہے ہیں۔ طبق فوکی کو فن خطاطی بی انجیاب استاد خدمات میں جو اعزازات و انتابات سے انوازامی۔

ظیل ٹو کی کے یادگار کارناموں میں چودہویں صدی ہجری کے آغاز پر حکومت ہند کا جاری کردہ خوبصورت طفرے والا ڈاک کلف ہی شائل ہے۔ اس کے علاوہ ان کے فن کا سب سے بیزا اور ہیشہ یاد رکھا جانے والا شاہکار ممکن کج ہائی ' پر قط شک میں کی گئی خوبصورت شطاطی ہے اور یہ عمارت موصوف کی دکھن شطاطی کی دچہ سے ہر راہ گیر کی توجہ سے اور یہ عمارت موصوف کی دکھن شطاطی کی دچہ سے ہر راہ گیر کی توجہ

اسلامید کی ایس ریاست جو د فی و دغوی معالح کی محبداشت كزيد

ظافت کا بہلا دور ظافت راشدہ کہلاتا ہے اور مار ظیفہ یعنی حعرت ابو بكرة، حفرت عرف، حعرت حال اور حعرت على خلفات راشدين كال يس ال عن الخفرت صلم ك وصال ك بعد سب ع يمل رائے عامہ سے حضرت ابو بر مدیق ظیفہ نتخب ہوئے۔ ایل وفات کے وقت حعرت ابو بكران حعرت عراكانام بيش كيا اور سب في متفقه طورير حعرت مر کی بیعت ک۔ جب معرت عر ملہ ہوا اور آپ زمی ہوئے تو آپ نے ایک مجلس شوری نامزد کی جس کے زمہ طلیفہ کا انتخاب تھا۔ اس مجلس کے ارکان تھے: حضرت علی (بنو ہاشم)، حضرت حثاق (بنو امر)، حغرت سعد بن و قاص و حغرت عبدالر حمن بن عوف (بنو زبرو)، حغرت زير بن العوام (بنو اسد)، حضرت طلحه بن عبيدالله (بنو تميم) اور حضرت عبداللہ بن عمر (بنو عدی)۔ یہ سب بوے بوے قبلوں کے نماکندے تھے۔ مجلس نے کثرت رائے سے معرت عثان کو ظیفہ متف کیا اور موام نے ان کے ہاتھ پر بیت کی۔ حضرت عثان کی شہادت کے بعد وہاں موجود اسحاب نے حضرت علیٰ کو ظیفہ چن لیا لیکن بعض سربر آوردہ ستیوں نے ملے تو یہ مطالبہ کیا کہ حضرت علی حضرت حیان کے قاتموں سے بدلہ لیں اور جب وہ اس میں کامیاب نہ ہوئے تو بخاوت پھوٹ بڑی۔ جگ جمل ہوئی اور اس کے بعد حضرت علی شہید ہو گئے۔ حضرت علی کے فرزند امام حسن نے امیر معاویہ سے جو حضرت علق کے مخالفین میں سب سے آمے تع، صلح كرلي اور معاديه ظيفه بغد خلافت راشده تك ظيف كا اسخاب كي مد تک نائق اور شورائی محید امیر معادید کے بعد یہ فاندانی بن حمیار

حضرت علی کے عبد علی جو خانہ جنگی ہوئی اس سے خلیفہ کے اوساف کے محصلتی اختلافی بحثوں کا سلسلہ شروع ہوگیا جس نے بعد علی معائد کی فکل افتیار کرلی۔ شروع عمی خلیفہ کے فرائش عمی سے داخل تفاکد کی فکل افتیار کرلی۔ شروع عمی خلیفہ کے اور دیگر دیئی خدمات انجام دے۔ بنوامیہ کے دور عمی خلفا کا تحلق ان فرائش سے بہت کم رہا انحوں نے زیادہ تر مکی و سیاس سائل سے اپنا تحلق رکھا اور ان کے دربار عمی بادشاہت کا رنگ چھانے لگا تھا۔ بنو عباس کے دور عمی ایرانی بادشاہت کا رنگ جھانے لگا تھا۔ بنو عباس کے دور عمی ایرانی بادشاہت کا رنگ و کوری عمان و شوکت آگئد۔

نویں مدی بک جب سلفنت بہت وسیع ہوگی اور اس کے ساتھ کروری پور گی نو ظیفہ کا اقدار انظامی اور سیای مطالب میں مجی

جیزی کے ساتھ کھٹے لگا اور وزیر کائی بااقتدار ہوگئے اور ایک زبانہ ایہا بھی آباکہ طلفہ برائے نام رہ گے۔ 946 میں تو بغداد میں بیک وقت تین خلفیہ سوجود ہے جو سلجوق او دوسرے علاقوں کے حکر انوں کے ہاتھ میں کئے پیل سیخ ہوئے تھے۔ لین ان سب چیزوں کے باوجود عالم اسلام میں خلیفہ کی حکریم کی جاتی تھی اور اے بی چیزوا بانا جاتا تھا۔ بہت سے خود مختار حکر ان ظفا سے خطابات اور اعزازات یا سند کے طالب ہوتے ہے۔ محود غزنوی، انتھی، صلاح الدین ایو بی اور بسیانیہ کے حکر انوں نے یہ سندیں حاصل کی محمد میں دور سلامین دیلی اور بسیانیہ کے حکر انوں نے یہ سندیں حاصل کی حمد سارے اور سلامین دیلی اور بسیانیہ کے حکمر انوں نے یہ سندیں حاصل کی تھے۔

بغداد کے خلیفہ کو اس طرح افتیارات و افتدار کا سر چشہ تنگیم کرنے کے باوجود دو اور مدمقابل خلافتیں وجود بھی آئیں۔ 928 بمی عبدالر حمٰن فالث نے اندلس میں اور 909 میں معر کے ناطی حکرانوں نے اپنے آپ کو خلیفہ کہلوالیا۔ آخر میں جب ترک عثانی سلطان سلیم اول نے 1517 میں قاہرہ میں داخل ہوکر عبای خلافت کا بعیشہ کے لیے خاتمہ کرویا اور آخری خلیفہ التوکل کو اپنے ساتھ وہ قسطنیہ ہے گیا تو اس کی اپنی خلافت مسلمہ ہوگئی۔ وہ اس سے پہلے می سے نہ صرف اپنے آپ کو بلکہ الیے آبا و اجداد کو بھی خلیفہ کہلواتا تھا۔ ترکی میں اسلای خلافت کہلی بھی جب معملی کمال نے اسے ختم کرکے ترکی کو عقیم کے بعد تک قائم رہی جب معملی کمال نے اسے ختم کرکے ترکی کو ایک جبوریہ بنا دیا۔

بر صورت بی بنیادی دھانچ وہی دہا ہے۔ الل سنت کے نزدیک ظافت و المامت ہم معنی بین لیکن شیعہ فلمیوں نے المامت کے اصول کو اپنے عقیدے کا ایک بنیادی جر قرار دیا ہے۔ شیعوں کے نزدیک المامت محالی مسائل بی ہے نبیادی جر قرار دیا ہے۔ شیعوں کے نزدیک المامت محالی مسائل بی ہے نبیار کرنے ہے متعین بواکرے۔ یہ تو دین کا رکن اور اسلام کی بنیاد ہے۔ ان کے نزدیک بی کا یہ فرض ہوتا ہے کہ وہ امت کا اہم خود متعین کرکے جائے۔ یہ اہم بیرہ اور صغیرہ گزاہوں سے پاک کا اہم خود متعین کرکے جائے۔ یہ اہم بیرہ اور صغیرہ گزاہوں سے پاک بوتا ہے۔ شیعوں کے عقیدے کے مطابق آنخضرت نے حضرت علی کو اوالہ براہ راست اپنا جانشین نامزد کیا اور حضرت علی کی صفات کو ان کی اوالہ نے ورامتا کیا ہے۔ شیعوں کے نزدیک غلق و حضرت فاطر کے خاصان تک محمدہ کو صرف حضرت علی و حضرت فاطر کے خاصان تک محمدہ کردیا ہے۔ شیعوں کے نزدیک علی انسان کی خوریہ موموں کی آئر کی انسان سے برتر کچھ خصوصیات ہوتی ہیں جو انجمیں بی نوع انسان کی رابید موموں کی اربید موموں کی رابید موموں کی رابید موموں کی رابید کردیتی ہیں اور وہ معصوم عقل کے ذریعہ موموں کی رابید موموں کی دیکھیے امامت کے دیکھیے امامت)۔

شیعد اصول سے متفاد عقیدہ خوارج کا تھا۔ یہ خلیفہ یا اہام کے منصب کو کمی ایک قبیلے یا خاندان کے اندر محدود کرنے کے خلاف بھے۔ ان کے زدیک کوئی بھی مومن اس کا اہل ہو سکتا ہے۔ ساتھ میں وہ اسے کوئی بھی مومن اس کا اہل ہو سکتا ہے۔ ساتھ میں وہ اسے کوئی فریشنہ بھی تصور نہیں کرتے تھے۔ ان کے زدیک پوری جماعت وہ فریضے انجام وی سکتی ہے جو ندہب کی رو سے ان پر عائد ہوتے ہیں۔ اگر امام قابل اطمینان فابت نہ ہو تو اسے معزول یا قتل بھی کیا جاسکتا ہے۔ ان کے علاوہ معزلد عقائد کے لوگوں کا خیال تھا کہ کوئی محفی اس وقت تک لمام فیس بنایا جاسکتا جب تک کہ متحدہ طور پر پوری مسلم جماعت کو اس کے بارے بھی امام مرف امن کے دور بھی ہوتا ہوا ہے۔

خلع: طلع کے لغوی معنی ایک چز ہے دوسری چز نکالنے کے ہیں۔ شرعاً طلع کا منہوم ہیہ ہے کہ آئر مرد طلاق ند دینا چاہ اور مورت طلاق پر معر بو قد مرد کی راتم میں موجائے۔ اگر مورت اور مرد کے درمیان گر بی میں معاملہ ہوجائے تو جو ملے ہو وہی نافذ ہوگا۔ اگر عدالت میں معاملہ جائے اور یہ ویکھے کہ زوجین کے درمیان ناتقاتی رہتی ہے اور اعدیثہ ہوکہ وہ احکام شریف کی بایندی نہ کر کیس کے فو طلع رہتی ہے اور اعدیثہ ہوکہ وہ احکام شریف کی بایندی نہ کر کیس کے فو طلع

کرانے میں حرن نہیں۔ اپنی محقیق کی اساس پر عدالت کو اختیار ہوتا ہے کہ مالات کے کافل سے وہ جو فدیہ جاہم مقرر کرے اور اس فدید کو تبول کرکے شوہر کو طلاق بائن ہو جاتی ہے اور کے شدہ رقم کی اوائیگ عورت پر واجب ہے۔ خلع کا معاوضہ ہر وہ ہے ہو عق ہے جو مہر میں دی جائتی ہے۔

خلع پوکلد شوہر کی جانب سے طلاق کے مرادف ہے لبذا شوہر کا عاقل بالغ ہونا شرط ہے۔ نابالغ یا مجنوں خلع نہیں کر سکنا کہ وہ الل طلاق نہیں اور یہ بھی شرط ہے کہ عورت کل طلاق ہو۔ لبذا اگر عورت کو طلاق بائن دے دی گئی ہے اور وہ عدت میں ہو تو خلع نہیں ہو سکنا۔ خلع کا طریقہ یہ ہے کہ شوہر کیے کہ میں نے تجھ سے است مال پر خلع کیا۔ زوجہ اس کے بھی راضی ہوں، یا میں نے جائز کیا۔

نکاح کے باعث بعتے حقوق زوجین کے ایک دوسرے کے تھے وہ سب طلع کے ساتھ ہوجاتے ہیں۔ واضح رہے کے طلع کی اجازت اور اس کا جواز شدت ضرورت کے وقت ہے ورنہ عام حالات میں خلع کی سخت ممانعت آئی ہے۔ جمہور کے نزدیک خلع کی عدت وہی ہے جو طلاق ک ہے گر ابوداؤدہ تراری اور ابن باجہ وغیرہ میں متعدد روایات الی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ نی کریم سلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی عدت ایک بی فیصلہ کیا تھا (ربن الا جمر)۔

احکام خلع کی مزید فرو می تفصیاات شدادل فقهی کتب میں ملاحظہ کی جاعتی ہیں۔

خلق قران: ، يمي معزله

خمر: اس کے لفظی معنی چھا جانے اور وُھانپ لینے کے ہیں۔ اس نبت

ہر آن نے شراب کے لیے خرکا لفظ استعال کیا ہے کیوکلہ وہ انبان

ہر مقتل و ہوش پر چھا جاتی ہے۔ شراب کے مفہوم میں ہر نشہ آور چیر
واطل ہے۔ حضور اکرم کا ارشاد ہے کہ ہر نشہ پیدا کرنے والی چیز حرام ہے
لیکن بعض کے نزدیک خرکا اطلاق عرب میں مرف اگور کی شراب کے
لیکن بعض کے نزدیک خرکا اطلاق عرب میں مرف اگور کی شراب کے
لیے ہوتا ہے محر جاز آجیہوں، جو، محض، مجور اور شہد کی شرابوں کے لیے
خرکا لفظ استعال ہوتا ہے اور شراب بینی نشہ آور شراب باجماع امت

کرنے والی شراب) فمرکی تعریف جی وافل ہے خواہ وہ کی بھی شے ہے کھید کیا گیا ہو اور وہ کری بھی شے ہے کھی میں اگر کمجوریا کمشش کا عرق اس مد تک پکیا جائے کہ اس کا ایک تبائی جل جائے تو اس کی اتی مقداد بی جائتی ہے جس سے نشد نہ چھے۔

شراب کا پینا اور پانا عربوں کے اجھے اچھے گھرانوں میں کیفیت و سرور اور لطف و تفریح کا ایک ذریع سمجما جاتا تھا۔ اس دور کی عربی شاعری اور روایات و تقعم کا ذخیرو شراب کی تعریف اور اس کے پینے پلانے کی دلچسپ داستانوں سے مجرا ہوا ہے۔

ظبور اسلام کے وقت بھی شراب نوشی عام تھی اور اس کی قطعی حرمت نازل ہونے سے پہلے کک شراب لی جاتی رہی۔ قرآن نے شروع بی سے اس خصلت وسید کو ناپندیدہ قرار دیا لیکن اے یک لخت حرام كرنے كى بجائے بندر يح اس كى طرف سے نفرت كى محم ريزى كى محمت عملی افتیار کی۔ چنانچہ ہمیں قرآن میں تحریم فر کے متعلق طار تدریجی اطام کی آیش ملی میں۔ بہلی آیت سورہ فیل (رکوئے۔9) کی ہے جس میں شراب کو رزق حن کے مقابلہ میں رکھ کر اس کی ٹاپندیدگی کا اعلان كياكيا . كر مديد بن آكر شراب كى حرمت ك متله في ايك قدم اور آمے برهایا اور حضرت عرا و حضرت معادات نے شراب نوشی کے بارے میں حنور اکرم سے اعتصار کیا تو سورہ بقرہ (رکوع۔27) کی اس آیت کا نزول ہوا جس میں شراب نوشی کو ایک مناہ عظیم اور اس کے نقصا نات کو فاکدے کے مقابلہ میں زیادہ بڑا اور شدید قرار دیا عما ہے۔ اس کے بعد جب محابہ کرام کے ولوں میں شراب کے نقصانات کا شدید احساس جا کری ہو مما تو اخمیں اور زیادہ تخفر کرنے کے لیے سورہ نیا (رکوع۔7) میں ارشاد ہوا کہ نشہ کی حالت میں نماز کے قریب نہ جاؤ کہ نماز اس وقت رحمی جاہے کہ جب تم جانو کہ کیا کہد رہے ہو۔ اس سے اوگ مزید متنبہ ہوگئے اور اوقات نماز کے علاوہ بنے پر اکتفا کرنے گھے۔ اس کے بعد کنامے نے تعم یک کی صورت افتار کرلی اور بالآخر جب اس عادت ویریند کو ترک کرویے کے لیے ماحول اور فضا کمل طور پر سازگار ہوگئ اور شراب کی قاحت، نقصانات اور حمناه بخولی ذہن نشین ہوکر قلوب انسانی اے چھوڑ دینے کے لیے نفیاتی طور پر آبادہ ہوگئے تو سورہ ماکمہ (رکوع-12) کی طویل آیت نازل موئی جس سے تحریم شراب پر تعلی مہر ثبت ہو می۔ امادیث سے ٹابت ہے کہ جس ون حرمت فر کی آفری

آیت نازل ہو گ، دیند کی محیوں میں ہر طرف فم کے فم الف کر شراب بہائی جادی متی اور صحابہ کرام چلاکر کبد رہے تھے 'ضداد تد ہم اس عادت سے باز آگئے۔'

تعلیمات اسلای اور و فیرو احادیث می شراب کو ام الخبائث قرار
دیا جاتا ہے۔ حدیث می ہے کہ جب کوئی مومن شراب پینے لگناہ تو اس
وقت اس کا ایمان اس سے رفعت ہوجاتا ہے۔ شراب کی فرید و فروخت
کی حرمت پر امت کا ایماع ہے اور یہ اسلامی حکومت کے فرائنش میں
داخل ہے کہ وہ شراب کی فرید و فروخت نہ ہونے دیں۔

رسول اکرم ﷺ کے زبانے میں شراب نوشی کرنے والے کے
لیے کوئی خاص سرا مقرر ند تھی۔ حضرت ابو بھڑ کے زبانہ میں چالیس
کوروں کی سرا مقرر ہوئی مگر جب انحوں نے دیکھا کہ چالیس کورے کھانے
کے بعد بھی شرابی، شراب چنے ہے باز نہیں آتا تو انھوں نے سحابہ کرام
کے مشورے ہے اتنی کورے سرا مقرر کردی۔ اس سراکو امام مالک اور امام
ابو صنیفہ بھی شراب نوشی کی حد قرار دیتے ہیں جبکہ ایک روایت کے مطابق
امام شافق چالیس کوروں کے قائل ہیں اور حضرت امام حنبل بھی۔ حضرت
علی نے بھی ای کو پیند قرمالے۔

## خمس: و یکھیے ننیت اور نے۔

خواجگان سلسلہ: صونے کا سلد، قدامت کے لحاظ ہے ہے سب سے معبور بزرگ پہلے آتا ہے۔ یہ ترکستان میں قائم ہوا تھا۔ اس کے سب سے معبور بزرگ خواجہ محمد اتابوی (متونی 1166) ہیں۔ ان کے بعد خواجہ عبدالخالق فیدوائی نے اس کا فیرو اللّٰ منطوعت درا مجمن "نظر بر قدم" "باز گوت" فیرہ دائی کیں۔ لیکن اس سب سے زیادہ فروغ خواجہ بہاہ الدین عمل بندی (التونی 1388) نے دیا اور اس کے بعد کے واجہ بہاہ الدین عمل بندی (التونی 1388) نے دیا اور اس کے بعد کا اندکاس کرنے والا۔ یہ لوگ حضرت اولیس قرنی کی طریقت سے زیادہ مشابہ کیا اندکاس کرنے والا۔ یہ لوگ حضرت اولیس قرنی کی طریقت سے زیادہ مشابہ ہیں۔ خواجہ اقتی بند نے اتابا سند بر خاص طور سے زور دیا ہے۔

مو سلسلہ خواجگان سب سے پرانا سلسلہ بے لیکن ہندوستان میں سلسلہ سب کے بعد پہنچا۔ خواجہ باتی باللہ (متونی 1603) اسے ہندوستان لائے۔ پھر ان کے عزیز مرید اور غلیفہ حضرت شخ احمد المعروف مجدد الف

ٹانی (متونی 1624) نے اس سلسلہ کو ہندوستان میں ترقی دی اور اس کے بعد یہ سلسلہ مجدویہ کے تام سے معبور ہو گیا۔

خواجید سر ا: قدیم جائیرداری سان نیس خواجہ سرا، فسی یا بجرے کو نہایت اہم سقام حاصل تحلہ بادشاہوں اور اسرائے محلوں بیں حفاظت کے لیے انحیس رکھا جاتا تھا۔ بازنطینی حکر انوں کے دور بی ان کا اثر اور ان کی متولیت علیا یہ بیٹی متی محلی۔ سلطنت علیا یہ نے جب تسخطفیہ بی بازنطین متحرانوں کی جگہ لی تو بیہ روان بائی رہا۔ بازنطینی دور حکومت بی بعض خواجہ سرا انجائی اعلی اور بااثر مقابات پر بیٹی مجے تھے۔ اس دور کا ایک جزل تارسی بہت مشہور ہے۔

افریقہ سے جو غلام کچر کر مشرق قریب و سطنی لائے جاتے تھے ان میں سے چند حسین اور نوجوان لؤکے خواجہ سر اؤں کے جوالے کر دیے جاتے جہاں ان کی تعلیم و تربیت ہوتی اور خواجہ سر اؤں کے زمرے میں شائل کر لیے جاتے۔

ہندوستان میں پٹھانوں اور پھر مفلوں کے دور میں بھی خواجہ سرائیں کو امرا اور بادشاہوں کے تحمرانوں میں کانی متبولیت حاصل متی۔

باز نطینیوں نے گانے والوں کی ٹولیوں یا کوائرس (Choirs) بھی بھی اٹھیں لینا شروع کیا اور یہ سلسلہ روم تک پہنچا۔ اٹھارویں صدی بھی یہاں کے آپرا بھی گانے والوں بھی خواجہ سرا بی لیے جاتے تھے اور شروع انیسویں صدی تک تو ہوپ کے یہاں کوائرس بھی لوگ ہوتے تھے۔

خوارج : یہ اسلام کا ایک بیای فرقہ ہے اس کا آغاز جگ منین (حضرت معاویہ اور حضرت علی کے درمیان کی جگ ) بھی ہوا۔ اس جگ بھی جب امیر معاویہ نے اپی گلست کو محسوس کرلیا تو انحوں نے التی یا سحیم کی تجویز رکھی اور حضرت علی نے باوجود رفتے کے آثار نظر آنے کے اس تجویز کو منظور کرلیا۔ مصالحت کے لیے امیر معاویہ کی طرف ے عمر و بن العاص اور حضرت علی کی طرف ے ابو موگ شعری خالف مقر کردیے گئے۔ تحکیم کا آخری فیصلہ یہ ہوا کہ حضرت علی کو ظافت سے علا صدر کردیے گئے۔ تحکیم کا آخری فیصلہ یہ ہوا کہ حضرت علی کو ظافت سے علا صدر کردیے گئے۔ تحکیم کا آخری فیصلہ یہ ہوا کہ حضرت علی کو ظافت سے علا صدر کردیا تھی اور معاویہ بحال رہے۔

اس کے بعد جن لوگوں نے معزت علی کو تھیم قبول کرنے پر مجور کیا تما وہ جلد عی اپنے خیالات سے مغرف ہوگے اور تھیم کو ایک جرم قرار دینے گئے۔ انھوں نے "لامحم الا الله" کا نعرہ بلند کیا اور معزت

علیٰ ہے مطالبہ کیا کہ آپ نے سحیم کو قبول کر کے ارفاب کفر کیا۔ اس لیے آپ اس کفر کا اقرار کر کے توب و استغفار اور تجدید ایمان کجیے۔ حضرت علیٰ نے ان کے سامنے ایک خطبہ دے کر ان کے استدال کی فلطی کو واضح کیا اور نہر وان میں جگ کر کے اضمیں فکست فاش دی۔

حفرت علی کے بعد خوارج جنس خارجی بھی کہا جاتا ہے اموی حکومت سے بمیشہ برسر پیکار رہے۔ خوار جیوں کے دوجنگی مرکز تھے: بعرہ اور کیامہ۔ خوارج کے چند مخصوص افکار و مشتدات حسب ذیل ہیں:

- (1) ظیف کا تقرر آزاداند اور معفاند انتخاب سے ہوتا چاہیے۔ اگر ظیفہ عدل و انساف اور اتباع شریعت کے راستہ سے کمی افتیار کرے تو اے معزول بلکہ ممل کک کردینا جائز ہے۔
- (2) خلافت کی عرب خاندان کے ساتھ مختص نہیں۔ دنیا کے ہر خطہ کے مسلمان طیفہ ہونے کا کیماں حق رکھتے ہیں۔
- (3) خوارج ہر کناہ گار کو کافر کھتے تھے۔ خواہ یہ کناہ بالقصد ہو یا غلد منبی
  اور خطا اجتہادی ہے۔ خوارج کے ایک اختہابند فرقہ ازار قہ کے
  نزدیک اس طرح کافر ہوجانے والا اسلام کے دائرے میں دوبارہ
  داخل نہیں ہوسکا اور اے ارتداد کے جرم میں یوی بچوں سیت
  مثل کر دینا چاہے۔

خوارج کے قرابی عقائد میں کوئی کیسائی میں تھی۔ ان کے متعدد اور مستقل فرقوں کے اپنے اپنے خاص عقاید تھے۔ ان فرقوں کی تعداد میں تھی۔ مسئلہ ظافت کے بارے میں خوارج کے تمام فرقوں میں اتقاق ہے۔ زیادہ مشہور فرقے یہ ہیں: ازارقد، امفری، اباضیہ، بزیدیہ، دھویہ۔ ان میں آفرالذکر دونوں فرقے مسلمانوں سے بہت زیادہ دور اور اباضیہ سب سے زیادہ قریب تھے۔

خوو کھی : اپنی مر منی سے یا کی کے مجود کرنے پر اپنی جان لے لین۔
اگر کوئی فض کی کے مجود کرنے پر خود کشی کر لے تو یہ کل کے مماش مجھی جاتی ہے اور مجود کرنے والے کو وی سزا دی جاتی ہے جو ایک تا اس کے لیے مقرد ہے۔ لیکن اگر کوئی فض اپنی مر منی سے خود کئی کرتا ہے تو یہ فعل ایک کروری یا پرول سجما جائے گا یا بہادری کا کارنامہ۔ اس کا انحمار ان مالات پر ہوگا جن میں اس فعل کا ارتکاب کیا گیا۔

قدیم زائد می لوگ رسم و رواج کی پابندی سے مجور موکر

## خوش لوليي: ويكميه خطاطي اور خوش نويي.

فود کھی کرلیا کرتے تھے۔ حال ہندو ستان میں تی کی رسم رائع تھی۔ دوہر کے مرے پر بیلی بان دے کے مرے اور بیلی بان دے دو۔ ای طرح بیمن میں بیب شہنشاہ کا انتقال ہوجاتا تو اس کے نہایت ترجی اور وفادار مازم فورکش کر لیتے۔ بعض دقت سان کی عام بھائی کے لیے بھی اس کا اقدام کیا جاتا۔ قدیم زبانہ میں جب غذا کا ماصل کرنا بہت مطکل تھا زیم گی کی قیت بہت کم تھی۔ بوڑھے لوگ جو سان میں کوئی منید حصد فیمن لے سیحت تھے وہ اپی جان سان کی غذر کردیتے اور فورکش کر حصد فیمن لے نانہ تک جاپان میں ہے بان سان کی غذر کردیتے اور فورکش کر منین اور گر والے افھیں منزل پر اپنے آپ کو فورکش کے بیش کر دیتی اور گر والے افھیں لے جاکر دور دراز جنگل میں چھوڑ آتے اور وہاں فاقہ اور بیاس سے آہتہ مر جائیں۔

کرا کیا جاتا ہے۔ نہایت قدیم زبانہ سے فائد بدوش اور موٹی پالنے کا بیشہ المتیار کرنے والے اسپنے رہنے کے لیے ویرے یا فیے استعال کرتے آئے ہیں۔ ان کا ذکر کوریت میں بھی ہے۔ بوہر نے بھی ان کا ذکر کیا ہے۔ ایرانی فیے اپنی آرائش اور جادث کے لیے مشہور تھے۔ آج مگول، اعلیم و فیرہ فیموں میں رہے ہیں، ان کے اندر ایک کمر کا آرام اپنے لیے میا کر لیے ہیں۔

خیمه : ایک جوزوی نما بنامگاه جو کیوی، کمال، کیزے باکی ادر د

مونے والی چز سے بنائی جاتی ہے اور جے لکڑی کے ستونوں کی مدد سے

جاپان کی ہاداکری کی رسم مشہور ہے۔ اپنی آبردک خاطریا کسی کو موت کی سزا دی حمّی ہو تو اے ایک خاص طریقہ پر نخبر بھونک کر خود کشی کرنے کی اجازت تھی۔ ای حتم کی رسم ہوتان اور روم میں مجی تھی۔ ستر اط کو موت کی سزا بھکتنے کی بھائے زہر کا بیالہ سے کا موقع دیا گیا تھا۔

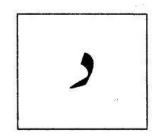
فانہ بدوش قیلے جو ساری دنیا میں تھیلے ہوئے ہیں ان می میں رہتے ہیں۔ اس لیے کر یہ آسانی کے ساتھ لیٹ کر ایک مقام سے دوسرے مقام مک لے جاکتے ہیں۔ ان کے علاوہ شرق قریب اور شان افریقہ کے ریکھتانی علاقوں میں مجی لوگ ان می میں رہتے ہیں۔

قد مي زائد مي اكثر ماجوں مي افي عزت و آبروكي حفاظت كے خودكشي كي نہ مرف اجازت تھي بلك اس كي قدر بھي تھي۔ ماج جي جي ترقی كرتا كيا اور مائي العلقات بوجيدہ ہوتے گئے، افزاد ب ترقی كرنے كي لو خودكشي كي واروا تي بھي برجن كيس۔ بي زيادہ تر وہ لوگ كرتے بين جو اپني اطراف كے حالات كا مقابلہ نبيس كركتے اور اس صورت حال ب نجات بات كي مائت ہا كے اپني جان لينا مناسب كھتے ہيں۔ بي حالات معاشى بوكتے ہيں، نفياتى ہوكتے ہيں، اپني عزت كا موال ہو سكتا ہے يا جسانى يا وسانى بدواشت سے باہر ہو سكتى ہيں۔

زبانہ قدیم سے نیے فرقی افراش کے لیے بھی استعال ہوتے
آئے ہیں۔ بیائی فوجیس کمال کے بنے چھوٹے چھوٹے نیے استعال کرتی
تھیں۔ رومن فوجیس کیوس کے بنے ؤیرے استعال کرتی تھیں۔ عبد
وسطی کے نیے کمی قدر بوے اور گول ہوتے تھے اور اکثر کو اندر سے
ریشی کیروں، قالینوں وغیرہ سے بجایا جاتا تھا۔ ستر ہویں اور افحادویں صدی
می یوروپ میں فوجیس عام طور پر نیچے استعال کرتی تھیں۔

یبودیت، میسائیت اور اسلام میں خورکئی منع ہے۔ اکثر ممالک میں خودکئی جرم قرار دی گئی ہے اور بعض مجلد تواسے قتل کے برابر سمجا جاتا ہے۔

ہندوستان میں پنمان اور مغل شہنشاہ جب جگ کے لیے جاتے لو جہاں وہ رکتے دہاں محل خیموں کا شہر آباد ہوجاتا۔ بادشاہ اور فرقی افروں کے فیم بوتے۔ الحمی اعدر ریشی پردوں، قالینوں دفیرہ سے آراستہ کیا جاتا تھا اور ہر متم کا آرام مبیا کیا جاتا تھا۔ آج کل فیمے فرقی مشخوں کے لیے استعال ہوتے ہیں۔



واڑھی : چرے کے نیلے حصد یعنی طور می اور کال پر جو بال نظتے ہیں افسی واڑھی : چرے کے نیلے حصد یعنی طور می اور کال پر جو بال نظتے ہیں افسی واڑھی کیا جاتا ہے اور اوپر کے او نئے پر نظنے والے بالوں کو موتجہ داڑھی کے بارے میں مختف لسلوں اور قوموں کا اور پھر مختف زبانوں میں الگ الگ رویہ رہا ہے۔ اس کی اغرین لوگوں میں یہ طریقہ ہے کہ چرے اور جم کا ایک ایک بال اکھاڑ ڈالتے ہیں۔ افریقی س کے چرے پر بہت کم بال نظتے ہیں لیکن جو بھی ڈاڑھی نظتی ہے وہ مرواگی، ذہانت سے بردگی اور رجبہ کی طامت مجمی جاتی ہے۔ کچھ کی نظفہ نظر قدیم زباند ہے بحدو سان اور مشرق قریب کے طاقوں میں بھی داڑھی کو بڑی حرمت حاصل رع ہے۔ تمام دائشور، علما ندہی لوگ کی بی داڑھی کو بڑی حرمت حاصل رع ہے۔ تمام دائشور، علما ندہی لوگ کی ایم جر تھی۔ اسلام کے اسلام جر تھی۔ اس میں جم کا ایک بال مجی کانا یا نگانا یا نگانا متعدس قرار دیا ہے۔ سکھوں میں جم کا ایک بال مجی کانا یا نگانا متع ہے۔ یہودی رئی اور مشرق کھیا

ڈاڑھی منڈوانے کی رسم مغرب ہیں اصل ہیں رومن عہد سے شروع ہوئی اور اس کے بعد سے بن آئی اور جائی رہی۔ بھی ڈاڑھی رکھنا فیشن بن گیا تو بھی منڈوانے کی رسم نہایت بن گیا تو بھی صندوانے کی رسم نہایت قدیم سے عبد قدیم سے سوائے نہ ہی لوگوں کے بہت کم لوگ واڑھی رکھتے ہیں۔ مغرب ہی بوی بوی مو مجھوں کی رسم شروع انیسویں صدی سے چل چیں۔ فوجوں اور فوجی افروں کی بید رواعت بن گئا۔ 1830 کے بعد ایک خاص وضع کی تراثی ہوئی تحیل ڈاڑھی فرائس کے بائیں بازو کے سیاست دائوں اور وائٹوروں کی علامت بن گئی۔ بیسویں صدی ہی تیزی کے ساتھ ڈاڑھی فائر می فائر می کا رواج چھوں کی صفائی بھی ہونے گئی۔ بیسویں صدی ہی تیزی کے ساتھ دائر می فائر می فائر می کا رواج پھر شروع ہوا ہے۔ بیسویں طرح کی رواج ہوا ہے۔ بیسویں طرح کی مائی بھی عبد نے گئی۔ بیسویں طرح می نوع ہوا ہے۔ بیسویں طرح کی دائر کی خواہش کا خیج ہے لیکن بیا بھی عام فیس ہے۔

ور شخاشت: فلف نائے 16 موضوع بحث کے شارے شروع ہوتا ہے جن کو نائے کا پدارتھ کا نام در دھانت ہے۔ ان میں ایک پدارتھ کا نام در دھانت ہے۔ تمثیل مثال یا در دھانت وہ ہے جس پر ھام آدی اور ایک ماہر فن ایک بی رائے رکھتے ہوں۔ یہ عام مشاہدہ میں آئی ہوئی بات سمجمی جاتی ہے اور سب لوگ اس کو مائے ہیں اور جانے ہیں۔ اجرائے تیاس میں مجمی ایک جس کے طور پر اس کا شار کیا جاتا ہے۔

ورش : رسال كانام ورش ب\_اس ك افوى معى بين ويدار اور اس ے یہ مجی فاہر ہوسکتا ہے کہ ہندستانی جس فلف کی ااش کے آرزومند تے وہ آخری صداقت مطلقہ کا کوئی بالواسط علم نہ تما بلکہ اس کا بالراست تعلق میکر تھا۔ اس حالت میں اس نقط سے خابر ہوتا سے کہ بالعوم بندی فلف کی اتمیازی خصوصیت کیا ہے۔ اس کا یہ اصراد ہے کہ کس کو محض عقل اھان ير قاعت نہ كرنا وائے بك مقعد يہ ہونا وائے كه الي اھان کو داست تجربہ میں تبدیل کردیا جائے۔ ببرحال یہ مکن ہے کہ یہاں 'درش' کے معنی السفیانہ رائے ہو۔ جس طرح کہ اس کا ہم معنی لفظ ورهن الدائره نظر ہے جو بعض وقت اس کی جگد استعال کیا جاتا ہے اور اس سے مطلب ہے ایک مخصوص نہ ب اگر جو دوسروں کے مقابلہ میں اینا ایک خاص اتمیاز رکھتا ہے۔ فلسفیانہ رائے رکھے والے الیے متعدد نہ ہب بي ليكن عام طور يربي جه شار كيه جاتے بي جن كو اشدورش كتے بي-ين كوتم كا نيائ، كناد كا ويعيفك، كل كا سائعي، يتحلي كا يوك، جمني كا بوروميماسيا اور بادراين كا الرميماسيا ويدانت يذكوره بالاجد تظامات تين جوڑوں میں تقیم کے جانکتے ہیں: نائے- ویطیفک، ساتھے- یوگ اور دونوں میاسا۔ ہر ایک جوڑی یا تو مابعدالطبعیاتی نظریہ میں متنق ہیں یا تاریخی اساس میں، یا دولوں میں۔ ای طرح بندی بادیت اور بدھ مت کو بعی شامل کریں تو بعد کے بدھ مت کی جار تشمیں یعنی وتی بھائک،

پہلوؤں کو ترک کروینا مناسب ہے جن عمی معیاری حوالے کی ضرورت لاق ہوتی ہے اور کمی قطام کی قدر و قیمت کا اندازہ و زندگی کے متعلق وعدہ کرتی ہے۔ بلکہ اس واقعی زندگی ہے جس کی امید حمیان حاصل کرنے کے بعد اور جسانی موت سے قبل کی جاتی ہے۔

وروید: بنیال دیش کے راجہ پرشت کا بینا دروید، گیان سین کے نام کے مشہور تھا۔ اس کی بیٹی کرشاکا نام درویدی تھا (مبر قدیم)۔ مهابعارت کے میدان جگ میں دروید کا سر درون نے کاٹ لیا اس کے بدلے دھر شٹ ومن نے دوسرے دن درون کو بار ڈالا۔ اس کا دوسرا الزکا حکمت می اور لڑکی حکمتری عمی۔

وروپیدگی: سوئیر عی ارجن نے تیر اندازی کے بل پر دردیدی کو جیتا اور پانچوں بھائیوں کی ہیں ہوئیوں کے در یود حض نے کر سے پانچوں باغدوں کو جیت لیا اور وہ درویدی کو داؤ لگا کر بار گیا۔ دریود حن نے بحری سبا عمی اس کو بربند کرنا چاپا گین کر ش نے جو برحا کر اس کی لاج رکھ لی۔ درویدی کے پانچ شوہر (1) یو حضر، (2) بھیم، (3) ارجن، (4) نگل اور (5) سرحہ بودی تھے۔ ہر ایک سے ایک ایک لڑکا (1) پرتی و ندھ، (2) شورت کرم تھا۔ یہ پانچوں اس حصا، (3) شورت کر تی نہ نہ ایک اور (5) شورت کرم تھا۔ یہ پانچوں اس ساتھ رہی۔ اس نے اپنی اوااد کا بدلہ لینے اس ساتھ رہی۔ اس نے اپنی اوااد کا بدلہ لینے کی خواہش کی، یو صفر نے اطمیان دلیا، بھیم نے اس کو پکڑ لانے کا ارادہ کی خواہش کی، یو صفر نے اطمیان دلیا، بھیم نے اس کو پکڑ لانے کا ارادہ کیا ہر کیا، ارجن اس کے بی خواہش کی، یو صفر نے اطمیان دلیا، بھیم نے اس کو پکڑ لانے کا ارادہ دیا، بھیم نے برتن روپدی کو دیا تو اس کو شاخی لی۔ اس نے اس ر آن کو بھوڑ کی غرر کر دیا۔ اس کو ارجن سے بہت محب تھی۔

ورومیہ: نیاے ویصیفک فلف عمل اس اسطلاح کی بہت نیادہ اہمیت ہے۔
درومیہ یا جوہر کی تعریف اس طرح کی گئ ہے کہ وہ خود قائم بالذات
پدار تھ ہے اور دوسری تمام اشیا اس کی الداد کے بغیر ظاہر نہیں ہو سکتیں۔
اس پر تمام اشیا کا انحصار ہے۔ درومیہ یا جوہر اس کا کنات کی تمام اشیا کی علت
ادی ہے۔ اس لیے تجربہ کی رنگ برنگ اشیا جو چند جاعوں میں قابل
تشیم ہیں، ان میں سے درومیہ یا جوہر زیردست ایمیت رکھتا ہے۔ درومیہ
تعداد میں تو ہیں: (ا) منی (یر تحوی)، (دی یائی (اپ)، (دی آئل (تیس)،

ساوتران تک، نو گایار اور مادهید میک، به جار نظام اور مادیت اور جین مت للر چد بحث ظامات بی جو جد آستک در شنول کے مقابلہ میں بی جن کا اہمی ذکر کیا گیا ہے۔ ایک بار نظام کی صورت عمل آنے کے بعد ان درشنوں نے خاص ذرائع اظہار کو متعین کردیا ہے اور اس طرح فلسفیانہ الر بعد میں بیشہ کے لیے ہندستان میں مسلسل جاری ربی۔ اگرچہ یہ ظالمت انفراوی اساتذہ سے متعلق کیے جاتے ہیں لیکن یہ اٹی موجودہ صورت میں درامل مقرین کے ایک طویل سللہ فکر کا بتیہ ہیں۔ اس لیے کہ بہ ظامات زماند کی ترتی کے ساتھ نشوونما یاتے ہیں۔ اگرچہ ہم چند مفکرین كے نام جانتے ہيں، ليكن ان كے متعلق كر معى كہنا ذرا مشكل ہے كہ م مد تک ان میں ہے ہر ایک نے اصلی نظریہ کو تھکیل دما کو تک وہ تو بھیشہ زمادہ تر ای قطام کی گر کرتے رہے تھے جس کے وہ مای تھے اور اس کو رق دیے می ان کا جو حصہ ہے اس کی ترویج کا انھوں نے مجی اینے کو متحق نبیں سمجا۔ اس حثیت ہے ان تمام ظالمت کے متعلق کہا جاسکا ے کہ یہ مشترک الرکا نتیجہ ہیں اور انفرادی حیثیت سے کیا ہوا کام اس ك كرده ك كام من مم موكيا بيد يهال تك كه اساتذه عظيم مثلاً فحكر اور رامانج مجی این افزادیت کا بالکل خیال کیے بغیر اینے نظام کے لیے کام كرنے ميں خوش تھے اور اس طرح انموں نے صداقت كى حاش ميں ايل كال ب غرض كا فوت ديا ب جياك ايك قديم معنف نے كها بك مداقت کی جبتوایے آپ محرک کاکام دی ہے ند کہ شہرت یا مفاد۔

ان در شنوں کو نظامت کہا جاتا ہے اس لیے کہ ہر ایک میں افکار خاص تر تب میں دیے گئے ہیں اور ایک منطق کلیے کی تکلیل دیے ہیں۔ ان کو ایک اور مفہوم میں مجی در شن کہا جاتا ہے۔ کو کلہ ان کے متعلق یہ خیال کیا جاتا ہے کہ اسلی اجزا میں وہ ممل ہو گئے ہیں اگرچہ مفصل طور پر نہیں۔ ان میں سے کی ایک در شن آج کی اسطلاح میں فلف سے مجی برحد کیں۔ ان میں سے کی ایک در شن آج کی اسطلاح میں فلف سے مجی برحد کر ہیں کہو کہ ایک طرف دو فد بہ کو شامل کرتے ہیں اور دومری طرف اس نہیں کہا تھا ہے اس کی حل سائن نظر آتی ہے اس کی اہمیت اب اتنی بوی نہیں ہے کہو کلہ اب تو تحقیقات کے اختیاری طریقے بہت دیادہ حق کر کے ہیں۔ اس لیے اس خمن میں اس کا زیادہ حوالہ نہیں دیا جاسکا۔ لیکن فر ہو مشکل ہے۔ تاہم ان کے ایک ہو متنان میں اس کو فلف ہو ہو کہا جاسکا ہے۔ باخدومی ان سے جدا کرنا بہت مشکل ہے۔ باخدومی ان

(4) بوا (واید)، (5) آگاش (ایقر)، (6) زبان (کال)، (7) مکان (دک)، (8) آثار (ذات) اور (9) من (لنس)۔ ان 9 درویج ن اور ان کی مختلف خاصیتوں اور نیتوں سے تمام کا کات کی تقریح ہوجاتی ہے۔ یہ سب اسای ہیں اور اس کیاظ سے یاتو فیر محدود ہیں یا چھوٹے ہے چھوٹے اجزا لا تجوی اس نظریے ہی میں تمام درویہ ایک بی کی خل خیال کیا گیاہے کہ جو نیتوں کا اظہار کرتا ہے اور جو دومری اشیا کی طرح مل میں لائے جائے گائل ہے۔

درویہ کی تفعیل سے معلوم ہوتا ہے کہ نیائے ویعیفک نے اشیا کے بارے میں معل سلیم کی دائے افتیار کی ہے۔ اور یہ حلیم کیا ہے کہ چڑیں مستقل وجود رکھتی ہیں۔ اشیاکا وجود محل اس لیے خیس ہے کہ وہ ہم میں اور تمام پیدا کرتی ہیں یا کچھ افراض کو پورا کرتی ہیں بلکہ اس لیے کہ وجود ان کی ایک خصوصیت ہے۔ اگر کوئی ادراک کرنے والا نہ مجمی ہو تو اشیا ویک می موجود رہیں گی۔ چڑوں کی سب سے زیادہ اہم خصوصیت وجود ہیں۔ اور تج ہے۔ اور تیں گی۔ چڑوں کی سب سے زیادہ اہم خصوصیت وجود

دروی کی طرح گن، کرم، سامانی، وشیش اور سموائے چھ حقق وجود ہیں۔ جن سے عالم کی تمام چنریں نی ہوئی ہیں۔ جب کوئی مخص تربیت عمل سے ندکورہ بالا وجودوں کے اختلافات اور نصوصیات سے آگاہ ہوجاتا ہے تو اس سے جذبات کی ترفیبات مفتود ہوجاتی ہیں۔ وہ ذات کی توجیت کا تین ماصل کرتا ہے اور نجات پاتا ہے۔

وس او تار: رامیشور بیتا کا مهام کیاش جرت انگیز ہے۔ شیو کے فائدان معظم کرن اور کی مزاجیہ صورتی ایک طرف اور دومری طرف فود مهادیع کا تاثد و ناج گویا کی فی ایک زندگی حرکت میں نظر آئی ہے۔ حیات چو طرف بحیر دی ہے۔ نوائی حن کا کھار اور سگیار پھر میں جالد ہوگیا ہے۔ کیاش کی فن کاری کی جشی تحریف کی جائے کم ہے۔ یہاں ک دومزلہ کیاش مالیہ کے کیاش ہے کیاش ہے کی طرح کم جیس ہے۔ فوس چانوں کو کاٹ کو مورتیاں اور نازک نقش و نگار ترافے کے ہیں۔ محارت کی بلندی ایک ختر کے باریش مدر سے دیور می ہے۔

وسہر ہ : یہ توبار کوار کے مینے کی اجائے پاک کی دمی کو منایا جاتا ہے۔ یہ سختریوں کا توبار ہے۔ اس دن اپلی سواریوں اور اپنے جھیاروں کو اکال کر ان کی مفائی کی جاتی تھی، ان کو بالکل تھیک کرے فی کے در فت کے

یے دیوی کی کی بوجا کرکے وقع ماصل کرنے کے لیے سختری اپنی مدود

ہے باہر لکل چرتے تھے۔ ای دن راجہ رام چوری نے لگائی راون پر وقع
ماصل کی تھی۔ ای کی خوش میں ملک بحر میں رام لیا کا جنن منایا جاتا
ہے۔ جلوس لکالے جاتے ہیں، طاقاتی ہوتی ہیں اور بری زیمہ دلی دکھائی
جاتی ہے۔

و ج بلیات (Exorcism): نہایت قدیم زانے سے یہ تصور عام رہا ہے کہ اس دنیا میں بلیت، ہوت، بہت، جن اور بد رو میں موجود ہیں جو انسانوں، ورختوں، مکانات، جانوروں وغیرہ میں رہتی ہیں اور لوگوں کو پیشان کرتی اور تحسان پہنچاتی ہیں۔ تقریباً ہر قدیم ترین اور جدید نہب میں ان کے وجود کو تسلیم کیا گیا ہے، ان کے دفع کرنے کے طریقے ہی رائج ہیں۔

وسطی بوروپ بی قدیم زبانہ ہے اس پر اعقاد رہا ہے۔ چانچہ شہروں کو ان بدروحوں ہے پاک کرنے کے لیے دعاؤی، مجرک پانی، مود وفیرہ کا استعمال کیا جاتا تھا۔ انجیل بی بار بار ان کا ذکر آیا ہے، اور یہ ہمالیا گیا ہے کہ کس طرح حضرت میسٹی نے ان سے نجات ولوائی۔ خود رو من کیتھولک چری بی شیطان کے وجود کو شلیم کیا مجیا ہے کہ یہ دراصل محتوب فرضح میں اور انجی افراض کے لیے دنیا کے مادی وسائل کو استعمال کرتے ہیں۔ ان سے نجات عاصل کرنے کے طریقے تنعیل سے ہمالے کی جیں۔ فود قرآن بی جن اور شیطان کا ذکر ہے کہ وہ کس طرح انسان کو جیں۔ خود قرآن بی جن اور شیطان کا ذکر ہے کہ وہ کس طرح انسان کو مراح انسان میں طرح طرح کے علائد موجود ہیں اور ان بدروحوں سے کو محمراہ کرنے کی کو شش کرتے ہیں۔ دوسرے اور ان بدروحوں سے کیات ماصل کرنے کے لیے بے شار ندہی اور فیر ندہی طریقے افتیاد بخوت ہیں۔ بعوت پرے کے بارے بی ہندہ ستان اور مشرق کے اور بیل یا ایسے لوگوں کی روحیں ہیں جنسین زندگی میں ستایا مجا ہو اور وہ اپنا بدلہ لینے کے لیے بجوت کی شل میں آئی ہیں۔

ولائت (مادى و صورى): يه تمور منطق كے ليے اہم زين اور نيادى تمور ب- بهت سے ماہرين منطق نے استباط كو دالات اور والاتي نيتوں ي محمر تنليم كيا ہے اور اس مد تك علم منطق كو بعى دالاتي نيتوں كى محمر تنليم كيا ہے اور اس مد تك علم منطق كو بعى دالاتي نيتوں كى محمر تنظيم كيا محرادف سمجا ہے۔ استباط باداسط (نوشد

236

ہے جس کے لیے یہ طامت  $\subset$  (اسل) افتیار کی گئی ہے۔ وو تفایا کے درمیان اس نبعت کو ہوں گھتے ہیں  $p \subset q$ ۔ یعنی  $q \cdot p$  کی ادی والات کرتا ہے جس کا معنی ہے آیا q کاذب ہے یا p صادت و یا ہوں کہا جائے کہ q صادت اور p کاذب ہیں ہو سکتا 'جیس ہو سکتا' یہاں 'نہیں ہوتا' یا موجودہ طالات عمل ایسا نہیں ہو سکتا کے معنی میں سمجھا جائے۔ اس کنتہ کو یہ نظر رکھتے ہوئے ادی والات کو علامتی زبان عمل مندرجہ ذیل مساوات کے وربعے چیش کرتے ہیں:

 $p \supset q = \sim pvq$ 

 $p\supset q=\sim (p,\sim q)$ 

محر مادی دالت کے اس تصور عمل بعض ایک صور تمی پیدا ہوتی عی جو استعبادات و تضادات پیدا کرتی عیل مثلاً کی مجی صادق یا کاذب تغییے کوئی مجی صادق یا کاذب تغیید مالول ہو سکتا ہے۔

دلات کی دوسری عکل دہ ہے تھ ہم صوری یا لازی دلات کہ عصری یا لازی دلات کہ عکت ہیں۔ انجمریزی ہیں اس کے لیے ایک اور لفظ بھی مستعمل ہے جس کا مناسب ترجمہ مشکل ہے۔ مور نے اے Intailment کہا ہے اور ہم اس کے لیے لڑوم یا لازم آتا اختیار کر گئت ہیں۔ اگر کوئی شے سرخ ہے تو وہ رکتین ہے۔ اگر حالد زید کا باپ ہے تو زید حالد کا بیٹا ہے۔ ان تغنایا میں دلالت لازی ہے کو تک تصور ہے بیٹا معنوی یا لازی طور پر جزا ہوا ہے۔ اس مصوری دلالت کو تغنایا کی قدر صدالت ہے نہیں بلکہ اس میں شائل اس مصوری دلالت کو تغنایا کی قدر صدالت ہے نہیں بلکہ اس میں شائل اس مصوری دلالت کی ہدو ہے سمجھا جاسکتا ہے۔ لبندا ہم ہے کہ علتے ہیں کہ لدی دلالت کی کرور تر شکل ہے۔

ولیل: کی قضیہ یا قضایا کے نظام کی تصدیق کے لیے جو قضیہ یا تضایا کا ظام چین کیا جاتا ہے اے دلیل کہتے ہیں۔ کی بھی منطق فبوت کا مقدسہ ہے فبوت کا اماس بھی کہد سکتے ہیں۔ بھی کبی کمل فبوت کو بھی دلیل کہتے ہیں۔ ریاضیات اور منطق ریاضی ہیں یہ اصطلاح اس آزاد حفیرہ کے لیے مستعمل ہے جس کی قدر پر تضیاق نفاعل کی قدر صداقت بن بوتی ہے۔

وواركا: مجرات مى بدوده ك قريب براؤن كى ايميت كا ايك مقام، يهال مقدر اور تير تع ب- مهابعارت كي بهار مقدس مقامول (1) بدرى باتح، (2) دواركا، (3) راميشور اور (4) عجازته مى ب ايك ب- دواركا طاحہ بچھے) میں ایک تفنیہ سے بیتنے دیگر تغنایا فتی ہو سکتے ہیں انھیں دیتے ہو قضیہ کی دوالت کہد سکتے ہیں۔ تیاس (اوشتہ طاحہ بیجے) میں دو مقدات سے جو بتیجہ افذ کیا جاتا ہے وہ بھی دالات کی ایک فکل ہے جس میں دو تغنایا کی صدالت تیرے کی صدالت کے لیے دلیل بختی ہے۔ لفظ دلیل کا استعمال یہاں اس کے عام معنی میں فیس بلکہ ایک بات سے دوسری بات کے ادائی طور پر نگلنے، فابت ہونے یا بنتی ہونے کے معنی میں دوسری بات کے ادائی طور پر نگلنے، فابت ہونے یا بنتی ہونے کے معنی میں کیا جارہا ہے۔ مثل اگر ہم کیا جارہا ہے۔ لازم ہونا یا لزوم بھی ای مطبوم کو اداکر سکتا ہے۔ مثل اگر ہم کیے ہیں کہ متاب دائی صدالت کے اس کے اس کے دائی دائی مدالت کے دائی مدالت کو ادائی مدالت کو ادائی بنائی سے اس طرح کرتے ہیں کہ ان کی صدالت تیجہ کی صدالت کو ادائی بنائی ہے۔ ای طرح اگر ا تو ب، ان لہذا ب یا ان یا

دلالت کا تصور عام طور سے دو معنوں میں مستمل ہے۔ جب کی ایک قضیہ سے دومرا مدلول ہوتا ہے تو یہ نبیت دلالت دو لمرح سے کار فرہا ہو علق ہے۔ اگر ایک کی صداقت دوس سے کی صداقت کو مدلول کرتی ے تو اے مادی والت کتے ہیں۔ یہ اصطلاح برفران رسل نے اپی مشہور کتاب 'برنسیا معظمینکا' (Principia Mathematica) می رائج کی- جو کد یہ نبت دلالت تفایا کی صداقت (یا کذب) سے متعلق ہے جو بذات فود اک صوری تعور نہیں بلکہ تضایا کے مواد سے متعلق سے اور جس کا اعادہ تضایا اور واقعات کے درمیان توافق کی مدد سے کیا جاسکتا ہے لہذا اے مادی دلالت كتے بى ـ اس كى اصل فكل اكر p تب q- اور p- بندا p كے طمن می مانے آتی ہے لین اس میں یہ امکان می شائل ہے کہ اگر p مادق نہ ہو (مین م-) حب بعی و مکن ہے۔ مثل اگر ہم یہ کہیں کہ اگر بارش ہوتی ہے تو سوک ملی ہوگ۔ ہارش ہوری ہے لبذا سوک ملی ہے۔ لیمن بارش ہونا ہی سڑک میل ہونے کی واحد شرط نہیں۔ چھڑکاؤ، راستے کا ال اوف مانا وفيره مجى اس ك اسباب بو كت يس لبذا وم اور q دولول ساتھ ساتھ مکن بی محر و اور و دولوں ساتھ ساتھ مکن نہیں یعیٰ بارش بعی موری مو اور سؤک ملی نه مو- ای طرح اگر..... ب..... ے تغایا میں یہ مکن ے کہ مجمی مجمی اس طرح کی دلالت کرے کہ p می و ک دلالت کرے لیکن یہ می مکن ہے کہ p و p ک دلالت کرے مجر لازی طور بر p دلالت نه کرسے بید دوسری صورت مادی دلالت ک

طواف کیا جاتا ہے۔

کے مغرب میں سندر کے پائی ہے مخرار بنے والا تالاب کو متی کہلاتا ہے۔
اس لیے اس کو کو متی دوار کا بھی کہتے ہیں۔ یہاں رن چھوڑ بی کا مندر تقیر
کا اعلیٰ خونہ ہے۔ کہا جاتا ہے کہ کر شن مہاران نے کالیوں کی جنگ ہے
ماگ کر یہاں پناہ کی تھی، ای بنا پر اس کا نام رن چھوڑ پڑالہ بیہ مندر 40
نٹ لمیا اور 140 نٹ اونجا، دوہری دیواروں ہے بنا ہے۔ ان کے در میان

نے اور سفید سنگ مررکا فرش فن کاری کا جیب نموند ہے۔ رن چھوڑ جی کے مندر کے دروازہ کی چوکسٹ میں چاندی اور سونے کا کام کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ یہاں اور بھی بہت سے مندر ہیں۔

وو قدری منطق: عام طور سے جب سنطق میں تضایا کی بات کی جاتی ہے جو افھیں صادق یا کا جب ہوا جاتا ہے۔ لبندا تمام تر سنطق، تضایا کی ان دو اقدار صداقت پر مخصر رہا ہے جس کا مقصد بھیشہ کی سمجا گیا کہ منطق اصولوں اور کنتیک کی در سے ویے ہوئے تضایا کی صداقت کو فرش کرتے ہوئے ان سے دیگر صادق و کا ذب تضایا کو فرخ دکھایا جائے۔ تضایا کی اقدار صداقت آگر صرف وہ بی بی تو یہ عبارت 'وو قدری سنطق' کراد ممثل کے علاوہ اور کچھ خیس سمجھا جائے کا کیونکہ سنطق میں تضیہ کی تحریف ساقدار صداقت ہوں۔ لیکن تقریباً نسف صدی قبل لوکا سوج کہ اس میں وہ اقدار صداقت ہوں۔ لیکن تقریباً نسف صدی قبل لوکا سوج (لوشتہ طاحظہ کیجے) اور کچھ دیگر ماہرین سنطق کے کا زناموں کے بعد سہ قدری اور کیم قدری در کیم قدری در کیم قدری در کیم و دو قدری سنطق کی اصطلاح دائے ہوئی۔

وور ف : اے جہم مجی کتے ہیں جو جہام سے نکلا ہے اور اس کے معنی

بہت زیادہ گہرائی کے ہیں۔ اسلام کے لحاظ سے محاسبہ آخرت کے بعد جس
طرح سلحا و اخیار کو ان کے اعمال صالحہ کے انعام میں جنت کا مقام صطا
ہوگا ای طرح کنار و شرکین اور فساق و المل معاصی ایے اعمال بدکی
پاداش میں دوزخ میں ڈالے جائیں گے۔ قرآن پاک میں جہنہ اور النار کے
الفاظ میں اس کا بار بار ذکر آیا ہے۔ کتاب اللہ و سلت میں جس طرح جنت
کے بے پایاں انعابات اور فراواں آسائٹوں کی مجی مرقع کشی کی گئی ہے ای
طرح اس فسکانہ عقوبت و تعدیب کی مجی میتی جائی تصویریں بیش کی گئی
ہورے جہنم کے جو اوساف بیان کے میں جینی جائی سوریں بیش کی گئی

الك" "لكا موا شعله" اور "اتفاه كبرا كذها" نمايال بي-

دوزخ کی جسمانی و روحانی عقوبتوں کی جو تنعیل قرآن میں فرگور ہے اس ہے اس کا جو تصور قائم ہوتا ہے وہ ہے کہ دہاں آتش سوزال کی کثرت اور سابیہ کا فقدان ہوگا۔ پینے کے لیے نہایت کھوں ہوا پائی اور کھانے کے لیے نہایت کھوں ہوا پائی اور کھانے کے لیے زقوم (سخت مبلک زہر) سلے گا۔ آگ کا لباس پہنایا جائے گا۔ گل میں بھاری بھاری طوق و زنجیری ڈائی جائیں گی۔ متعودوں کی مار پڑے گی۔ دیداد الجی سے حرمان نصیبی مقرر ہوگی اور انسان اپنے دنیاوی کر توتوں پر کف حررت و ندامت سلے کا دغیرہ دغیرہ۔

جنت کے ابدی اور واگی ہونے پر تقریباً تمام علما اور فلاسفہ کا تقدیت کے ساتھ انقاق ہے لیکن جنم کے دوام اور ابدیت کا سکد مختلف فیہ ہے۔ خوارج اور معتزلہ کا عقیدہ سے ہے کہ جنم کی زندگی ابدی ہے۔ اگر مومن بھی محناہ کیرو کا مر بحب ہوگا تو وہ بھی بعیشہ دوزخ بی بی رہ کا۔ مرجیہ اس کے قائل ہیں کہ مومن اگر محناہ گار بھی ہوگا تو بھی وو دوزخ بی نی نہ جائے گا بلکہ عنو ہے سر فراز ہوگر شروع ہے بی جنہ کا وجود تو بھی اشامرہ اور عام الل سنت کا متفقہ عقیدہ سے ہے کہ جنم کا وجود تو باشہ داگی اور ابدی ہے محل خطاکار مومن اپنے محناہ کے بیتر عذاب جبیل کر یا بخش خداد ندی ہے معاف ہوگر بالآخر جنت میں داخل کے جائیں کے اور موان کے بائیں کے جائیں کے جائیں کے بائیں کے جائیں کے بائیں کا فراہ مو من ہوں یا مشرک و بطح اور عذاب بابیس کے تو جنم کا آئید سلف سے متقول ہے کہ جب عمناہ گار مخاہ موس بول یا جن حنی کا در خاہ موس کے تو جنم کا گار رہنے گاہ کا در خاہ مین ہوں کے ناب کے جنم کا در حاس کی در حس کا نور خاہ موس کے تو جنم کا درور تابود کردیا جائے گا اور تمام بی نوع انسان خداتے رحمٰن کی رحمت عوری کے سابے سے شاد ہوں گے۔

جہنم کے عذاب و عمّاب کے بارے میں قرآن و صدیت میں جو تفسیات فدکور ہیں ان پر خور کرنے سے معلوم ہو تا ہے کہ خطاکاروں کے دوزخ سے لگلنے کی مدت خواہ صدیا سال ہی کیوں نہ ہو گر ببر حال اس طوانی شب ظلت کا بھی سپیدہ سحر کبی نمووار شرور ہوگا۔ اسلام کی رو سب سے بوے مجرم مشرک و کافر ہیں جو دوزخ کے عذاب سے اس وقت تک نجات نہ پاکسی ہے جب تک اس کے تنور میں ایک کو کلہ بھی باتی ہوئے ہوئے اس تعدیب کی انجا اپنی مشیت و مسلحت کو قرار دیا ہے۔

238

جمبور کا مسک یہ ہے کہ خدا کی نہ کورہ بالا رحت میں (لیمی سزا کی مدت کانے کے بعد بہشت میں داخلہ) کا تعلق ان الل معاص ہے ہے جن کے ول کے نہاں خانوں میں ایمان و بیتین کی قد لِل فروزاں ہے۔ محر شرک و کفر کے مر بحب بھی دوز نے نجات نہیں پاکیں گے اور ابدالآباد کی شدید ترین عذاب میں جاتا رہیں گے۔ بعض مضدین نے بعض روایتوں کی بنا پر بیان کیا ہے کہ دوز نے سات طبقوں یا درجوں میں تقیم ہے و نصاری کا مکان ہے، (2) سعیر: جو نصاری کا مکان ہے، (3) علی: جو نصاری کا مکان ہے، (4) معلی: جو دیوں اور البیس کا فیکانہ ہے، (5) معلی: جو دیوں اور متابروں اور متحبروں کے لیے دیوں اور البیس کا فیکانہ ہے، (6) جمہم: جو مشرکوں اور مت پرستوں کی جگہ ہے اور (7) ہادہے: جو سب سے نیجے ہے اور فرعونوں اور منافقوں کا فیکانہ ہے۔

دوزخ (غیرمسلم فداہب): ریا کے اکثر نداہب میں یہ تھور مورد بے کہ مرنے کے بعد انسان کی روح ایک دوسری دیا میں پی جاتی ہود به اور اے اپنے نیکیوں اور محناہوں کے لحاظ ہے جبہ لمتی ہے۔ بونانیوں کے لحاظ ہے جہ زیر زمین یا دور کے بیال بیڈیز (lades) کا تھور تھا جس کے لحاظ ہے یہ زیر زمین یا دور مغرب میں ایک مقام ہے جہاں لوگ مرنے کے بعد چلے جاتے ہیں۔ وہاں نیک لوگوں اور محماہ کا دور کناہ گاروں کے لیے الگ الگ جگہیں ہوتی ہیں۔ نیک لوگوں کو مزار کچھ اس قسم کا تھور رومن عمید کے لوگوں میں لمتا ہے۔

یبودیوں اور سیسائیوں میں دوزخ کا تصور بنیادی طور پر تقریباً کیساں ہے۔ یبودیوں کے بہاں ابتدائی دور میں دوزخ کے لیے شیول یا حافت کا لفظ استعمال ہوتا تھا۔ اس میں کناہ گار روضیں بیجی جاتی ہیں۔ ان کو افریت تو مییں دی جاتی لئین ماحول بہت تراب ہوتا ہے اور روح کو مجمی خرشی اور آرام میسر نییں آتا لئین بعد کے وور میں دوزح کا شخیل سیسائی تصور سے بہت تریب ہمیا۔

بیمائیوں کے نزدیک دوزخ کی سب سے بری قصوصیت یہ ہے کہ متاہ گار جسائی تکلیف ای طرح کم مواہ گار کو خداکا دیدار مجمع نعیب نمیں ہوتا اور جسائی تکلیف ای طرح کی ہوتی ہے۔ اسلام اور دوسرے لماہب کے تعورات کے لیے دیکھیے کلیدی مفاجن شعبہ لماہب۔

وہریت: اللف دہریت اوکایت یا جارواک کے ناموں سے بھی مشہور

ب، بہت قدیم فدہب فکر ہے۔ شوتیا شوتر اپند میں کی دہریانہ نظریوں کی طرف اشادہ کیا گیا ہے۔ ان میں ایک عقیدہ یہ ب کہ داوہ یا دای مناصر حقیقت میں۔ کو تلیہ کے اور وہاں اس کو ساتھیے اور ایوگ کے ساتھ ایک معلقیانہ فاصہ پرانا نام ہے اور وہاں اس کو ساتھیے اور ایوگ کے ساتھ ایک معلقیانہ علم کے طور پر شار کیا گیا ہے۔ روس دیوؤس (Rhys Duvids) نے ایسے پلی جمل فراہم کیے ہیں جن میں لوگاے کا لفظ استعمال کیا گیا ہے جس کم منی ہے ہو گئے ہیں کہ وہ جو عوام الناس میں مرون ہے۔ کاویل نے اسروش سگرہ کا ترجمہ کرتے وقت اس معنی کو قبول کیا ہے۔

علم مناظرہ ہندستان کی ایک بہت پرائی چیز ہے۔ اس پر سب ہیا مقالہ 'چارواک سکھنا' کہلی صدی نیسوی کے اندر مانا ہے جو اس سے بھی کہلی کتاب انتخا ویٹ سکھنا کی سنگھنا کی سنگھنے کرر ہے جس سے بہلی یا دوسری صدی تی م، جی ایسے علم مناظرہ کی موجودگی دکھائی دیتی ہے۔ مہالیات عمی اس کے متعلق کیر حوالے پائے جاتے ہیں۔ اشومیدہ پرون میں ہم ان سو فسطائیوں اور منطقیوں کے متعلق پر منظ ہیں جو منطقیانہ مناظروں عی ایک دوسرے کو بچھاڑنے کی کو شش کرتے ہیں۔

مجھاندوگیہ افیشد میں بھی نن مناظرہ کی طرف اشارہ ہے۔ اس معلوم ہوتا ہے کہ فن مناظرہ کی مشق بہت قدی ہے۔ اس میں ایک اسر قابل توجہ سے کہ تھلید پہند بندہ فلنے کا یہ خیال رہا ہے کہ آخری مدافت کا فیصلہ ویدوں ہے استاد کے ذریعہ تن کیاجا سکتا ہے اور دلائل یا تیاں ہے کمی آخری نتیجہ پر پہنچنا مشکل ہے۔ کیونکہ جس بات کو ایک منطقی فابت کرتا ہے اس کو دومرا مشکقی رد کرویتا ہے۔ پھر اس کی بات کو ایک تیمرا مشکقی رد کردے گا۔ ان سو فسطائیوں اور مشکقیوں کے اثر کا بتیجہ ہو ان مسائل کو فابت کرنے میں کامیاب ہوتے تیے جنسی دومروں نے رد کیا تھا اور ان سے بھی زیادہ مشکقی لوگ ان دلائل کی بھی تردید ہوئے کردیتے تھے۔ ایسے لوگ گزرے ہیں جنوں نے ولائل کی بھی تردید ہوئے کردیتے تھے۔ ایسے لوگ گزرے ہیں جنوں نے ولائل کی وربید بھے کے روی مائی کی ورب کی کی کردیتے تھے۔ ایسے لوگ گزرے ہیں جنوں نے ولائل کے ذریعہ بھے کورت مائی کی ورب کی کی کردیتے تھے۔ ایسے لوگ گزرے ہیں جنوں نے ولائل کے ذریعہ بھے کی کوشش کی تھی اور یہ موضطائی نامتک کہلاتے تھے۔

لین میں ناملک لوگ کون تھے۔ منو کے الفاظ میں ہم اس کو ناملک کمیں گے جو ویدک نظریات کی تردید کرتا ہے۔ پس ناملک سے مراد وہ لوگ ہیں جو دوسری دنیا یا حیات بعدالممات میں اعتقاد نمیس رکھتے اور جو ویدک نظریات کی تردید کرتے ہیں۔ یہ دونوں نظریے باہم مربوط نظر

کا کہنا ہے کہ یہ کا کات این قدرتی قانون کے مطابق بن اور مجزتی رہتی ہے۔ وکھ اور عکم سے آزاد ہوکر کمتی یا نمات ماصل کرنے کا خیال مجی فلد ہے۔ دنیا یم جو سکے ہیں ان کے ساتھ بی دکھ بھی ای طرح لے ہوئے ہیں جس طرح ماول کے ماتھ اس کا چملکا۔ جسے حیکے کے ماتھ واول خریدا جاتا ہے ویے تی خفیف سا دکھ ساتھ ہونے پر بھی سکھ کو کوئی می نیں چوڑ تا۔ اس لے جب تک زعر رے میں و آرام ے زعری گزارے۔ ضرورت پر قرض کے کر بھی للف اندوز ہونا بہتر ہے۔ جب جم جل كر فاك موجائ كا تو فركس سے لينا اور اس كو دينا، سب قرف عمم موجاتے ہیں۔ مارواک فلفہ میں عذاب اور ثواب بھی کھے نہیں ہیں۔ جس سے سکھ لے وی جائز کام ہے جس سے دکھ لے وی ناجاز ہے۔ اس لیے سب طرح سے میش و آرام کی زندگی بسر کرنا عی سمج رات ہے۔ کیا خر بے اور کیا شر ہے؟ اس کے چکر میں آدی کو جالا نہ ہونا ماہے۔ یہ خیال مجی ملا ہے کہ بے لگام شہوت یر تی میں کوئی کناہ ہے اور ایکے جم میں عمناه و کھ دیج ہیں۔ اور نیکیوں سے عکم حاصل ہوتا ہے کیونکہ کون جانیا ہے کہ اللی دنیا میں کیا ہوگا جبکہ ہم یہاں گنتگاروں کو خوش حال اور نیک لوگوں کو معیبتوں میں گرفار دیکھتے ہیں۔ ویدول اور سمرتوں میں یاہی تشاد لیا جاتا ہے اور صرف مشرین کی جالاگ ان کے درمیان مصالحت د کھایا کرتی ہے اور اگر یہ حال ہے تو کیوں نہ اس نظریہ کو افتیار کیا جائے کہ انبان من مانی کارروائی کیا کرے۔ کہا جاتا ہے کہ روح کا احمال جم ك ماته موجود بوتا بي حرجب يه جم بل جاتا ب ب نیک یا بدی کا کیا باتی رہ جاتا ہے؟ اور اگر روح کو سی اور جم میں کھ جملتنا برمما تو یہ بات ہمیں کولی تکلف پنجا عتی ہے۔ یہ بات معکد خز ہے کہ كوئى فخض مرنے كے بعد كى بات كو ياد ركھ كا اور مرنے كے بعد اس كو كرمول كا كيل بكتنا يدر كاريا مرن ك بعد يربمول كو كملاف س روح کو کوئی خوشی یا تمل سلے گی۔ نہ ہی فرائض کے طور پر مورثی ہوجا (بت برستی یا پولوں کے ذریعہ پھروں کی برستش) یا منا می حسل بالکل ی معکد خیز ہے۔ مرے ہوئے بزرگوں کے لیے شراوے کی رسم اداکرنا بالكل ب سود ب كوكله أكر اجمع كمان كى غذر مردول كو تملى دے كتى ہے تو دور دراز کی ساحت کرنے والے زعمہ رشتہ داروں کی مجوک مجی محرين فذا نذركرنے سے مف جاياكر آر دراصل جم كى قاادر موت ير ہر شے فتم ہوجات ہے کیو کلہ جب جم جل کر راکھ ہوجاتا ہے تو کوئی شے

آتے ہیں کیونکہ ویدک ماکل کو مانے ہے الکار کے معنی بور آ کے لیے
بعد از مرک زندگی اور بکیوں کی تاثیر ہے الکار ہوگا۔ ناشک کا بیہ نظریہ کہ
موجودہ زندگی کے بعد اور کوئی زندگی نہیں ہے اور موت پر سب شہور کا
خاتمہ ہوجاتا ہے۔ افشدوں کے زائے ہی اچھی طرح سلم و مرون نظر
آتا ہے اور افشد اس نظریہ کو رد کرنا چاہتے تھے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے
کہ ہندستان میں نظام چارواک ہی آیک ایا قلفہ ہے جو اپنے وشت می
ہندستان روایات کا بالکل مخالف تھا۔ وہ نہ خداکی ہتی کو تسلیم کرتا ہے اور
ندروح کی ہتی کو۔ اس کے خیال سے مرنے کے بعد نہ کی دوسری دیا
میں جاتا پرتا ہے اور نہ جائز اور ناجائز کوئی چیز ہے۔ مرف جش و آرام ہی
ندروح کی اپنا وقت ضائع کرنا ضنول ہے۔ لم ہی مقدس کتب، وید و فیرہ
کو بھاریوں میں اپنا وقت ضائع کرنا ضنول ہے۔ لم ہی مقدس کتب، وید و فیرہ
کو بھاریوں نے اپنے مطلب کے صول کا ذریعہ بنا رکھا ہے۔ اس فرقہ کا
وربرانام کوکایت' مجی ہے۔ لوکایت کے معنی ہیں موام کا فلفہ جس کو عام
خیالات مندرجہ ذیل ہیں:

جال دوس فرقے مقدس کتابوں کو خدا کی طرف سے عاصل ہوئی کتابیں سیجے ہیں اور ان کو سے علم کا ذریعہ تعلیم کرتے ہیں وبال جارواك مرف ديمي بولى باتول يا واقعات كوى اصليت سجيحة بير\_ یاک کتابوں کو ڈھکوسلا مجھتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ جن باتوں کا علم ہمیں حاس کے ذریعہ ہوتا ہے وی اصلی واقعات ہیں۔ باتی سب تیاس آرائیاں ين اور غلط بين- اس طرح صرف مادي فطرت اور جم كي بستي قابل قبول ے جو ہر وقت ہارے تج یہ عل موجود ہے۔ روح، ایٹور، بہشت اور دوزخ وغیرہ ہمارے تجربہ سے باہر کی اشیا ہیں۔ اس لیے ان کی کوئی ہتی نیں ہے۔ جو لوگ یہ کہتے ہیں کہ ہارے جم میں روح ہے جس کا فاصد علم اور شعور بے تو ان کو وہ جواب دیتے ہیں کہ جس طرح کھے چزوں کو الركانے ے اس مى نشركى قوت عدا بوجاتى ب اى طرح جم ك متعدد اجرا کے مجوم سے جم می خیال کرنے اور علم حاصل کرنے ک طاقت بدا ہو جاتی ہے۔ جم می خرال آنے سے اور موت کے ذرید جم کے شم ہوجانے کے بعد علم و خیال کی یہ نئی طانت بھی فتم ہوجاتی ہے۔ اس لیے نہ روح کی کوئی ستی ہے اور نہ مرنے کے بعد وہ بہشت یا دوزخ وفیرہ کی دوسرے طبقہ میں جاتی ہے محمد لوگ خدایا ایثور کہتے ہیں۔ ان

مور فیل کرتی۔ کوئی روح، کوئی دوسرا جمن، کوئی خدا اور کوئی عاقب موجود میں سب کتب نہ ہی ان پروہوں کی جدایات ہیں جو لوگوں کو دموکا دیتا چاہتے ہیں اور پرانوں میں بھی ان کے بیانات حکایات کے سوا پھر نہیں ہیں۔ ہمارے ممل کا معراج واحد لذت پر منی ہے۔ کناہ اور نیکیاں بے معنی ہیں۔ وہ محمن الفاظ ہیں جن کے لیے نہ ہی چیشوا نوگوں کو اپنے فائدے ہیں۔ وہ محمن الفاظ ہیں جن کے لیے نہ ہی چیشوا نوگوں کو اپنے فائدے کے لیے ایک خاص طرز پر عمل کرنے بر ڈرایا اور و مرکھا کرتے ہیں۔

ابعد الطبعیات کے میدان میں چارداک محض ادہ پرست ہیں اور اساس کے قابل منی، پانی، ہوا اور آگ کی ترکیات کے سواسی اور فے کو اساس کے قابل منی، پانی، ہوا اور آگ کی ترکیات کے سواسی اور فے کو جو حواس سے براہ راست محسوس کی جاسمتی ہے۔ وہ کرموں، کرموں کے محسوسات اور حی خوفیوں کی جاسمتی ہے۔ وہ کرموں، کرموں کی محسوسات اور حی خوفیوں کی بے حد لطف ایموزی کے سوا اور کی فے کی پرواہ نہیں کرتے تھے۔ وہ موجودہ لذت کو آئدہ فوقی کے لیے قربان کرنے کو تیار نہ تھے۔ ایسا معلوم نہیں ہوتا کہ ان کی تعلیمات میں توطیت کو کیا معلوم نہیں ہوتا کہ ان کی تعلیمات میں توطیت معلوم نہیں اور کوئی بھی موجود ہو۔ ان کا تمام اظافی مرف اس بابعد الطبعیاتی اور جی لذات می موجود ہیں اور کوئی بھی حواس سے بالاتر اور عقل و تیاں سے برتر تھیت موجود نہیں ہے اور اس لیے لذات کے درمیان کوئی تدریج یا کئی اختیاف نہیں ہوتی و جو ایس کے الار اور عقل و تیاں سے برتر تھیت موجود نہیں ہے کہ ہم لذات و محسومات کا خرہ تھیت کو تھیت کو تیاں میں کمی طرح کی رکاوٹ ڈال کری۔

روحانی زندگی کو بی کچی راہ سجھنے والے ہندو اور جم کی سطح سے
اور اٹھ کر اپنے کو نیک بنانے کی کوشش کرنے والے بدھ مت اور جین
مت کے پیرووں نے چارواک کے ہر پہلو کی تنتید کرکے ہندستانی روایات
کو معتلم بنا دیا ہے۔

وهرم : متند منوسرتی کے مطابق دهرم کے دس نفان بین اور وہ بین:
(1) مبر، (2) برداشت، (3) سب کی بجولوں کو معاف کرنا، (4) خودی کو
مثانہ (5) دوسروں کا حق نہ دبانا، (6) لنس پر تالا پانا، (7) فصے کا نہ بونا،
(8) پاکٹرگی، (9) جہائی اور (10) حقیق علم۔ یکی دهرم کی اصلیت ہے۔ انسائی
زندگی کے بید ایسے اعلیٰ اصول بین جن سے کی بھی دهرم یا قدیب کا مائے
والا اٹھار نہیں کر سکا۔ دنیا کے دوسرے دهر موں اور فدہیوں کی طرح جندو
دهرم کی کتابوں میں طرح طرح کے رسموں اور دیت رواجوں کا ذکر کما

ہے۔ لیکن رگ وید سے بھوت گیتا تک جہال کمیں بھی دحرم کی توریف کی حمی ہے رہت روان کو وحرم فیس کہا گیا۔

ہندہ دھرم کی تعلیم دینے والوں نے عام لوگوں کے لیے جگہ گلہ اس امر کی وضاحت کی ہے کہ الگ الگ ریت رواجوں کا دھرم کے ساتھ کیا تعلیم ہے کہ "بھوان کو جو جس ساتھ کیا تعلیم ہے کہ "بھوان کو جو جس طرح مانے ہیں وہ ای هل جم ان کو ملنا ہے۔ لوگ الگ الگ راستوں سے چل کر بھی ای ایک پہاتیا تک وینچے ہیں۔"

"پذت وی ہے جو ایک عالم یا بر اس یا گائے یا باتتی یا کتا اور ایک برے گزیار کو بھی ایک بی نگاہ ہے دیجے" اور گیتا کے آخری اوسیائے بھی ساف کہا گیا ہے کہ سب دحر موں کو چوز کر صرف ایک ایشور بھی من لگاتا ہی سب گلاہوں ہے بچن کا واحد طریقہ ہے۔ 'یہاں لفظ ارجن پہلے ہے جمکا ہوا تھا۔ الفرض گیتا کی جارت ہی ہے کہ اس طرن کا رجن پہلے ہے جمکا ہوا تھا۔ الفرض گیتا کی جارت ہی ہے کہ اس طرن کے تمام رہے رواجوں اور فرقوں، پھوں کو چوز کر ان سے بالا جوکر انسان ایک دوسرے کے ساتھ بی کا یر تاذکرے اور ایک ایشور پر دسیان انسان ایک دوسرے کے ساتھ بی گیتا حزید سے کھاتی ہے۔ "جو انسان دھرم کے بارے بھی گیتا حزید سے کھاتی ہے۔ "جو انسان دی مطلق پرواہ نہ کرتے ہوئے ساری دنیا کا بھلا چاہے دکھی، نفخ نقصان کی مطلق پرواہ نہ کرتے ہوئے ساری دنیا کا بھلا چاہے ہوئے، کسی ہے دوتی یا دختی نہ مائے ہوئے، ہر بھلے کام بھی سب کا باتھ باتے ہوئے اور ان کے حق بھی اپنے فرض کو پہنچاہے ہوئے اس کور ان کے حق بھی اپنے فرض کو پہنچاہے ہوئے اور ان کے حق بھی اپنے فرض کو پہنچاہے ہوئے اے پورا کے دی دھر ماتا ہے۔"

"خواہش، ضد اور لا کی نرک یا دوزخ کے تین دروازے ہیں۔"
"خودی کو مار کر دوسروں کے حق میں اپنے فرائض کو بجا لاتے ہوئ اور
سب کی ہملائی کرتے رہنے ہی پر انسان کو حقیق علم نصیب ہوسکتا ہے۔"
اپنے میں طرح دیکتا ہے سب کے اندر اپنے کو اور اپنے اندر سب کو دیکتا
ہے وہی دراممل دھرماتا ہے۔"

کی ریت روائ یا دوسری نشاندن کو دهرم کا خروری بر خیل متایا گیا ہے۔ حقیق دهرم بیر بنی خاندر میں ایک ایش دهرم بیر ب کہ اندان سب کو اپنی طرح، اپنا اندر سب کو اور سب کو ایک ایشور میں اور سب میں ایک ایشور کو دیکھے۔ اس طرح اس بی تاکہ دوسروں کی سیوا کرتے ہوئے

اور اپی آتما کو پاک کرتے ہوئے انسان پہاتما کی طرف قدم بڑھا مکنا ہے اور پھر سب روشنیوں کی روشنی اور سب کے دلوں کے اندر جلوہ کر پہاتما کا دیدار پاکر کمتی یا نجات کا مستحق ہوجاتا ہے۔ دوسرے الفاظ میں سب کے ساتھ نیکی اور سب کے اندر جلوہ کر ایشور پر نظر بھی ہندہ دھرم ہے، ہندہ دھرم دراصل انسانی زندگ پر ایک فاص طرح کے نقطہ نظر کا نام ہے۔ کی فاص فرقے کا نام ہندہ دھرم نہیں ہے۔

ویم اطیس (Democritus, 460 B.C.- 370 B.C.):
ایندرا می پیدا بوا اور لیوسپس کا شاکر و تعاد مغربی اگر می سیخ نجی روایت کا
بانی اور جوبریت کا علمروار تعاد اس کے قلفے میں جوبر می کا کنات کی
مادیت ہے جو لا تعداد فرات میں اور لافائی اور باہم مشاہد ہے جوبر مکان و
جم کے حال میں لبذا ریانیاتی تعلیہ نظر ہے قابل تعلیم کے جاکتے میں محر
ات محمن عقلی استباط کا نتیجہ ہے کو تکہ ان کا اوراک نا ممکن ہے۔ یہ جوبر فانوی
کوائف مشاف رنگ و ہو، لذت و فیرو ہے میرا میں۔ جوبر کے محلف و متخرق
اجتاع ہے وقت محل و صفات پیدا ہوتی ہیں۔ نئیس و لطیف ترین جوبر
سے ذبح کی محکل ہوتی ہے۔ لبذا تمام تر کیفی تفر قات محمل سمیتی
تفر قات میں۔ اس نے تحل مکان یا طال کے تصور کو تسلیم کیا جس میں جوبر
مخرک رہے جس نیز یہ کہ مکان یا طال کے تصور کو تسلیم کیا جس میں جوبر

ولي (Giant): ويو كا تضور نبايت قديم بي بانى ديو الاكل اور تمام ويا كد احب من آف بزارول ويا كد احب من آف بزارول يرك احد الرب يي بارے من قص بزارول يرس سے بط آرب بيں۔ وادر اور جانوت كا قصد يا جيك ذيو من كا قصد الله كرك بي اضان كى طرح كا بوتا ہے كہ بيد اضان كى طرح كا بوتا ہے ليكن قد اور طاقت من اس سے كل منا بزا ہوتا ہے۔ آج ہى ہارے يہاں طاقتور بعارى بعركم اضان كو ديو بيكل كتي بيں۔ تهذيب و تمون سے بيال طاقتور بعارى بعركم اضان كو ديو بيكل كتي بيں۔ تهذيب و تمون سے شالى يورو باور امريكا كے انترين باشدول من عام طور بربيد روايت هى كالى يوروب اور امريكا كے انترين باشدول من عام طور بربيد روايت هى كد ديا من اشان كے وجود سے بيلے يہاں ديو بن رباكر تے تھے۔

ولوالى: كارتك ميني كى الموس كو ويوالى كا تبوار منايا جانا بــ اس بنى بسكوتى تصى بى كى شايان شان يوجاكى جاتى بــ جس طرح رائحى بربسوس

کا، وسمرہ سمتریوں کا، اور مولی شودروں کا توبار ہے ای طرح دیوالی واسد یا جوں کا توبار تشلیم کیا جاتا ہے۔ اس دن کھی جی کو خوش کرنے کے لیے ہندو این محروں کو پاک صاف کرتے ہیں، خوب جاتے ہیں، روشی کرتے ہیں۔ ای طرح بازاروں میں دیوالی کی وحوم کے جاتی ہے۔ اس دن کھٹی کی خاطر روزہ رکھا جاتا ہے اور ان کو جینٹ دینے کے لیے کی طرح کی لذیذ مضائیاں اور مکوان تیار کیے جاتے ہیں۔ آتش بازی چھوڑی جاتی ہے اور دھان کی معلوں اور بتاشوں سے کھٹی کی ہو جاکی جاتی ہے۔ دکانوں پر مجی لوگ برم کلم برموں کے درید تھی جی، کبیری، حیش جی وشنو بھوان، اندردی وغیرہ دیو تاؤں کی ہوجا وید منترول میں بتائے ہوئے طریقوں کے مطابق کرتے ہیں۔ ای ون سے بہت سے دکا ندار اے نے بی کماتے کا آغاز کرتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ ای دن بل راجہ کو یا تال کے اندر کا ورجہ عطا کیا حمیا تھا۔ ای دن سمندر کے مشخے سے کاشی جی کا ظہور ہوا تھا اور انھوں نے وشنو دیوتا کو سویم میں بالا بیناکر قبول کیا تھا۔ ای دن رام چدر بی کو نکا ہے واپس آنے پر راج سکھاس پر بھایا گیا تھا۔ ای دن بہادر وکراد تیے نے عنان حکومت سنیال کر نے سنے کے تیام کا جشن منایا تھا۔ ان تمام واقعات کی تفصیل ہمیں سری مدہماموت اور رامائن وغیرہ برانوں سے دستیاب ہوتی ہے۔

ولیو تا: نہ ہب کا مافذ پردہ رازی ہے اور بے صد اختاف رائے کا باعث بنا ہوا ہے۔ ہم فرض کر کتے ہیں کہ اس کی ابتدائی صورت فطری تو توں کی پردہ سرسٹ پر مشتل ہے۔ انسان جب بہلی مر تبہ تحض جوائی شعور کے پردہ اختا ہے ظیور میں آتا ہے تو یہ سمجتا ہے کہ فطرت کی طاقتور تو تی اس کو تھیرے ہوئے ہیں اور وہ ان کا بالکل محتاج ہو اور جس طرح وہ اپنے تجرب کی بنا پر تمام قوت کو ارادی جدوجہد سے متعلق کرنے کا عادی ہیں ہو ایس کی بنا پر تمام قوت کو ارادی جدوجہد سے متعلق کرنے کا عادی ہستیاں ہیں جو اپنیر نظر آتے ان کے چیجے کام کر رہی ہیں۔ دوسرے لفظوں میں ابتدائی انسان فطرت کی قوتوں کو جسم قرار دیتا ہے اور ان کی میں ابتدائی انسان فطرت کی قوتوں کو جسم قرار دیتا ہے اور ان کی فرت اور ان کی کر خوف کے جذبہ کو ترتی دیتا ہے۔ ان کی تعریف کے گیت گاتا ہے۔ ان کی تعریف کی شرط کو کی تردا کرنے کے معنی میں مقدس ہیں۔ کیونک آگرچہ دیوتا مرف کی شرط کو پروا کرنے کے معنی میں مقدس ہیں۔ کیونک آگرچہ دیوتا کہلاتے ہیں گین

والے ہن اور اس حقیت ہے کوئی بھی سب سے بوا تنکیم خیس کیا حمیا اگرچہ ان میں سے چند دوسروں کے مقابلہ میں بہت رعب دار ہیں خاص طور پر اندر اور ورون جو علی الر تیب جنگجو اور پربیز محر مجکتوں کے دیوتا ہیں۔ اس میں مطلق شک کی مخوائش نہیں کہ آئنی اور یہ جنیا کی تفکیل میں فطرت بى بنياد كاكام دي بيد وه ديوم بحى بين اور ساتح بى ساتح فطرى اشا بھی۔ لین آگ اور ایر بھی ہیں۔ یہ سیح ہے کہ اور بھی دلوتا ہی جسے ایٹون اور اندر۔ ان کی مخصیت اس قدر صاف نہیں ہے لیکن ہمیں یہ یاد ر کمنا ماہے کہ مثلاً بونانی وبالا کے خلاف ویدک دیو تاؤں کی مروجہ متم ناكمل عجيم كى عـ اس ب فاہر ہوتا بر كد الوايت كے ويدك تقور می جیم کی کی ہے لیکن در حقیقت اس میں ایک بہترین چز نظر آتی ہے اور وہ ویدک آرب کے ذہن کی ساخت ہے جو فلسفیانہ محقیق کے لیے بے حد مغیر ہے۔ محقیق میںان کی دلچیں اتن ممری محی اور برہمہ کو نوشیدہ ر کھنے والے راز کا احمال اس قدر لطیف تماکہ وہ مظاہر فطرت کو دھندلا کے بغیر اینے سامنے رکھا کرتے تھے تاک کوئی تشفی بخش عل ماصل کیے بغیر ان کو سمجنے کی کوشش کرتے رہی۔ یبی نصوصیت جذبہ صداقت بر ولالت كرتى ب اور نه صرف بندى فلسفيانه محقيق كي ذمه وار سے بلك طفانه ماکل کے کثر التعداد حل کا بھی باعث بنتی ہے۔ ویدک داوج نه مرف کا کاتی نظام بر قرار رکھے والے میں بلکہ قانون اخلاق کے بھی مای ہں۔ وہ نیکوں کے ساتھ دوست اور بدوں کے ساتھ دشمنی رکھتے ہیں۔ ورون کے تصور میں کا کاتی اور اخلاقی نظام کی بر قراری کے لیے الوایت کی یہ مساوی دمہ داری صاف طور پر فاہر ہے۔ وہ آکاش یا آنان کی نمائندگی كرتا ہے اور بيجي فور كا ويوتا ہے۔ كيا جاتا ہے كہ وہ مادى كا كات ك توامین تعین کرتا ہے جس کی خلاف ورزی کوئی بھی نبیں کر سکتا ہے۔ مثلاً مان کیا جاتا ہے کہ اس کی طاقت ہے ندماں بہد کر سمندر میں آتی ہی محر مجی سمندر ان سے بالکل مجر نہیں جاتا۔ اس کی تعربانی مادی ملقہ تک محدود نہیں ہے۔ اس کی وسعت بوجہ کر اخلاقی حلقہ انتشار تک پہنچتی ہے۔ جہاں اس کے قوانین کیسال غیر فانی ہی اور ان کی خلاف ورزی نہیں کی حاعق بے وہ عالم کل سے اور کم سے کم عناہ بھی اس کی گرفت سے فی نہیں سکتا۔ اس کی تمام تر متلاشی فطرت اور بیدار مغز نظر کو ظاہر کرنے كے ليے شاعرانہ انداز من آفات كو اس كى آكھ سے تفيه دى كى ہے۔ ویدک دیوالا میں ورون کے تصور کی جگہ بہت جلد اندر کے تصور نے مامل کرلی جو نیکی ہے بوء کر جنگ کا دبوتا تھا۔ ہم تتلیم کر کتے ہیں کہ

ید لازاً انبانی وحاجی می خیال کے جاتے ہیں اور یہ سمجما جاتا ہے کہ یہ بھی ایے بی مرکات اور جذبات سے متاثر ہوتے ہی جیا کہ وہ لوگ ہوتے ہی جو ان کو تھکیل دیتے ہیں۔ دراصل یہ نور سے معمور انسانی وجود جی اور اس لیے نہ تو بالکل نظری جی اور نہ کلیتا مافوق نظری۔ اگرچہ ب ایمان بالکل ساوہ اور بچوں کا سا لگتا ہے لیکن ایبا نہیں ہے کہ اس کی کوئی فلفانہ بماد نہ ہو۔ یہ ایک یقین ہر ولالت کرتا ہے کہ یہ مرکی کا کات اے آپ می آخری فیعلد کن نہیں ہے بلد ایک اور حقیقت ہے جو اس میں یوشیدہ طور پر موجود ہے اور غور کے ہوئے واقعات کی تحریح کی الاش مجى اس كى تهد من جمي مولى ہے۔ ابتدائى انسان جب تك قدرت کے مظاہر کے بار بار واقع ہونے کی باضابطکی کو غور سے نہیں دکھے لیتا اور جب تک کہ وہ اینے باطن میں یقین مہیں کرلیتا کہ ہر واقعہ کی وجہ مطانے كے ليے ايك علت ہوتى ہے، وہ اشاكى توجهيہ كے ليے ديو تاؤں كو وجود میں لاکر ہر کر ان ہے کام نہ لیا۔ ببر حال ہمیں یہاں اس عقیدہ کی ابتدائی صورت سے راست تعلق نہیں ہے کیونکہ آریوں کا نہب جب ہندستان می معلوم ہوا وب بی سے است چھے ایک تاریخ وابست رکھتا ہے۔ یہ تو بند۔ ہورولی کے ابتدائی ایمان کا سلسہ ب جس سے ہندستان میں آئے والے آربہ تعلق رکھتے ہیں۔ مثال کے لیے لفظ دیو (دو یعنی جمکنا) جو سنكرت مي خدا كے معنى مين استعال موتا ہے وو لاطني لفظ (Deus) كا ہم اصل بے اور اس عبد کو ظاہر کرتا ہے جب کہ بند۔ بورٹی اسے اصلی مر میں الوہیت کے تصور کو فطرت کی چکیلی قوت کے ساتھ مربوط کرتے تھے۔ وہ احرام کا مذربہ جس سے وہ الوائت کا رتبہ دی ہوئی طاقتوں کی عزت كرتے تھے يہ مجى ماده "يك (Yaj) - يوجاكرنا) سے ظاہر ہوجاتا ہے جو عام طور پر ایک سے زیادہ ہند بورنی زبانوں میں مستعمل ہے۔ ایس اور مجی کی مثالیں ہیں جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ ہند\_ بورولی اور ہند\_ ایرائی ان مزلوں کو فی کر یکا تماجس میں آنے والے بند ستانی اور ایراندل کے اجداد ایک ساتھ رہے اور مشترک عقیدہ کے حصہ دار ہوتے تھے۔ ویدک داوتاؤں کے تمام مندروں میں قبل بندی عبد کے قدیم داو تا کے علاوہ اور بھی کی دیوتا وافل عقے۔ ان قدیم اور نے دیوتاؤں کی تعداد لا محدود ہے۔ بعض وقت تکتیس پر مین (33) شار کیے جاتے ہیںاور اپلی سکونت کے لحاظ ے ممارہ ممارہ کے تین کروہ میں ان کی درجہ بندی کی گئ ہے: (1) آگاش یا آمان کے دیوتا میے مٹرا اور ورون، (2) کے کے دیوتا میے اندر اور مروض (3) زمین کے دیوتا ہیے اگنی اور سوم۔ یہ سب بی برایر طاقت

اعدر کے اقتدار اعلیٰ کے زبانہ میں اپنے حق پر امرار اور تشدد ہو اس کی خصوصی صفات تھیں وہ سب ان کی عبادت کرنے والوں کی سیرت میں بھی اثرانداز تھیں۔ لیکن سے ایک مارضی پیلو تھا کیونکہ بالآخر اندر ہندستاندں کا سب سے بڑا دیو تا قبیل بنا بلکہ دوسروں کو اس نے اپنی جگہ دے دی جو اظافی طور پر اس سے بہت بلند تھے۔ ویدک ہندستان کی نہ ہی تکر نے ترقی کی بالکل مختف را بی افترار کرلیں اور الویئت کا تصور عام طور پر زیادہ سے زیادہ غیر مخفی شلیم کیا گیا۔ اور ورون کا تصور جو اس وقت عدم توجہ کا فکار ہوا وہ اس وقت کے ویو تا کے تصور کے ترریجی الکار کا اشارہ تھا۔

دیوتاؤں کی کشت کا مقیدہ جو ابتدائی ویدک ندہب کی اتبازی خصومیت تھی، آستہ آستہ اس کی کشش باتی نہ ربی اور ویدک ہندستانی نے قدیم دیوبالا سے عاج آگر اور تشریح کی سادگی کے متعمد سے ایک قدرتی انبان کی طرح صرف مظاہر قدرت کے اساب عی نہیں بکد ایک یا آخری علت کی الش کا آغاز کیا۔ مشایدہ کے ہوئے مظاہر فطرت کو دیو تاؤں کی کشت سے منسوب سرنے میں اب اس کو کوئی تھٹی نہیں ہوتی متى اس لے وواك اليے دورا كى حاش كى كوشش كرتا ہے جوان كوايے قابو من رکمتا مو اور ان سب بر حكر اني كرتا مور واحد الوويت كا تصورجو صاف طور پر ظاہر ہوگیا تھا وہی ابتدائی عبد کی قر میں بہلے سے بی پوشیدہ طور سرجود رہا ہوگا۔ دنوتاؤں کی ناکمل تخصیص کے سب اور قدرتی مظاہر مثلاً آفآب، آگ اور اوشا ایک دوسرے کے ساتھ بالمنی تعلق یا آپی مشابہت کی وجہ سے ویدک دیوالا میں ان ویو تاؤں کا ایک مد تک منطبق مونا بیان کیاجاتا ہے۔ اس طرح مختف دیو تاؤں کی ایک عی طرح کی تقور مینی جانے گی۔ صرف اگر نام مخلف نہ ہو تو یہ معین کرنا مشکل ہوگا کہ منتر میں کسی خاص داوتا کی تعریف کی طاری ہے۔ ویدک رشی کسی وہوتا کا رجہ اس قدر بوھاچھاکر چش کرتے ہی کہ وی سب سے بوا دہوتا ہ اور تھوڑی ور کے لیے بالکل بھول جاتے ہیں کہ ایسے اور بھی بہت دیوتا ہیں۔ اس کی وجہ سے مجوئ طور پر ویدک زبانہ کے کیرالتحداد دیو تاؤں کی جگد ایک دیو تا کے عقیدہ کو باقاعدہ طور یے چش کرنے کا طرز عمل اعتبار كرايا حميا تھا۔ ليكن اس وقت الوطيئت كى وحدت كى حلاش كمي اور طریقہ یر کی جاتی تھی۔ کوشش اس اسر کی نہیں کی جاتی تھی کہ دوسرے دیج تازی کے اور ایک اور دیوتا کی حاش کی جائے بلکہ ان تمام مشتر کہ واج تاؤں کو اکٹھا کیا جاتے جو ان سب واج تاؤں کے اس بردہ کام کرتی ہیں۔

اس فلسفانه وحدانيت كي بنماد مجي ابتدائي منترول مي خال كي حاسكتي هــــ اس لیے کہ ویدک شعرا دو دیو تاؤں کے نام ایک ساتھ جوڑ دیتے ہیں۔ بعض وقت اور بھی زیادہ وہو تاؤں کے نام جوڑتے ہیں اور اس طرح مخاطب كرتے بى كد كويا يہ سب ايك بى دي تا بيں۔ اى طرح كے رجمان كا يہ نتی ہے کہ ہم کچے بعد کی تاریخوں میں اسے مانات واضح طور بر ماتے ہیں جے جو مرف ایک ہے ای کو ممانی لوگ کی ایک نام سے مارتے ہیں'۔ اور اتحرو وید کے ایک اور منتر کا بھی یمی مطلب ہے 'دیو تاؤں کی قابل يستش الوايت ايك على بيا- اس طرح اكرجه وه يقين كر ليت بي كه صرف ایک بی آخری علت ہے جو مخلف مظاہر قدرت کی زمد دار ہے، لیکن ویدک ہندستانی مت مید تک اس کی اصلی مادیت کے متعلق بریشان رہا۔ وہ ایک کے بعد دوسرے حل پر چینے کی کوشش کرتا رہا۔ لیکن کمی ے اس کو تعنی نیس ہوتی تھی۔ آخرکار اس کا مطمح نظر الوایت کی وصدت ہو گیا۔ یعنی بہت سے دیو تاؤں کو تخفیف کرکے ایک دیو تاکو باتی رکھنا۔ جو وٹیا سے جدا اور وٹیا سے بلند تر ہے۔ جو وٹیا کو پیدا کرتا ہے اور اس کی رہبری کرتا ہے۔ وحدت کا ایک اور بلند تقبور سے جس کو وحدت وجود کہتے بی جو اس امر کی کموج کرتا ہے کہ تمام وجود کا ایک بی واحد ماخذ ہے۔ اس کی بحث لفشدوں میں تنصیل سے کی عنی ہے۔

ولویندر ناتھ میگور: یہ 1818 میں بگال میں پیدا ہوئے۔ ان ک تعلیم و تربیت ہندہ کالج میں ہوں تھی۔ ان کی تعلیم و کر جات ہندہ کالج میں ہوئی تھی جہاں تھیک کی تعلیم وی جاتی تھی اور شک و شب کی تعریف کی جاتی تھی۔ ان کی پرورش بے مد دولت مند انحوں نے جمع بور انحی ہیں۔ اس کا عقد یہ تھا کہ لوگوں انحوں نے جمع دوم کا سبق دیا جائے۔ اس ہما نے یہ طے کیا تھا کہ اسلی اور کو برہد دھرم کا سبق دیا جائے۔ اس سمانے یہ طے کیا تھا کہ اسلی اور بربد دھرم کا سبق دیا جائے۔ اس سمانے یہ طے کیا تھا کہ اسلی اور تبدیلیاں واقع ہوئی ہیں ان کی جائے کرنا چاہے۔ آہتہ آہتہ دلا بھر ناتھ کو اس سما کو لوگوں نے بہت پہند کیا اور بچھ بااثر ہندو اس کے رکن ہوئے۔ ہوئی تھی جس میں جھوت موگے۔ ہفت میں ایک مرتب اس کی نشست ہوئی تھی جس میں جھوت مان کے مرتب اس کی نشست ہوئی تھی جس میں جموسان کے مسلک ہوئے۔ راجا رام موہن رائے جب انگینڈ چلے گئے تو برہو سان کی ضایت کردور ہوگئی تھی۔ اب اس کے رکن ہفتے میں جع ہوئے اور پکھ نہ ہوتا تھا۔

مور تی دیودای کهلاتی تمین مندر کی صفائی اور روشی کرنا اور دیج اون کے آگے بھتی ہے ناچا گانا ان کا کام تھا۔ بو سکتا ہے کہ مجھی تمام ہندوستان میں یہ رواج رہا ہو جیسا کہ دنیا کے اور دیبوں میں مثلًا ویلونیہ سايرس، فونيشيا، يونان، ميسويوناميد اور يوروب سے مغرفي وكن علاقول يس تما۔ بھتی کال میں دنوی دنو تاؤں کی عمادت میں رقص و سرور داخل تھا۔ قدیم ہند کی کتابوں میں ان کے سات اقسام بیان کیے محے میں: (١) و تأکر۔ اسنے آپ کو کمی مندر کے حوالے کر دے، (2) وکویٹا۔ جو مندر کی خدمت کے لیے اینے آپ کو چ دے، (3) مجروبا۔ جو اپنے خاندان کی برورش کے لے مندر کی خدمت قبول کرے، (4) بھلتا۔ جو سرف بھٹتی بھاؤ سے مندر ين واطل موه (5) برتال زبروس مندر مين واطل كي حاسة، (6) الزكارال جس کو راجہ زیور اور خوبصورت لیاس سے تھا کر مندر کی نذر کرے اور (7) رودر کنیکار موبیار جو رقص و سرور کا کام کرے۔ طوائف پیشہ دیوداسیوں اور ان کی اولاد کا خود ایک قبیلہ بن جاتا تما۔ اس کے طور طریقے ہندوجاتی کی رسم و رواج اور طور طریق سے الگ ہوتے تھے۔ 1920 اور 1927 کے درمیان کئی قانون بے شکے تحت اس متم کے نذرانے بند کر دیے محے اور ویوداسیوں کو شاوی کر لینے کی سبولت فراہم کی گئی۔ کین دیویدر ناتھ کے آجانے سے برہمو سان میں ایک ٹی زندگی آگئی۔
ای رسالے میں 1850 میں دیویدر ناتھ نے برہمہ دھرم کے
عوان سے سنکرت اور بگلا میں ایک معمون شائع کردیا۔ اس معمون میں
سے سمجھا یا میا تھا کہ ایک برہمہ کے سوائے دوسری کوئی ہتی نہیں ہے اور
صرف ای کی یوجا کرنے سے دنیادی اور دوحائی مسرت مکن ہے۔

برہمو مان کے ایک نے رکن کیٹو چندر سین کی کوشٹوں ہے 1865 کی بگال ، پنجاب، مدراس اور مغربی ثال کے حسوں می برہمو مان کی 54 شافیس کمل حمیں کیٹو چندر سین بواؤں کی شادی اور مختف فرقوں کی شادی جیسے ترتی فیدے خیالات کی تاثید کرتے تھے۔

دم بیدر تاتھ کے خیالات اس کے بر عس نے انھوں نے 1865 میں کیٹو چندر سین اور ان کے ساتھیوں کو ان کے عبدہ سے بٹا ویا۔ کیٹو چندر سین نے ایک نے 'بھارتیہ برہمو سان کی بنیاد ڈائی اور دم بندر تا تھ اور ان کے صاموں کے سان کو 'آدی برہمو سان 'نام دیا گیا۔ آدی برہمو سان کی عزت دم بیدر تاتھ کی انفرادی شخصیت کے باعث کچھ ونوں تک باتی ری۔ کیکن کچھ بی دنوں میں لوگ آدی برہمو سان کو بالکل مجول گے۔

ويوداك : بندو مندرول عن ضدمت كزارى ك لي نذر ك جان والى

244



ڈائنا: رومن عبد کے جاند کی اور جنگوں، جانوروں اور مور توں کی زیکل کی دیوی۔ وہ بیشہ مور توں کی سرپرست مجی جاتی تھی۔ روم کے تریب اس کا مندر تھا اور کوادیوں کی دیوی کے طور پر اس کی پرستش ہوتی تھی۔

وورک فن تغییر (Doric Architecture): دورک نن تغییر (Doric Architecture): دورک نن تغییر سب ہے ابتدائی فن تغییر ہے جو ہو ناغدن نے اپنی عمار توں کے لیے استعمال کیا۔ عام طور پر یہ خیال ہے کہ ہو نائب کلڑی کی قدیم عمار توں سے لیے عمار توں میں استعمال کرتے ہیں وہ فائب کلڑی کی قدیم عمار توں سے لیے گئے ہیں۔ اس بات کی تقدیق اس سے مجمی ہوتی ہے کہ ان کی عمار توں کے کارش کے الاتھ و نگار کلڑی کے کام سے بہت مطاب ہیں۔

بیانی فن تقیر نے اپنی خاص مکل ساقیں صدی قبل می شی می افتیار کرلی تھی لیکن بعد کے برسوں میں خاص طور پر پانچویں صدی ق.م. کک اس می کاف ترقی ہو چی تھی۔ اس کا انداز ایتحنز کی پارتھ نان اور پروپایلیا کی عاروں سے ہوتا ہے۔ بیانی بد فن تقیر دوسری صدی قبل میں کی استعال کرتے رہے۔

ڈورک نن تقیر میں ستون کی بری اہیت ہوتی ہے۔ اس کی کوئی کری نیس ہوتی۔ اس کے اور ی سرے پر ایک تاج ہوتا ہے جس میں گئ علقہ ہوتے ہیں اور سب سے اور ایک سادہ سل رکھی ہوتی ہے۔

ستون کے اور رکی ہوئی سل عام طور پر ستون کی المبائی کی ایک تہائی ہوئی ہوئی سل عام طور پر ستون کی المبائی کی ایک تہائی ہوتی ہوئی ہوتے ہیں۔ شروع کے وور میں ستون اور سلیس وغیرہ موثی اور بھدی ہوتی تھیں لیکن بعد میں ان میں حسن، نزاکت اور نفاست آتی گئی۔

روم میں ڈورک نن تقیر بونان سے عی آیا لین اس کے ستونوں میں تھوڑا سا فرق ہوتا ہے۔ اس میں کری ہوتی ہے اور تاج کے

لکش ونگار بھی مختلف ہوتے ہیں۔ سولہویں صدی عیسوی میں اٹلی میں بھی ایک سادہ متم کا ڈورک فن تغییر مقبول ہو عمیا تھا جس کی کری بہت سادہ تقی، تاج اور اس کی سل پر کوئی تعشق ونگار نہیں ہوتے تھے۔

دياك، اذكر (Degas, Edgar, 1834-1917) اذكر کے ایک خوش مال خاندان میں پیدا ہوا۔ مشہور فن کار انگریس کی رہمائی میں فنون لیلیفہ کے اسکول میں تعلیم حاصل کے۔ شروع کے دور میں اس نے فائدانوں کی هیسی (Portraits) اور کھ تاریخی تصویریں مجی بنائیں۔ ان پر امحریس کا اثر صاف ظاہر ہے۔ یہ روائی انداز کی تصویری ہی۔ اس درمیان مشہور فن کار مانے (Manct) سے اس کی دوستی ہو گئی اور اس کے طقے کے دوسرے فنکاروں مثلاً ی زان، شو، رے نوا وغیرہ ہے اس کارابطہ بوھا۔ فرانس اور برشیا کی جنگ کے درمیان وہ بیرس میں رہا اور 1872-73 می وہ این عزیروں کے پاس نع آئر لینڈ آگیا۔ یہاں اس نے جگ کی تصوری پین کیں۔ اس کے بعد پیرس لوث کر اس نے اور تصوری بنائیں۔ اب اس کا بورا اشائل بدل چکا تما اور اینے حال کو وہ اینے تصویروں کا موضوع بنانے لگا تھا۔ 1874 میں اس نے تاثیاتی تصویروں کی نمائش می حصد لیا اور اس کے بعد وہ مسلسل جے سات نمائش می حصد لیتا رہا۔ ان نمائش کا لوگ خوب نداق اڑاتے اور تصویروں کو کوئی تین فریدتا، لیکن ڈیکاس کو اس کی محر فیس تھی۔ آمدنی کے اس کے ذاتی وسائل بھی تھے۔

1873 میں ڈیگاس نے ر قاصاؤں کی تصویریں بنائی اور اس کے بعد بیلے کی ر قاصائیں اور محت کش عور تیں اس کی باؤل رہیں۔ مجمی کپڑے بدلتے ہوئے۔ اس نے اپنے زبانے کی سوسائن کے عادات و اطوار کا بڑاگرا مطالعہ کیا۔ رنگ و روشیٰ کے بہ عار تجرب کے اور جد تیں پیدا کیں۔ اس لحاظ ہے وہ ایک بہت بڑا فن کار تھا۔ اس

ضرب (١٠) كو منطق حاصل جمع (١) اور اس ي تكس كى صور تول كا امكان آشكار كيا كيا-

- اری صفت کی نفی جو اصناف  $a \cap b$  (ایسی صفت کی نفی جو اصناف  $a \cap b$  (۱) کا حاصل جمع ہے، مساوی ہے اصناف غیر a b و غیر a b حاصل خرب کی۔
- رد) عاصل خرب کی نفی صاوی  $(a \cap b) = a \cup -b$  عاصل خرب کی نفی صاوی  $(a \cap b) = a \cup -b$  عاصل جمع کی۔

دُيْرُدُ بِيرِم (David Hume, 1711-1776) : دُيْدُ بِيرِم این براجی پیدا ہوا۔ دو سال کی عمر میں والد کا سامہ سر سے اٹھ عمیا۔ اس کی تعلیم و تربیت کا تمام تر فریضه اس کی والده نے انحام دیا۔ 12 سال کی عر میں وہ استے بوے بھائی جان کے ساتھ ایدن برا بوندرٹ میں داخل موار ممر تقریا تین سال بعد 1726 میں کوئی سند حاصل کیے بغیر اس نے بوغورش چھوڑ دی۔ آئدہ چند سالوں تک گھر یہ قانون کی تعلیم کے حصول میں معروف رہا۔ 1734 میں ہوم برشل عما۔ مختر قام کے بعد وال سے قرائس طاعما۔ 1737 میں وہ اندن واپس آگا۔ عمر 1739 میں پر اے نائن ولس مانا بڑا۔ 1746 میں وہ جزل بینٹ کلیر کا معتبد مقرر ہوا اور اس کے ساتھ ٹورن کا سفر کیا۔ 1752 میں وہ ایڈن برا واپس آئیا اور شعبہ قانون کے اندر لائبر برین کی مثبت ہے کام کرنے لگا۔ 1763 میں لاؤ ہرث فورڈ نے ویرس کے سفارت خاند میں اس کو اینا معتد بناکر بھیج ویا۔ وہاں اینے تیام کے دوران وہ روسو اور دیگر مشاہیر سے متعارف بول 1767 میں وہ لندن واپس الما اور 1769 کی یمال 'نائب معتبد ملكت ك عيده ير فائز رماء اس عيده ب متعلى بوكر وه متقل اين برا من سكونت يذير موميا جبال 1776 من اس كا انتقال موا- الك اور بركل کی طرح ہوم کا فلفہ مجی بنیادی طور پر علمیاتی نوعیت کا حاف ہے اور نے مصوری میں استمال ہونے والی اشیا کے بے شار تجربے بنی کی۔ ڈیگاس کے بنائے ہوئے تقریباً 74 جمعے بھی ہیں۔ شروع میں یہ موم سے بنائے گئے تھے۔ بعد میں بیشل میں وحال لیے گئے۔ ان میں اکثر بیلے کی رقاصاؤں کے مجمعے ہیں۔ ان میں ایک بہت مشہور اور فیر معمولی رقاصہ کا مجمد ہے جمعے جال کا لباس پہنایا گیا ہے۔

ڈیگاس کی تخلیقات امریکا اور پوروپ کے بے شار شہروں کے عاب محمروں اور تصویروں کی محمد بی رکھی ہیں۔

(De Morgan, Augustus, المسلم و الموان المسلم و الموان المسلم و المركان المحان الموان المسلم و المركان الموان و الموان و المركان الموان الموان

ڈی بارگان نے ایے دو اصول مرتب کیے جو تضیاتی احصا ش اصول بائے متعارفہ سمجے جاتے ہیں اور جو باہم ایک دوسرے سے شملک ہیں۔ ان میں خصوصا یہ دکھایا گیا ہے کہ سلبی مرکب تضایا کے همن میں اتصال کو انفصال اور انفصال کو اتصال میں کیے مطلب کیا جاتا ہے۔ تضیاتی احصا کی علامات اتصال و انفصال کو منطق کا الجبرا یا اصاف کا الجبرا (لوشت ماحکہ کیجے) میں حاصل متح و حاصل ضرب کی شکل میں وحال کر اس میں ان کا اطلاق کیا حمیا۔ یہ توانین (اصول) ہیں۔

تجربیت کے منہاج پر مشتل ہے۔ الک اور برکے دونوں نے تجرب کو واحد وربیع کے منہاج پر مشتل ہے۔ الک اور برکے دونوں نے تجرب کو واحد الک فراد دیا ہے لکتا ہے۔ لاک نے 'لدی جو ہر' کے دجود کو تشلیم کیا ہے جو تجرب ہے آزاد و مبرا حقیقت کا طال ہے۔ اس کے برتش پر کئے ایک 'روحانی جو بر' بینی خدا کے وجود عمل یقین رکھتا ہے جو ایک خارج از تجربہ حقیقت ہے۔ ہوم نے ان دونوں سے اختلاف کیا ہے اور تجربیت کو اینے منطق مائی کے عجا تک لے جاتے ہوئے یہ جابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ ہمیں حمیت سے اور اس جز کا کوئی علم ہو جی نہیں سکتا ہے۔ ہوم کی تجربیت اکثر الاادریت کے عنوان سے بھی مجبی جاتی ہاتی کے کہ بیت اکثر الاادریت کے عنوان سے بھی مجبی جاتی ہی گئے۔ یہ محمل حمیات عمل یقین رکھتی ہے۔ جس کا دائرہ عمل مرف خاہر کے علم بحدود ہے۔ یہ تمام قبل از تجربی عامر کو بھر معرد کرد تی ہے۔

ہیوم کے نزدیک علم کا واحد ذرید ادراک ہے اور ادراک کو دہ
دو اقسام پر مشتل قرار دیتا ہے۔ ایک ار سامات، دو سرا تصورات۔ اس کے
قول کے مطابق ار سامات ایسے اوراکات ہیں جو داخ اور براہ راست واقع
ہوتے ہیں اور جو پوری قوت و شدت کے ساتھ لائس پر اثرانداز ہوتے
ہیں۔ اس کے بر عکس تصورات وہ ادراکات ہیں جو ار سامات کی بے حد
ہیں۔ اس کے بر عکس تصورات وہ ادراکات ہیں جو ار سامات کی بے حد
ہیں اور اس طرح ہے علم کا مواد فراہم کرتے ہیں۔ تصورات کچھ ایسے
قوائین رابط کے واسطوں سے باہم اس طور پر سربوط و متصل ہوتے ہیں کہ
ہیں نیجیا فار جی عالم کا علم ہوتا ہے۔ گویا ہماری نظس و ذہنی زعری میں
ار تسامات کو اولین اور اسامی حشیت حاصل ہے، جبکہ تصورات خالوی ماشوذ
ہیں تو ہمیں بھیشہ ان ار سامات کی طرف لوش ہوگا جن سے وہ فکلے ہیں۔
ہیں تو ہمیں بھیشہ ان ار سامات کی طرف لوش ہوگا جن سے دو فکلے ہیں۔
ہیں تو ہمیں بھیشہ ان ار سامات کی طرف لوش ہوگا جن سے دو فکلے ہیں۔
ہیں تو ہمیں بھیشہ ان ار سامات کی طرف لوش ہوگا جن سے دو فکلے ہیں۔

یہ طرز استدلال بابدالطبعیات کے بعض رواتی تصورات کا کیارگ ابطال کر ویتا ہے۔ تجرب کی دد سے نہ تو زبانی اور نہ می مکائی الامتاجیت کا کوئی تصور حاصل ہو سکتا ہے۔ ہوم اپنے طرز استدلال کو جوہر، ذات، دیا اور خدا کے تصورات پر چہاں کرتے ہوئے یہ دلیل چش کرتا ہے کہ چوکد ان تصورات میں سے کی کا مجی سلمند حی از تبامات بحک نہیں پنچتا ہے، البذا ان کا استرداد بالکل حق بجانب ہے۔ ہمارے حواس کی بی حق جوہر کا علم بجم فیمیں بیٹھاتے ہیں بلکہ یہ بمیں اشیا کے صرف

مخصوص خواص و کیفیات کا اوراک مہیا کرتے ہیں۔ ہیوم کے نزدیک محسومات و افکار اور تصورات سے الگ کوئی روحانی جوہر اپنا وجود نیس رکھتا ہے۔ نام نہاد نفس یا روح نفس عوائل اور کیفیات کا ایک تشلسل ہے۔ اس کی حقیقت اس کے علاوہ اور کھے مجمی نہیں ہے۔

ہوم نے اینے معیار علم کو قانون علیت پر مجی چیاں کیا ہے جو اس امر بر ولالت كرنا ب كه أيك علت ك اغدر مطلوبه معلول كو پيدا كرنے كى "قوت" يا "قواتاك" مضمر موتى ہے۔ دوسرے الفاظ ميں علت اور معلول کے درمیان ایک ٹاگزیر ربط ایا جاتا ہے۔ لیکن بیوم کے مطابق ہم كى قوت يا توانانى كواسية حى تجربه من نيس لا يحت بين بمين جس چز كا تجربہ ہوتا ہے وہ مظاہر کا محض ایک توار ہے۔ ہم اینے حقیق تجربہ میں ایک مظیر کو دوسرے کے چیے لگا ہوا یاتے ہیں۔ مثان ہم او اور گری، ملابت اور وزن کو ایک دوسرے سے مشکل جرا ہوا دیکھتے ہیں۔ بارہا تجرب اور مشاہرے کے نتیج میں ہارے ذہن کے اندر ایک عادت ی جم لے لتی ہے جس کے باعث ہم ایک مظہر کے بعد دوسرے مظہر کے متوقع ہوتے ہیں اور اس طرح ایک کو علمت اور دوسرے کو معلول کے رشتہ میں مر بوط کردے ہیں۔ حالا تک ان کے مامین کوئی تاکزیر ربط متلازم نہیں ہوتا ہے۔ اس طرح اس نے علی ربط کے ازوم کو بھی مسترد کردیا لیکن کانٹ نے علمیاتی وجوہ کی بنا پر ہیوم کے نظریہ علمت سے اختلاف کیا ہے۔ کانٹ کا کہنا ہے کہ وہن کا اینا ایک وطائع یا سافت ہے اور مظاہر کے بارے میں ماداعلم اس سافت کی بنیاد پر متعین ہوتا ہے۔

ہمارا علم اوراک کی بچھ یقینی صورتوں اور فہم کے بچھ یقی معقولات کی بنیاد پر تھیل پاتا ہے۔ چنا فچہ کانٹ کی نظر بھی علیت فہم کی تھدیت کی بنا پر وجود بھی آئی ہے۔ یہ ایک قبل از تجربی تصور یا تعقل ہے اور علم کی ایک چیش تیا ہی صورت حال ہے۔ یہ تجربہ کے ذریعہ افذ پذیر ہے۔ ہیوم قانون علیت کے ساتھ ساتھ خدا کا مکر ہے۔ اس لیے کہ انسان تجربہ کے ذریعہ خدا کی آکملیت، فاشناہیت، وحدت اور قدرت کے اوراک سے قامر ہے۔ وہ لافائی وجود کا بھی قائل فیش ہے اس لیے کہ ہم حاراک سے قامر ہے۔ وہ لافائی وجود کا بھی قائل فیش ہے اس لیے کہ ہم حیات بعد صوت کا نہ تو کوئی تجربہ اور نہ کوئی ادراک حاصل کر سے ہیں۔ حیات بعد صوت کا نہ تو کوئی تجربہ اور نہ کوئی ادراک حاصل کر سے ہیں۔ ہے۔ دہ مقررہ اور ستواز ہے۔ وہ مقررہ اور ستواز تویمن فطرت سے انحافات کے مترادف ہیں۔ اس نے کہ وہ مقررہ اور ستواز تویمن فطرت سے اخلائ کو لذہب بے۔ دہ مقررہ اور ستواز

کے منطق معنہا تک لے جاتا ہے۔ اس نے انسانی ذہن کی تک واماندں کو اجات کے اساندں کو اجات کے داماندں کو اجات کی ہے جس کی اجات کمل ادادرے پر ٹو متی ہے۔ بعد ہم کانٹ نے قلقہ کو بیوم کی تاہ کن شک پر تی ہے نواک کی ادر ایک نی ست عطاک۔

ے مختی کے ساتھ جدا رکھے کی کو عش کی ہے۔ اظائی زندگی میں اس نے فطری رحم دلی اور بعدودی کی اہمیت پر زیادہ زور دیا ہے۔ اس نے اقادیت کو اخلاق کا نصب العین قرار دیا ہے۔ ہمیرم کا اصلی کارنامہ بلاشبہ برطانوی فلف کی تجربی روایت کو اس

248



قات: زات پات یا جاتی ایک مجونا علی کروہ ہوتا ہے جس پر پیشہ کی تحدید ہوتی ہے۔ علی تعلقات اور شادی میاہ وفیرہ میں پابندیاں ہوتی ہیں۔
ایک زات کا آدی باہر شادی میاہ نیس کر سکا۔ ساج میں درجہ متعین ہوتا ہے۔ زات بل نیس جائتی ہے پیدائش ہوتی ہے۔ زات پات کا جیما کمل نظام ہندوستان میں ہے دیما کیس اور فیس ہے۔

ہندوستان میں ویسے سیکروں جاتیاں ہیں لیکن ہندو ساج میں موٹے طور پر اضمیں چار جاتی میں بات دیا گیا ہے۔ یہ تقیم 200 سے چلی آری ہے۔ یہ تقیم 200 سے پلی آری ہے۔ یہ برہمن، مشتری، ویش اور شدر ہیں۔ منو کے لحاظ ہے برہمن سب سے اور نج سر کے برابر ہیں، برہا کے سر سے نظے ہیں۔ مشتری سپائی اور لڑا تیوں میں حصہ لینے والے وست بازو ہیں، ویش کسان، تاجر بینی پید کے برابر اور شودر، مزدور، محنت میں، برہا کے بیر سے نظے ہیں۔ ان تمام جاتیوں کے ربن سبن کے طریقے، رسم و رواج، ند ہی عظائم اور عبادت کے طریقے بالکل الگ ایک ہیں۔

ہندوستان کے دیہات میں یہ تفریق بہت سخت ہے اگر چہ بور صنعتی شہروں میں یہ کانی مد تک ٹو تی جا رہی۔ دیہات میں اعلیٰ جاتی کے لوگ اونیٰ جاتی کے سمی مختص کا مجھوا جہیں کھا کتے لیکن شہروں کے ہوطوں میں یہ ختیاں ختم ہو رہی ہیں۔ اس طرح دیہات میں ہر جاتی کا پیشہ مقرر ہے لیکن شہروں میں اب یہ نظام بھی ٹوٹ رہا ہے۔

قرمی: جو غیر مسلم کمی اسلای مکومت کے زیرسایہ مقیم ہوں اور ایک خاص فیکس جے جزیہ کہا جاتا ہے اپنی جان و بال کی تفاظت کے لیے اوا کریں، انھیں اصطلاماً ذی کہا جاتا ہے۔ اسلام میں ان نوگوں کا ایک خاص مقام ہے۔ ذمہ (یعنی حبد) کا لفظ اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ ان غیر مسلموں کے ساتھ اللہ، اس کے رسول اور جماعت مسلمین کا یہ عبد و قرار ہے کہ وہ اسلامی مکومت کے زیر سایہ امن و شکون کی زعدگ بسر

کر سے ہیں۔ یہ لوگ عمر جدید کی اصطلاح میں اسلای حکومت کے شہری ہیں اور قرن اول سے آج کک مسلمانوں کا اس بات پر اہمانا ہے کہ ان لوگوں کے حقوق و فرائض وی ہیں جو مسلمانوں کے ہیں، بادا ان امور کے جو عقیدہ و فرمب سے تعلق رکھتے ہوں۔ اسلام اضیں پوری آزادی دیتا ہے کہ وہ اسیخ اسیخ فرہب پر قائم رہیں۔ بقول صاحب 'زوج المعانیٰ: "الل ذمہ کو کل و قال سے بری الذمہ کردیا جاتا ہے اور اس کام کی جزا اور یہ کے حقور پر ان سے جرید لیا جاتا ہے "۔ اسلای ریاست میں اہل ذمہ کے حقق مندرجہ ذیل ہیں:

- (1) ذی کے خون کی قیت (تماص) ملمان کے خون کے برابر ہے۔
  - (2) تعویات میں ذی اور مسلمان کا درجہ برابر ہے۔
- (3) دیوانی قالون میں مجی ذی اور مسلمان کے درمیان کامل مساوات ہے۔
- (4) ذمی کو کمی فتم کا آزار دینا یا اس کی نیبت کرنا ای طرح ناجاز ہے جس طرح مسلمان کے حق میں ناجاز ہے۔
- (5) عقد ذمه مسلمانوں کی ذمه داری ہے اور وہ اے اپنی مرضی ہے باندھ یا توڑ نیس کے لیکن ذمیوں کو اختیار ہے کہ جب تک بایس جربے ادا کرکے اسلامی حکومت کی حفاظت میں رہیں اور جب بایس ابنا ہے عهد توڑ دیں۔
- (6) ذی کا عبد بوے سے بوے جرم کے اراکاب پر بھی نیس ٹو قا اور اس کے جان و مال کی حفاظت اسلامی حکومت کا فرض ہوتی ہے۔
- (7) ذمیوں کے معاملت ان کے ذہب کے مطابق ملے کیے جاکی۔ اسلای شریعت کا اطلاق ان پر نہیں ہوگا۔
- (8) اسلام می ذی اپنی عبادت گاہیں محفوظ رکھ کتے ہیں لیکن نی نہیں ما کتے البت ان مقالت پر اپنی نی عبادت گاہیں ذی بنا کتے ہیں

جہاں مسلمان بہت مم اور وہ کثرت میں ہیں۔

(9) ذمیوں سے فرقی خدمت نیس کی جائتی لین اگر وہ تاج ہیں تو مسلمانوں کی طرح انحیں بھی تبارت لیس اوا کرنا ہوگا۔

حضور اكرم صلى الله عليه وسلم نے ذميوں كے حقق كا خيال ركھے كى بوى حقق كا حيال كي خالت ورزى كرنے والے كو عذاب شديد كى وعيد عائى ہے۔ ارشاد نبوى ہے "جس نے كى ذى كو عذاب شديد كى وعيد عائى ہے۔ ارشاد نبوى ہے "جس نے كى ذى كو الله في الله علام الله علام الله حزب الله حزب الله علام كله على داخل ہوكر وحيوں پر حملہ كرنا چاہيں تو ہم پر سلح ہوكر ان سے مقابلہ كرنا واجب ہے۔ جو محض الله اور اس كے رسول كى المان عمل ان سے مقابلہ كرنا واجب ہے۔ جو محض الله اور اس كے رسول كى المان عمل ہوكر ہوك كے اس كى حوالے برگز نہ كريں كہ يہ درامل ذى ما لينے كے اس ذى كو دشنوں كے حوالے برگز نہ كريں كہ يہ درامل ذى ما لينے كے معراد ف ہوگا۔

ذوالقر مین: قرآن پاک کی سورہ کہف میں ذوالقر نین کا نام ایک بی رکوع میں تین گل ایم ایک بی رکوع میں تین میک آیا ہے۔ تمام مورضین اور مضرین اس بات پر منفق بیل کہ بیت تاریخ انبانی کے کمی صاحب سلوت و شجاعت اور کیرالفق عات باوشاہ کا نام یا لقب تھا۔ اے یائج محتف مخمیتوں کی طرف اشارہ سجماعیا ہے:

- (1) ممن کے مملوک حمیرہ کے سلملہ کا ایک طاقتور بادشاہ جس کا نام الصحیف بن قرین بن البمال بیان کیا جاتا ہے۔
  - (2) مملوك حميره ك خاعدان لخم كا فرمازوا منذر بن امرى القيس-
    - (3) مشبور بيناني فاتح سكندر ابن فيلقوس
      - (4) خواس بانی سلطنت ایران
- (5) ابن کیر نے ایک اور سکندر کانام لیا ہے جو حطرت ابرائمام کا معامر، موحد، صاحب ایمان تھا اور ایونانی سکندر سے دو ہزار سال پہلے گزرا ہے۔

لین متعین میں عام طور پر اس سے کون ک محصیت مراد ہے اس بارے میں مختصب اس بارے میں مختص اوال معقول ہیں۔ امام رازی، علامہ بیضادی، طبری اور ابن بشام نے قرآنی ووالقر نمین کا مصداق شہرہ آفاق بوتانی فاقع و کشور کشا سکندر بن فیلعوس کو قرار دیا ہے۔ مولانا ابدالکلام آزاد نے قرجمان

القرآن میں لکھا ہے کہ قرآنی ذوالقر نین کا مصداق سلطنت ایران کا بانی شاہ کھر و ہے جو اپنے عہد (مجھٹی صدی قبل سی) کا ایک نبایت طاقتور اور عادل فرمازوا تھا اور اپنے مختلف زبانوں میں سائرس، کوروش اور خورس کے عادل فرمازوا تھا اور اپنے مختلف زبانوں میں سائرس، کوروش اور خورس کے ناموں سے بچچا جاتا ہے۔ موانا مودودی نے تقییم القرآن میں تکھا ہے کہ نزول قرآن سے پہلے جتے بھی فاتھین گزرے ہیں ان میں سے خورس می بی والقر نین کی طالعت زیادہ پائی جائی ہیں لیکین تعین کے ساتھ اسے بی ذوالقر نین کی طالعت زیادہ پائی جا بھی مزید شہاد توں کی ضرورت ہے۔ کی در آن پاک نے ذوالقر نین کی فتوحات کے سلسلے میں جو اجمالی اشارے کیے ہیں (مثل اس کی فوجی مہمات مغرب و مشرق کی بی جو اجمالی اشارے کیے ہیں (مثل اس کی فوجی مہمات مغرب و مشرق کی تاریخ ہے بیکی معین اور انھیں سبہ سیندری کا نام دیا گیا ہے) عبد معین عاربی کی شواج و دالا کی ہے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔ موانا عربان عمدی نے اپنی شائیر میں اور علامہ سید سلیمان عمدی نے ارش القرآن میں اس موضوع پر بہت شرح واسلا کے سلیمان عمدی خال ہے۔ موانا ساتھ روشنی والی ہے۔

ووالكفل: اس ك لفتى منى بين ماحب خانت. قرآن پاك كى موره انبیا اور سورہ ص میں جہاں مخلف پنیبروں اور ان کے اوصاف کا ذکر آیا ے وہل ذوالکفل کا نام مجی ندکور ہے اور نیکی و صبر کو ان کی شخصیت کا نمایاں ترین جوہر قرار دیا میا ہے۔ کی بھی متند بافذ میں دوالکفل کے بارے میں کوئی تفصیل میں ماتی۔ مولانا عبدالماجد دریایادی نے عبدنامہ قدیم (Old Testament) اور بعض کت لغت ہے استفادہ کرکے اس سلسلہ میں کھے روشی ڈالی ہے جس کا خلاصہ سے کہ ذوانکفل کے اصل نام کے بارے میں علما کا اختلاف ہے۔ بعض نے انھیں یوشع بن نون، بعض نے الیاس نی اور بعض نے ذکریائی بتایا ہے۔ ایک قول یہ بھی ہے کہ کتعان نام کے جس ہم عصر بادشاہ کو حضور اکرم منطق نے وعوت ایمان وى محى اس كے ليے آب بنت كا كفيل (ضامن) بو كے تھ اور اے آپ نے تحریری طور پر جنت کی کنالت نامہ دے دیا تھا۔ چنانی ای مناست سے آپ کا لقب ذوالکفل برعمیا لیکن رائح تول یہ ہے کہ ذوالکفل كا شار انبائ فى امراكل مى بدان كا اصل نام حرقل ب اور زماند ممنی مدی قبل سے کا ہے۔ 597 قبل کے میں جب بابل کے مشہور تاجدار بخت لفر نے فلسطین پر حملہ کیا تو بزاروں قیدی وہاں سے الایا اور

a- (لبندا فير -a)

مادہ کے علادہ مرکب ذوجہتیں ہوتے ہیں جس میں نتج ایک مادہ تفنی کے بدلے ایک مرکب انفصائی تفنی ہوتا ہے۔ جو آیا ایجائی یا سلی ہوتا ہے۔ جو آیا ایجائی یا سلی ہوتا ہے۔ مقدمات اکبرہ اصغر کی ہیئت سادہ ذوجہتیں کے مائند ہوتی ہو کا ان کے اجزا کی ترتیب میں تدلی کی جاتی ہے تاکہ انفصائی تفنیہ نئے ہو تکے۔ اگر مقدمہ امغر ادر نتجہ ایجائی ہوں تو ہرکب مثنی ہوگا۔ ہوگا در اگر یہ دونوں سلی ہوں تو مرکب مثنی ہوگا۔

(a 
ightharpoonup p) (p 
ightharpoonup q ) (p 
ightharpoonup q ) (p 
ightharpoonup q ) pvr (p 
ightharpoonup q ) pvs (p 
ightharpoonup q ) pvs (p 
ightharpoonup q ) pvs

مركب منق (r⊃s).(p⊃q)(p⊃q)

~qv~

~pv~r

رواجی منطق کے اوائلی و متوسط ادوار میں ووجبتیں کا استعال چھکہ جدایاتی استدال کے ضمن میں کیا جاتا تھا اس لیے اکثر ان کی مدد سے الیے تائج آفذ کیے جاتے جو حریف کے لیے ناخ شکوار محریا تائل تردید موتے۔ اس وجہ سے ان سے بچنے کے لیے اس تم کے استدادلی اعمال

افحیں اپنے ملک می دریائے فامور کے کنارے آباد کیا اور اس آبادی کو کل امیب کا عام دیا۔ ان علی میں معنرت فرقل بھی تھے جو اس زباند ایری ( 594 ق.م.) میں نبوت سے سر فراز ہوئے جبد ان کی عمر تھی سال سے حجادز ہو چکی تھی۔ نبوت سے سر فراز ہونے کے بعد وہ گر قال بلا اسر ایکیوں اور یو خلم کے باخدوں اور حکر انوں کی خدمت انجام دیتے موافقہ بعض اسرائیلی رواجوں کے مطابق وشمنوں نے ان کو شمید کردیا۔ ان بی روایات کے مطابق زوا کھیل کا مزار بغداد میں قریر کھیل میں موانا سید اور صدیوں تک مر بح خلاق رہ چکا ہے۔ اس سلسلہ میں موانا سید مناظر احس ممیلی اور موانا ایوالکام آزاد کی رائے ہے کہ ذوا کھیل در حقیقت کیل وستو کا شراب ہے جو بدھ مت کے بانی گوتم بدھ کا اصل در حقیقت کیل وستو کا شراب ہے جو بدھ مت کے بانی گوتم بدھ کا اصل

ذو جہتیں ( فتیت و متفی، سادہ و مرکب): روائی منفق میں جدایاتی استدلال کی ایک خاص حتم پر کائی بحث ہوئی ہے جے دوجہیں کہا گیا۔ اس میں عام طور پر مقدم اکبر میں دو مشروط تضایا کا ادعا کیا جاتا ہے اور مقدمہ اصغ میں ایک تفنیہ کا جو انفسالی ہو اور جس میں مقدمہ اکبر کے دو تضایا میں ہے ایک حصہ کو دوسرے کے پہلے حصہ سے مربوط کیا جائے اور ان کی مدد سے ایک شبت مجبح افذ کیا جائے۔ یا مجر مقدمہ اصغ میں سلمی انفسائی تفنیہ کا ادعا کرتے ہوئے ایک سلمی متجبح افذ کیا جائے۔ اول الذکر کو شبت اور آخرالذکر کو مثنی ذوجہتی کہتے ہیں۔ دراصل ذوجہتیں الذکر کو شبت اور آخرالذکر کو مثنی ذوجہتی کہتے ہیں۔ دراصل ذوجہتیں قبلی سلموط کیا ایک حم

مثالیں: اگر وہ کے کیا جب سر فرد موگا اور اگر دو خدمت طلق کرے گا تو سر فرد موگا۔

یا دو یکی کے کا یاوہ خدمت خلق کرے گا۔

لبذا بر مال می وه سر خرو بوگا\_ (ساده شبت)

علامتی منطق میں بھی اس جہت استدلال کو میح تشلیم کیا عمیا ہے اور اسے تضیاتی احسا کے دائرہ میں مادی دلالت (نوشتہ 'دلالت' ملاحظہ کیچے) و دیگر علامات کی مدد سے اس طرح کھا جاتا ہے:

ساده شبت a ∪ b (آياه يا ط اور اگر ط تب c) ساده منف a ⊃ b.a ⊃ c (اگره تب ط اور اگره تب c) ع-۱۵- (آيا فير-ط يعني ط فيس ط يغير-ه) 251

لکھا جاتا ہے۔

## نے مائنی نظ نظر اختیار کیا تھا۔

پہلے یہ خیال کیا جاتا تھا کہ ذہنی مریض اسامات نہیں رکھتے
اور زیادہ توجہ اس بات پر دی جاتی تھی کہ ایسے مریضوں ہے لوگوں کو
مخفوظ رکھا جائے اور کری محمرانی عمی ان کی دکھے بھال کی جائے۔ 1793 میں
پاکس (Pinel) نے ذہنی مریضوں پر سے پابندیاں بنا دیں اور ان کو زنجروں
سے آزاد کردیا۔ ریاست ہائے متحدہ امریکا کے ابتدائی زبانہ میں ذہنی
مریضوں کے تعلق سے تمین رویے پائے جاتے تھے۔ بعض مریضوں کو
کسانوں کے ہتھوں بنام کردیا جاتا تھا، بعض کو عدالتیں شہروں سے نکال
دیتی تھیں اور بعض کو عمان خانوں کو بھیج دیا جاتا تھا۔ ذہنی مریضوں کے
لیے پہلا دیاتی پاگل خانہ ولیمسرگ (جو بعد میں دیاست ہائے متحدہ امریکا
کاحصہ ہوگیا) میں قائم کیا گیا تھا۔ انسویں صدی کے اوافر میں ذورو تھی
ڈی (Dorothi Dex) نے بہتر پاگل خانوں کے تیام کے لیے جہ وجہد کی

کلیر و زبیو بیرس (Chifferd W. Beers) نے جو بیبویں صدی کے شروع میں خود ایک پاگل خانہ ہے متعلق تقا۔ اپنے انسوس ناک تجربوں کی روشنی میں شہریوں کے ایک گروہ کو منظم کیا تاکہ ان کی مدو ہے پاگل خانوں میں گائی گلوج کا انسداد کیا جائے اور مریشوں کی دکیے بھال ہو تکے۔ بیبویں صدی میں ذہنی صحت کے مطالعہ کی ابتدا و یحیا (Vienna) ہو تکے۔ بیبویں صدی میں ذہنی صحت کے مطالعہ کی ابتدا و یحیا (Carl Jung) ہو گار انسان میں سب سے زبردست کارنا ہے شکنٹ فرائد (Allicul بیک (Carl Jung) اور آلفرڈ ایڈر (Allicul بیک موجودہ تقی علائے (Psychology) کے تمام طریح فرائد اور اس کے ساتھیوں سے باخوذ ہیں۔

بیرس کی کوشٹوں کے متیجہ کے طور پر 1930 میں ڈئن صحت کی ایک بین الاقوامی کا محراس واشتشن عمر منعقد ہوئی اور ذہنی حفظان صحت کے لیے ایک بین الاقوامی سمیٹی تھکیل کی گئے۔

 جویز کیے گئے جغیں تعلیب دو جہتیں کہا گیا۔ ایک مشہور مثال ہے۔ ماں ایٹ لاک سے کہتی ہوں گے اور ایٹ لاک سے کہتی ہوں گے اور جھوٹ بولوگ نے فوٹ کا اور جھوٹ بولوگ نے فوٹ بولوگ کے اور میں موگا۔ آیا تم کی بولوگ یا جھوٹ بولوگ۔

لبندا آیا لوگ تم سے نداخ ہوں کے یا خدا ناراض ہوگا (مرکب شبت)۔ لڑکا اس کی تعلیب کرتا ہے۔ اگر میں کے بولوں کا تو خدا خوش ہوگا اور اگر جموت بولوں کا تو لوگ خوش ہوں کے۔ آیا میں کے بولوں کا یا جموث بولوں کا۔ لبندا یا خدا جمع سے خوش ہوگا یا لوگ خوش ہوں کے۔

قربی صحت (Mental Health): وسیح تر معنوں میں ذہنی صحت سے مراد الی کیفیت ہے جس میں فوقی اور اطمینان حاصل ہو۔ اس ذہنی کیفیت کے لیے ایسے حالات کی ضرورت ہوتی ہے جن میں اطمینان بخش مخض اور سابق تعلقات مکن جی (محدود اور مخصوص معنوں میں ذہنی حنفان صحت کی اصطلاح اس علم کے لیے استعمال کی جاتی ہے جس کا تعلق ذہنی صحت کی بر قرادی ہے ہے۔

تاریخ: و بنی صحت کی تحریک کی ابتدا یکایک نیس بوتی۔ ائباتی دبنی صحت زیادہ تر تعلیم کے سلط بھی موضوع بحث ری ہے۔ لین اس سے بہٹ کر طب کی ترتی اور اس کی وریافتوں، نیز ساتی بھلائی اور چرسیات کا تعلق خاطر بوحتا میا۔ دبنی امراض ہے دلچیں کی تاریخ بہت غیر واضح اور غیر مسلسل ری ہے۔ بعض ایسے قدیم حوالے بھی مطبح بین بن میں ذبئی بیاریوں کا تذکرہ ہے اور جو موجودہ زبانہ کے ربحان کا تاریخی بید دیتی اور ایسی بھی مثالیس تاریخ میں ملتی بیں کہ لوگوں نے محض اس مگان کی منا پر کہ کوئی خصوص دبنی مرض بھوت پریت کے ماید کا تتجہ ہے اس طرف توجہ نہ کی۔ ایسے افراد پر سان کی رضامندی سے مظالم بھی ڈھائے بیں۔

زہتی مریضوں کے علاج کی جدید تاریخ اضارہویں صدی کے وسط سے شروع ہوتی ہے۔ اس خمن میں چار مختصیتوں کے کارنا ہے تمایاں (Jean ایس جن میں ہے اللہ (Philippe Pinel) اور جین اسکیر ال (William Tuke) کا تعلق قرائس سے ہے۔ وہیم ٹھوک (William Tuke) کا انگلتان ہے اور بنجامن رش (Benjamin Rush) کا امریکا ہے ہے۔ نبتاً کم مشہور مصلح اٹلی کا وی چ فجی (V. Chiarangi) تقا۔ اس سے صدیوں پہلے زہتی امراض کے طاح اور اس کو محصف کے لیے عائم اسلام کے علا

زبنی اختفار کا سبب سیرول بیاریال ہوسکتی ہیں جن کے اپنے جدا جدا اسباب ہیں۔ اس لیے دمائی اختفار کے انسداد یا علاج کے کی عام علاج یا طریقہ کا تعین ممکن خیس۔ وہنی صحت کا شبت پہلو ذہنی صلاحیتوں کی صحت مندانہ نفود نما ہے جو در تنگی اور انسداد ہے مختف ہے کو تک اس کا تعلق ذہنی صلاحیتوں اور خوبیوں ہے ہے نہ کہ تیاری ہے۔ اس میں ایک سولوں کی طاش ہوتی ہے جن کی مدد ہے ذہنی صلاحیتوں کو بیوان کر اٹھیں پروان کی طائی ہوتی ہے جن کی مدد ہے ذہنی صلاحیتوں کو بیوان کر اٹھیں پروان چھایا جائے۔

(Mental Asylums) میں مریضوں کی تعداد کرتی می اور 1960 کے بعد کے برسوں میں بعض معذور خانوں میں مریضوں کی تعداد پہلے کے مقابلے میں آدھی ہوگئے۔ اس کا ایک سب سے تفاکہ مریضوں کو زیادہ آسانی ہے معذور خانوں ہے خارج کر دیا میا اور ان افراد کا کمیونئ سے قرمی ربط قائم کیا گیا تاکہ ان کی دکھے بھال ہو سکے۔ نیز ان کے لیے سکون آور دوائمیں بھی دریافت کی ممکن دہتی مریضوں کی دکھے بھال سرکاری صحت کے اداروں کے دائرہ میں داخل ہے۔

253



راجیوت: راجہ کا بیٹا، ریاست راجیو تانہ کی ایک اہم قومیت ان کا تعلق صحرید ذات سے ہے۔ اپنی تہذیبی روایات کے لیے مشہور ہیں۔ اپنی کو راست سورج دیو تا، جاند دیو تا اور اگنی دیو تا کی اولاد گروائے ہیں۔ ان می را طور ، یادو، سسوؤیا، چو بان وغیرہ مشہور ہیں۔ اپنے خاندان اور خاندان روایات پر انعیس بڑا فخر ہے۔ عام طور پر راجستھائی بولئے ہیں۔ کہا جاتا ہے روایات پر انعیس بڑا فخر ہے۔ عام طور پر راجستھائی بولئے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ وسطی ایشیا ہے آئے تھے اور ترک قبیلوں سے ان کا تعلق تھا۔

راچو تانہ اور اس کی اطراف کے علاقوں میں ان کی چھوٹی و بری
ریاسیں ساقویں صدی ہے قائم ہیں۔ 1616 تک راجید توں کے تقریباً تمام
خاندان اور ان کی ریاسیں مفلوں کے تحت آگئیں۔ اکبر اور جہا گیر نے
راجیوت شخرادیوں ہے شادی کی اور انھیں ملکہ بنایا۔ مبغل دور حکومت میں
راجیوت بڑے برے عہدوں پر قائز رہے اور کئی فوجوں کی کمان ان کے
راجیو میں رہی۔

مغل سلطنت کے زوال پر ان کے اثرات پورے وسطی ہند میں پہل مکئے تنے لیکن انبیویں صدی تک مر ہوں، سکیوں اور چر بعد میں اگریزوں نے اشھیں بیچے و تعلیل دیا۔ راجستمان کے اندر چھوٹی بری آزاد ریاستیں قائم رہی جو آہتہ آہتہ اگریزوں کے تحت آگئیں اور دیمی ریاستیں بن شکئی۔ 1947 میں ہندوستان آزاد ہوا اور دیمی ریاستیں ختم ہو کی تو راجستمان کی تمام ریاستوں کو طاکر ایک صوبہ راجستمان کا تمام کیا گیا۔

راس لیلا: یه رقص کرش، رادها، کویوں اور کوانوں کا ہے۔ کہتے ہیں کہ اس علم و فن کے موجد کرش ہیں اور یه ایک استفادہ ہے جس سے ملبوم روح کا وصال ہے۔ ست چت کویاں ہیں اور آئند سروپ فود کرش ہیں اس رقص ہیں جسوں کا لماپ (روح کا وصال) مرور حاصل کرتا ہے اور بچدا نئد روپ افتیار کر لیتا ہے۔ کوکل بندراین سری کرشن کرتا ہے اور بچدا نئد روپ افتیار کر لیتا ہے۔ کوکل بندراین سری کرشن کرتا ہے دیے جسائی وصال ک

لذت سے تعبیر ہوتا ہے۔ بھت (معتقد) اس کو اینے عقیدہ سے لاقانی سرور اور حق کے وصال کا منہوم لیتے ہیں۔ عقیدت مندی کی زمین بر راس لیلا کے رقص اور سرور اس کی عطا و میربانی مانتے ہیں۔ جب اس کی نظر محرم نہیں ہوتی لطف میسر نہیں آتا۔ بے غرض عقیدت سے عشق ک مزل نمات ماصل ہوتی ہے۔ ہر وقت اور ہر بیکد موجودہ سر کرشن (حق) کی بانسری کی مر لطف مسرت انگیز آواز صفائی قلب پیدا کرتی اور دنیاوی غم ے آزادی بخشق ہے۔ اس کے نام کا ورد اور اس یر ست ہو کر رقص عشاق کا محبوب مشغلہ ہے۔ غرور، نحوت، غمید و شہوت اور دنیاوی حرص ے نجات ملتی ہے۔ یہ بھل رقص خودی کو ترک کرے ضدا میں جذب مو جانے کا طریقہ ہے۔ روحانی تشریحات اور اشغال میں براروں چھڑیوں والے کول اور راوها کندلنی توجہ کے مرکوز ہونے، محذوب اور سالک کے كيف اور عابد ير باطني سرورك حالت طاري كرنے كے ليے به ايا اراس لیلا روائی جاتی ہے۔ وکش موسیق کے ترنم رقص عال اور سری کرش ے متعلق قصوں پر منی کیف آور نظمیں ہیں۔ شرید بھاگوت کے دشمکند ك 29 ي 33 كك في اوهائى بافي ايواب من ندكور بين اس شاعرى من عشقيه كلام، منائع بدائع، نثر نكارس، علم تصوف اور موسيقي جس ك 3 ص ہیں ہندی شعرا کی محبوب و پیندیدہ صنف ہے۔

را کھی: اس تہرار کو رکشا بند سن اور شراونی بھی کہا جاتا ہے۔ یہ تہرار ساون مینے کی ہونم کو منایا جاتا ہے اور اس کو بدی اجمیت دی جاتی ہے۔ یہ بالعوم برجموں کا تبوار کہلاتا ہے۔ گر اپنی تعلیم و تربیت سے جنیو یا زنار کو استعمال کرنے والے سب تی لوگ ہر سال این ند جبی کر موں کی پائیزگ کے کے لیے ویدوں میں بتائے ہوئے طریقوں کے مطابق رسم اواکر کے است زنار بدل ویتے ہیں۔ زنار تمن تاگوں سے ند جبی روایت کے مطابق تیار کیا جاتا ہے۔ یہ تین تاگوں سے ند جبی روایت کے مطابق تیار کیا جاتا ہے۔ یہ تمن تاگ اس امر کی یاد ولاتے ہیں کہ ان کے وحہ تمن

قرضے ہیں۔ وہ تاؤں کا قرضہ، رخیوں کا قرضہ اور اپنے آبا و اجداد کا قرضہ اور اپنے آبا و اجداد کا قرضہ اور ان کا فرض ہے کہ بیشہ اپنے نیک کردار ہے ان قرضوں سے سکدوش ہونے کی سمی کرتے رہیں۔ ای ون رخیوں نے اسروں کے راجہ کی کو ہر طرح سے محفوظ رکھے کے لیے ان کے ہاتھ میں انجی ہاتھ میں اسے بھائیوں کو اپنی مفاظت کے لیے ہاتھ میں راکھی بہناتی ہیں۔
راکھی بہناتی ہیں۔

رام چندر بی : مشہور اجہ رکھو کے فرزند اُن اور اُن کے بیخ مہداجہ دسر تھ کو چار اُڑ کے بیخ مہداجہ دسر تھ کو چار اُڑ کے ہوئے۔ ان کے نام رام، کشمن، بحرت اور شرو گفن تھے۔ بینا پی بھوان رام چندر بی کی زیم گی کے طالت روحائی بھیرت رکھنے والے رشیوں نے بڑے ایجے بیرائے میں تحریر کیے ہیں۔ بالخصوص والمسکی اور سمی دائل نے بہت شہرت حاصل کی ہے۔ ان کو ہندو بڑی عقیدت کے ساتھ بیشر پڑھتے ہیں۔ والی زندگی اس نمونے پر ڈھالنا جاتے ہیں۔

سرى رام ابھى كم سن بنى تھے كه ان بى دلوں رشى وشوامتر، راجہ دسر تھ کے بیاں اس لیے آئے کہ رام اور تکھمن دونوں شنم ادوں کو ابنے ساتھ لے جائیں تاکہ وہ راکضوں کے حملوں سے ان کو محفوظ رکھ كر ان كے يكيد كى حفاظت كرير وشوامتر كے ساتھ جاكر رام نے وہاں کی ایک بوے بوے راکشوں کو موت کے گھاٹ اٹارار یک فتم ہونے کے بعد رشی وشوامتر ان کو جنگ بور لے گئے جہاں سیتابی کا سویم ہورہا تھا۔ تمام دنیا کے نتخب سور اوّل کی محفل میں جگوان مخطر کا برا بھاری وهنش رکما ہوا تھا۔ راجہ جک نے عبد کیا تھا کہ جو مخض اس وهلش کو افعاکر ڈوری باندھے کا اس سے سیتا جی کی شادی ہوگی۔ وہ اتنا وزنی تھا کہ تمن سو قوی بیکل لوگوں نے بوی مشکل سے اس کو وہاں لاکر رکھا تھا۔ بموان سری رام نے اس دهنش کو دیکھتے دی افغاکر اس پر ڈوری چھا دی اور مھنے کر بیوں چے ہے اس کے دو کلزے کردیے۔ سیناتی صورت وسیرت میں ہر طرح سری رام کے قابل تھیں۔ رام نے دهنش توڑ کر ان کو حاصل کیا۔ تھوڑی دیے میں پر شورام سے ما قات ہوئی جھوں نے اکیس مر تبه کشتریوں کے خاندانوں کا خاتمہ کیا تھا۔ رام نے ان کے اس بوسے ہوئے زعم کو بھی ختم کردیا۔ اس کے بعد اسے والد کے کیے ہوئے وعدہ کو می ابت کرنے کے لیے انھوں نے جودہ سال تک صرف جنگوں یں ای گزارا۔ اگرچہ میاراجہ دیر تھ نے اٹی بوی کیکئ ہے ماج آگر ایا

وعدہ کیا تھا پھر ہمی مداتت کی بابندی سے بندھے ہوئے تھے۔ ای لیے رام نے سر تعلیم فم کیا۔ افول نے جان سے پیارے رائ، وحن دولت، ماں پاپ، رشتہ دار، دوستوں اور محلوں کو چھوڑ کر اٹی ہوی اور بھائی کے ساتھ بن کو مطلے مجے۔ بن میں پنج کر بھکوان رام نے مشہور راون کی بجن کو بدصورت کردیا۔ اس لیے کہ اس کی عقل بہک عمی عقی اور ان سے شادی کرنا جا ہتی تھی۔ اس کی حمایت میں بہت سے راکھس مثل کمر، دوش، رن شرا وفيره آئے ليكن سرى رام نے ان سب كو اسے تير كمان ہے بار ڈالا۔ مختف متم کی مشکلات کا سامنا کرتے ہوئے جنگلوں میں زندگی بسر كرتے رہے۔ جب راون كو سيتاجي كي خوبصورتي وغيره كا حال معلوم ہوا تو اس کا دل بے قرار ہو میا اور باریج راکشس کو ایک سنبری برن کا بدن اهتیار کرواکر رام کی کٹیا کے پاس مجوا دیا۔ رام نے اس کا پیچا کیا۔ وہ آست آستہ سری رام کو بہت دور لے گیا۔ آثر می رام نے اینے تیر كمان سے اس كاكام بورا كرديا۔ جب رام جنگل مي دور نكل مح تو كشمن کی فیر حاضری میں راکشس راون بھیڑے کی طرح جنگ کاری بیتاجی کو لے بھاگا۔ اٹی بران پیاری سیائی سے چیز کر رام ان کو ڈھونڈ نے کے لیے اسے بھائی تکھمن کے ساتھ جنگوں میں محوجے رہے۔ اس سے انھوں نے یہ سیکما کہ عور توں کے لگاؤ سے انسان کی ایک حالت ہوتی ہے۔ راستہ یس بہت بوا بر ندہ جنابو ملا وہ زخی ہو کر وہاں بڑا ہوا تھا۔ یہ سیتاجی کو راون ے چیزانا جاہتا تھا محر راون نے اس کی ایس جان بلب حالت کردی تھی۔ جٹایو کی آخری رسم خود اے باتھ سے اداکر کے جب آعے بوصے تو شری ے آشرم پر پہنے اور بھٹی میں مست اس مورت کے کہنے پر سروبو وغیرہ بندروں سے دوستی ہوسمی اور شریع کی خاطر اس کے بھائی اور دشن بالی کو ایک عی تیم کا نشانه بناکر مار ڈالا۔ جب عمریو کی مدد اور بنومان جی ک قابلیت سے بینائی کا بعد لگ عمیا تو بندروں کی فوج کے ساتھ سندر کے کنارے پیچ مجے اور پہاڑوں کی بے شار چوٹیوں سے سندر کو باٹ کر ایک الل تقیر کیا اور و معیدن کی ملاح سے سربو جاموان، انگد، نیل، جومان وفیرہ کے مانند جری اور جگہر بہادروں کو اور تمام بندروں کی فوج کو ساتھ لے کر سری رام نے لنکا بر دھاوا کردیا۔ لنکا تو بنوان جی نے پہلے عی جا دی تھی۔ وہ سینائی کا یہ معلوم کرنے کے لیے آئے تھے۔ اور اب بندروں نے لنکا کے تقریباً تمام مقامات کو عمیر لیا اور توزیموز شروع كردى۔ يد ديكه كر راكشول كے راجہ راون نے الى فوج كے بہت ہے السرول كو مقابله كرنے كے ليے روائد كيا۔ الك كے بعد الك مارے حاف

توشم کے لوگوں، روہتوں اور وزیر کو ساتھ لے کر اور بھکوان رام کے كراؤں اين سر ير دكھ كر ان كى قدم يوى كے ليے شر سے باہر جل ویے۔ برہمن ویدوں کے معرول کو خوش الحانی سے گاتے جاتے تھے اور ج ومع كرسب لوك طفے كے اور بوى سرت سے ان كے درشنوں كے ليے ب قرارے ہورے تھے۔ سری رام کو دیکھتے بی جرت ب مال ہو گئے۔ آ کھول سے آنسو کی دھار بہدری تھی اور وہ سری رام کے قدموں بر گر جے۔ انھوں نے سامنے کمڑاؤں رکھ وی اور ماتھ جوڑ کر کھڑے ہوئے۔ سرى رام نے است دونوں ماتھوں سے بجرت كو كركر دل سے جاكا ليا اور اینے آنووں سے بجرت کو نباا دیا۔ اس کے بعد سینائی اور تکشمن بی کے ساتھ بھکوان سری رام نے برہمنوں اور بروہتوں کو نمسکار کیا اور تمام ریایا نے سر جماکر سری رام کی قدم ہوی گا۔ سب عور تیں این مالک کے بہت ونوں کے بعد ورشن ہونے کی وجہ سے پھولوں کی بارش کرنے لکیں اور سرت سے نامنے لکیں۔ اس وقت مجرت جی نے سری رام کی کھڑاؤں لیں۔ و معیفن نے چنور، سریو نے بھھا اور سری جنوبان جی نے سفید چھتر پر لیا۔ شرو محن نے تیر کمان اور ترکس۔ سیتاجی نے مقدس یانی سے مجرا ہوا برتن اشا لیار انگد نے سونے کی تلوار اور حامبوان نے وحال لے لی۔ ان لوگوں کے ساتھ سری رام چیک ومان میں مجر سوار ہو گئے۔ جارول طرف سے عور تیں پیٹے محتی اور بھاٹوں نے تعریف و توسیف بیان کرنا اور گانا شروع کیا۔ اس وقت بھیک ومان کی شان و شوکت عدیم الشال تھی اور مان سے ماہر۔ اس طرح سری رام بھائیوں کی التی قبول کرکے اجود مسا میں واعل ہوئے۔ اس وقت سارا شہر سرت سے ویوانہ ہورہا تھا۔ راج محل میں وافل ہو کر سری رام نے ماتا کو شلیا اور دوسری ماتاؤں، گوروجی، دوستوں اور اے چھوٹوں ہے حسب مرات ان کی تعظیم کی۔ ماناؤں کا یہ حال تھا کہ کی نے مروہ جم میں جان ڈال دی ہو۔ وہ یکدم سرت سے چولی نہیں ساتی تحیس اور انھوں نے سری رام کو اپی گود میں بھا لیا اور اسے آنسو سے ان کو نہلا دیا۔ ان کا تمام غم دور ہو عمیا۔ اس کے بعد کورو وسعم نے ماروں سندر کے یانی سے ان کو عشل کرایا اور سر کے بالوں كے جنا اتروا دىد اس طرح نها دحوكر سرى رام نے اچھے كيزے زيب تن کیے۔ پیولوں کے بار پینے اور زیورات سے ان کا سار بدن علیا گیا۔ جاگی جی اور سب بھائیوں نے بھی خوبصورت بوشاکیں پہنیں اور زبورات سے خود کو سیلا۔ مجرت کی نے ان کی قدم ہوی کرے التجا کی کہ سر ک رام راج سکیامن پر پیٹے کر سب کو عزت بخشی۔ اس طرح سری رام ک تاج

ے اس نے اسے ببادر مے میک ناتھ کو بھیما اور پھر اسے فیر معمولی اور لا الى بعائى كميد كرن كو الرف ك لي رواند كيار جب راون ف ويكما اس کی فوج تو بری طرح ماری جاری ہے اور اس کا خاتمہ ہوا جارہا ہے تو وہ خود فعسر سے چور ہوکر چیک وہان (جوائی جباز) پر بیٹھ کر اینے بہت تیز تیروں کی بوجھار شروع کردی تو سری رام نے راون سے کیا او ذلیل راکشس تو کتے کی طرح میری فیر طاخری میں بیتاجی کو جراکر لے آبا۔ تونے برائی کی حد کردی۔ تیرے ماند بے شرم اور بے فیرت اور کون ہوگا؟ جیسے موت کو کوئی ٹال نہیں سکتا اور کیے ہوئے کام کا پھل لمے بغیر نہیں رہ سكا، اى طرح آج من تيرے كے بوئے اعمال كا كھل چكھاتا بوں۔ اس طرح راون کو بینکارتے ہوئے سری رام نے ایے تیر چھوڑے کہ سخت لوے کی ماند اس کے جم سے خون سنے لگا اور وہ دس منھ سے خون امکنا موا وہاں سے کر بڑا اور مر کیا۔ وہاں کے لوگ رفح و غم سے دینے علانے ملے۔ مندودری راون کی بوی کئی عورتوں کے ساتھ لٹکا ہے نکل برس اور میدان میں پنچ گئیں۔ انموں نے دیکھا کہ ان کے سب رشتہ دار مجمن کے باتھوں بلاک ہوکر بڑے ہوئے ہیں تو وہ زور زور سے رونے لکیں اور كينے لكيس مواى آج ہم سب بے موت بارى كئيں۔ ايك دن وو تما جب آپ کے خوف سے ماری دنیا کانچی محی۔ آج وہ دن آگیا ہے کہ آپ ک آخری رسم اوا کرنے کے لیے بھی کوئی نیس ہے۔ آپ نے یہ نیس سویا کہ بیتاجی جیسی باکیزہ مورت کو جرا کر لانے کا کیا حشر ہوگا۔ یہ سب آب کی نامجی کا چل ہے۔ اس وقت سری رام نے و معیش سے کہا کہ جگ میں بارے مجے تمام راکشوں کی آخری رسم اسے خہی طراقہ یہ انجی طرح ادا کروا دی جائے۔ اس کے بعد رام نے اشوک باتکا کے آشر میں بیتاجی کو دیکھا جو ان کی فرقت میں بے حد کزور اور لاغر ہو گئی تھیں۔ بیتا بی کو اس حالت میں دکھے کر رام کا دل بھر آیا۔ سیتاجی بھی سری رام کے درشن کرکے بے حد سرور ہو گئیں۔ سری رام نے ای وقت و تعیفن کو لکا کی حکومت سونب دی اور سینائی، مجمن، مگریو اور ہنومان جی کے ساتھ چیک وہان پر سوار ہو گئے۔ اس طرح چودہ سال ختم ہونے کے بعد انھوں نے اینے وطن کی راہ لی۔ جب بھوان رام کو معلوم ہوا کہ مجرت جی مرف كومتر من يكا مواجوكا دليا كمات بين. درخون كى جمال زيب تن كرتے يں اور زين ير كماس بجاكر سوتے يں سركے بال بوها ركھ بي تو ان کو بوا رقح موا اور ان کی مالت کا خیال کرے سری رام کا ول مجر آیا اور جب بجرت کو معلوم ہوا کہ میرے بوے بھائی سری رام جی آرہے ہیں

يوشى كى رسم انجام يائى اور رام راج شروع بو حميا-

مباراج سرى رام نے منان حكومت الن باتھ مى لينے كے بعد الن كا يور اللہ كرديا اور خود الن كي بيارى رمايا كو مرور كرتے ہوئے الن وزرا كے ساتھ رياست كى ديكي بيارى رمايا كو سرور كرتے ہوئے الن وزرا كے ساتھ رياست كى ديكي بمال كرنے گئے۔ اس وقت بہشت كو بھى شرائے والى اجود هيا امن اور ثانتى سے جملا رى تتى اور الن تشمى بر فتح بانے والے بوے سے بوے يور كى رہے تھے۔

ہوگ واسطنے ایک ظلیات تعنیف ہے جو عام کیروں کی صورت میں کئی مئی ہے۔ ایک ہی تعور بار بار عقف می کے شامرانہ حمیل میں دبرایا جاتا ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ معنف غیر معمولی شاموانہ حمیل میں معمور ہے۔ الفاظ اوساف سے متعف تھا۔ ہر شعر کائل شاموانہ حمیل سے معمور ہے۔ الفاظ کا انتخاب موزوں ہے یہ ایج پڑھنے والوں کے اندر ابھان پیدا کرتا ہے۔ اس کی شاعری سنتکرت کے اعلیٰ ترین شاعر کالی داس سے کمی طرح کم نہیں

یوگ واست میں بتاایا گیا ہے کہ راجہ وسر تھ کے شہراوے رام جب چاروں طرف سیر و تغریج کرے گر واپس آئے تو ان کے دل می دنیا کی ٹاپائیداری اور اس کی بے شار برائیوں کے خیالات آئے گلے جس کے باعث انموں نے بہت رنجیدہ رہنا شروع کردیا تھا۔ بالآخر راجہ دسر تھ کے کہنے پر رشی وست منے نے اپنے فلف کی بالنصیل وضاحت کی اور ان سوالات کا جواب دیا کہ یہ دنیا کیا ہے؟ اس کی مخلیق کس طرح

ہوئی ہے؟ زیمگی کیا ہے، اس کا مین مقصد کیا ہے اور وہ کس طرح ماصل
کیا جا کتا ہے؟ رقی وسطنے نے کہا کہ یہ دنیا اور تمام کلو تات خیال ہیں۔
یہ سب چزیں ایشور کے من سے تحلیق پاتی ہیں۔ جس کو برہا کہتے ہیں۔
یہ دنیا جس میں سمندر، پہلا، دریا، سورج، چاند وغیرہ ہیں یہ سب ہارے
من سے ای طرح پیدا ہوتے ہیں جس طرح ہارے خواب کی ستیاں
مدے من سے بی ہوئی ہوئی ہیں۔

جمارے من اور برہا کے من کی تبدیں آتما یا برجد کی ہتی اللہ اللہ برجہ کی ہتی کو چہرائد کہا جاتا ہے۔ اس میں بے شار طاقتیں موجود ہیں۔ دیا کو بنانے اور برباد کرنے کی بھی طاقت ای میں ہے جو اس سے الگ نیس ہے۔ اس میں رہ کر اس کو بنائے، چلانے اور برباد کرنے کا کام کرتی ہے۔ انسان کے اغر جو آتما ہو وہ بی برجمہ ہے۔ اس کے موات اور کوئی دوسری ہتی نیس ہے۔ سب سکھ دکھ من کی طالت پر مخصر ہوتے ہیں اور قید اور آزادی بھی من کی کرامت ہے۔ ای طرح پیدا ہونا، تندرست رہنا اور مرتا ہے سب من کے کھیل ہیں۔ مکان و زبان بھی من کی طالوں کے نام ہیں۔ انسان اپنے من کو قابو میں کرکے سب چھ کر سکتا ہے۔ وہی برما، ایشور اور برجمہ بھی بن سکتا ہے۔ یعنی من جب خیالات سے بری، شرات اور پاک صاف ہوجاتا ہے۔ تو وہی برجمہ ہوجاتا ہے۔

یوگ واست میں نروان حاصل کرنا ہی انسان کا سب سے برنا متھد ہٹایا گیا ہے اور اس کے حاصل کرنے کے طریقہ کو ہی ہوگ کہا گیا۔ وہ ہوگ نہ کورہ ذیل طریقوں سے عمل عمی لایا جاسکتا ہے: ایک سے ہے کہ زندگی کے ہر حال عمی سے خیال مغبوط کیا جائے کہ اس دنیا عمی صرف ایک میدائنہ برہمہ کے سوائے اور کی کی ہتی نہیں ہے۔ یہاں جو پچھ بھی ہو وہ برہمہ ہی ہو ایک اس خواہشات کو ترک کرک مرف ایک آرزو رہے کہ آتما کا ساکشات کاریا تحقق ہوجائے۔ جب من کو بالکل کی آرزو رہے کہ آتما کا ساکشات کاریا تحقق ہوجائے۔ جب من کو بالکل ناکر کے مرف برہمہ سے اتحاد حاصل ہوجاتا ہے توہ وہ جیون کمت کہاتا کی اور اس کو کی حرف برہ کی اور میں بھی ضرورت کے ہوائی زیردست حصہ لیتا ہے اور زندگی اور موت کے چکر سے مجھوٹ جاتا ہو ایک انداز بردست حصہ لیتا ہے اور زندگی اور موت کے چکر سے مجھوٹ جاتا ہے۔ یہ اس کے افتیار عمی ہوت ہو ہا کہ دو اپنی انفرادیت کو قائم رکھے یا حسے میں جذب ہوجائے۔

وستعلم نے اپنا فلفہ رام چدر جی کے سامنے بہت ی مثالوں

ك ماتد قص سات موئ اور اين اور دومرون ك تجرب مان كرت

ہوئے پیش کیا تھا جس کی وجہ سے تعنیف ہوگ واستعد کی مخامت بوء می ہے۔ اس قلفہ کو بوی کیموئی کے ساتھ سننے اور سمجنے سے رام چدری میں ایک نی روشی آعمی اور وہ ای وقت اسے فرائض پر قائم ہو گئے۔ اور رفی وشوامتر کے ساتھ جاکر ان کے یکیے کی مفاعت کرنے کے لیے

بوع واستعند میں تقدیر اور تدبیر کے مسئلہ یر بھی کافی روشنی ڈالی منی ہے کہ جو لوگ تقدیر کے بجروسہ بیٹے رہے ہیں وہ لوگ محض یو توف ہی۔ محنت کے بغیر اور عقل کو استعال کے بغیر زندگی میں پکھ بعی نصیب نہیں ہوتا اور نہ انسان دنیا میں کس متم کی مادی یا روحانی ترقی كرسكن ب ند نجات حاصل كرسكنا بيد برشارته يا محت اور تدبير ونيا بي ب کھ دینے والی چز ہے اور تقدیر تو اپنی محت کے کیے ہوئے اعال کا مچل ہے اور اس کے علاوہ کھے نہیں۔ اس کے برعس جو لوگ ہاتھ پر ہاتھ ر کو کر کابلوں کی طرح یہ سمجھتے ہیں کہ ایشور عی ان کی ضروریات کی سمحیل كروك كا وه لوك افي زندگى كو برباد كردسية بين اور زندكى وكه عن بر

رائل اکاوی آف آرٹس: برمانہ کے فون ک اکادی مے ساری دنا میں شرت ماصل ہے۔ اسے بادشاہ مارج سوم نے 1768 میں قائم کا تھا۔ اس کے پہلے صدر سرجو شوارینو لڈس تھے۔ خود بادشاہ نے اس اکادی کے پہلے 36 ممبروں کا انتخاب کیا تھا اور کل ممبروں کی تعداد 40 مقرر کی تھی۔ اس کے بعد اگر کوئی جگہ خالی ہوتی تو خود اس کے ممبر نا ممبر صفتہ۔ 1867 سے اس انتخاب میں ممبروں کے علاوہ معاون ممبر مجی حصہ لیتے ہں۔ اس اکادی کا مقصد پرطانے میں فنون لطیفہ کو فروغ دینا تھا۔ اس کی سر مرموں میں ایک اہم چنے یہ ہے کہ یہ ہر سال مصوری کی دو نمائش منعقد كرتى ہے۔ ايك من برائے استادوں كى تصورين ركمي جاتى جن اور ایک میں نی تصوریں۔ یہ فنون لطیفہ کا ایک اسکول طاتی ہے جس میں تعلیم مفت دی جاتی ہے۔ 1861 سے اس میں لڑکیوں کو بھی واقل کیا وانے لگا۔ یہ نمالتوں کے وربعہ اور دوسرے طریقوں سے فلا جمع کرتی ہے جس سے ان فاکاروں اور ان کے خاندان کی مدد کرتی ہے جن کی مال مالت احجی نیس ہوتی۔ اس کے علاوہ اعلیٰ تعلیم کے لیے وظیفے اور انعابات بھی ویتی ہے۔

ریا: رہا کے اصل معن زیادتی اور بوموری کے بیں لین اصطلاح فقہ میں اس زیادتی کو کہتے ہیں جو قرض کی اصل رقم بر لی جاتی ہے۔ یعنی دائن ایک معین رقم ایک معید دت کے لیے قرض دے اور اس دت کے موض اسنے اصل کے علاوہ مزید کھے رقم وصول کرے جس کے مقابل کوئی موض لیں ہے۔ اے ربوا بھی کتے ہیں۔

جافی عرب جو اس طرح کا ربوی کاروبار کرتے تھے وہ بعید وی تنا ہے آج کل سود کہتے ہیں۔ جرت کے آخوی سال فح کد کے موقع یر حرمت سود کی کلی آیتی نازل ہوئیں۔ معاشرہ سے ایک پُخ کرفتہ لعنت كو فتم كرنے كے ليے بقدر فئ آيات حرمت سود كا زول بوار يبال تك كر جة الوواع کے موقع بر حضور اکرم علی نے اپنے خطبہ میں رہوی لینی سودی کاروبار کی بیمسر ممانعت فرمادی کیونک خدا کا قانون فطرت یمی ے ک سود اخلاقی، رومانی، معاشی اور ترنی ترتی میں نه سرف مانع بوتا ہے بکہ تؤلی کا ذریعہ بنآ ہے۔ اخلاقی اور ردحانی حثیت ہے دیمیں تو یہ بات بااک واضح سے کہ سود خود غرضی، بنل، سنگ دلی، جیسی منات کا نیج سے ادر اس کے بر تکس فیر سودی معاملات کرنے سے فاضی، ہدردی، فراخ دلی اور عالی ظرنی جیسی صفات پنیتی ہیں۔

ریا کی دو تشمیں میں۔ رہا النب تو وی ہے جو رہا جابلت کے ہام ے معروف ہے۔ یعنی قرض و ادھار یر نفع لینا اور ریا الفسل کی حرمت صنور اکرم سکتے نے درج زیل ارشاد میں فرمائی ہے۔ سون سوا کے بدلے، وائدی وائدی کے بدلے، گیبوں گیبوں کے بدلے، مجور مجور کے بدلے لیا جائے تو اس کا لین دین برابر سرابر ہونا جائے۔ اس میں کی بیش یا ادھار رہا قرار یاتا ہے جس کے عمناہ میں لینے والا اور دینے والا دونوں برابر بین (می بغاری)۔

سود کی حرمت پر آئمہ و فقہا کا اجماع ہے۔ قرآن پاک کی آٹھ آبوں اور جالیس احادیث بوی می صراحت و شدت کے ساتھ سودی کاروبار اور لین وین کی ممانعت وارد ہوئی ہے۔ واضح رے کہ ربوی معاملہ کو تھے اور تھارت کے میل نہیں قرار دے کتے۔ اُٹے اور سود میں بیادی فرق معاوضہ کی صحت کا ہے یعنی اصل سے زائد جو رقم لی جاتی ہے اس کا بل و معاوضہ کیا ہے اگر اس کے مقابلہ میں کوئی ایس چے ہے از روئے شریعت و عقل معاوضہ کہا جاتا ہے تو وہ زیادتی منافع سیج یعنی تحارت میں ہو کی ورنہ سود۔

د مالت: دیکھیے نوسہ

دودھ پاکیں۔ باپ پر دودھ پانے والیوں کا کھانا کیڑا وستور کے مطابق لازم ہے"۔

فدكورہ العدر آیت کے مطابق امام شافعی کے نزدیک مدت رضاعت دو سال ہے محر امام ابوطید کی رائے ہے کہ ذھائی برس كل بچ كو دورد بالیا جاسكا ہے۔ اور اگر بچ اس مدت میں كى اور مورت كا دورد في لي لے تو اس سے حرمت رضاعت ابت ہوجائے گی۔ اس ليے علا و فقبا في مدت رضاعت کے بین :

(1) اوئی مت ویده سال، (2) اوسط مت دو سال، (3) انتبائی مت و دا سال، (3) انتبائی مت و دا سال مت و مساحت کا سطلب ید ہے کہ مرضعہ مورت سے اس بچ کے دو تمام رشح حرام ہوجاتے ہیں جو قرابت نب سے حرام ہیں (یعنی شلا دو اس سے نکاح فیس کرسکا)۔ امام شافی کے زدیک بچ پانچ بار دورہ پی کے تو حرمت فابت ہے محر امام الوضیفہ کی رائے کے موافق ایک بار کے بینے سے عی حرمت فابت ہو ماتی ہے۔

رضوان : ﴿ يَكِيمِ بِنَتِ ـ

رفاکل (Raphael, 1483-1520) : نتاہ تانیہ کے سب سے بوے فن کاروں میں ہے ایک تھا۔ یہ صور جوانی سائق اجانیہ کے سب (Giovanni کا لوگا تھا۔ اس کا اصل نام رفا کموسیز ہے (Retfaello Sanzio) تھا۔ 1494 میں اس کے والد کا انتقال ہوگیا۔ رفائل کے ابتدائی طالات کا پتا فیسی چانے۔ 1500 ہے اسے مصوری کا کام ملنا شروع ہوگیا تھا۔ اس وقت اس دور کے دوسرے دو سب ہے بوے فنکار لیونار ڈو فی اور ہا کیکل المجیلو مقے۔ 1500 ہے 1510 کا دور اعلی نشاۃ تانیہ وکیلی ترین تخلیقات پٹی کیں۔ تھے۔ 1500 کی اور ماکیکل المجیلو نے اپنی اعلیٰ ترین تخلیقات پٹی کیں۔

1504 میں رفاکل طور لس گیا۔ یہاں کے استادوں سے جتا ممکن تما سیکما۔ اس زبانے کی تصویروں اور ڈرائنگ سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس نے کس تیزی کے ساتھ سے خیالات کو اپنیا۔ لیونارڈو کی تصویر موتایزا سے اس نے تصویری بنانے کی ٹی بختیک سیکمی۔ بائیکل الجیلو کا اثر اس ک ڈرائنگ میں طاہر ہوتا ہے جس کی شکلیں بہت مجیدہ اور طاقور نظر آتی ہیں۔ اس کا 1508 میں رفائل روم والیس آبا۔ لیب جولیس دوم اس زبانے

1508 می رفائل روم وائی آیا۔ پوپ جویس دوم اس نانے میں اپنے کل ک سے مرے سے تو کین کروا رہے تھے۔ اسے پہلے کرول

ر شوت: وه معادف جو کی فرض یا داجب کام کی انجام دی کے لیے نقدی یا دوسری کی شکل میں وصول کیا جائے۔ اس کے علاوہ اپنے عہدہ و منصب کی بنا پر بلا انتحقاق کوئی ناجائز مفاد حاصل کیا جائے تو وہ بھی رشوت بی کی تعریف میں داخل ہے۔ رشوت کی معروف قشیس تمن میں:

- (1) ذاتی رشوت: جو کوئی فرد ذاتی ضرورتوں کی محیل کے لیے ادا کرتاہے۔
- (2) اوارتی رشوت: جو تجارتی اور صنعتی اواروں کی طرف سے حکام وقت کی خوشنودی حاصل کرنے اور ناجائز مفاد اٹھانے کے لیے متعلقہ السروں کو پہنچائی جاتی ہے۔
- (3) سای رشوت: جو اقدار و افتیار کے حصول یا تحفظ و بھا کے لیے مختلف مراعات کی علل میں لوگوں کو دی جاتی ہے۔

رشوت كالين دين شرعاً حرام، اظافاً ظلم اور تانونا جرم باس بات پر اجماع است ب كه رشوت كالينا اور دينا قطعاً حرام ب اور
تانونی طور پر بحی رشوت كالينا اور دينا جرم ب- عام طور پر مشہور ب كه
اپنا حق وصول كرنے كے ليے رشوت دينا جائز ب- يہ محج نبيس ب- اگر
كوئى كى كا حق اوا نبيس كر رہا ہے يا اس پر ظلم و زيادتى كر رہا ہے اور كچه اوا
كے بغير نجات ممكن نبيس تو ايس مجورى كے عالم عمل اسے اپنا جائز حق
وصول كرنے كے ليے جو كچه ديا جائے گا وہ بحى رشوت ہوكى كين الى
رشوت دينے واللا كروہ و معذور سجھا جائے گا۔ محر لينے واللا بدستور حرام كا
مر محل ہوگا۔ آن كے زمانے على كوئى قائدہ اشانے ياكوئى كام نكالئے ك

رضاعت: شرخوار بی ایک خاص وقت میں اپنی بال کے علاوہ کی اور مورت سے دودھ پی لے اسے رضاعت کتے ہیں۔ نتی اصطلاح میں اس سے مراد رشتہ ہے جس کی منا پر دودھ شریک بھائی بہنوں کا باہمی نکاح تاجاز ہے اور تمام وہ رشتہ دار جو حقیق بال اور باپ کے تعلق سے حرام ہوجاتے ہیں۔ موت میں، رضائی بال اور باپ کے تعلق سے بھی حرام ہوجاتے ہیں۔ قرآن سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔ پارہ 2، سورہ بقرہ میں ارشاد باری تعلق ہے، جس کا ترجمہ ہے ہے: "اور باس کو چاہے کہ کائل دوبرس کی۔ تعالی ہے، جس کا ترجمہ ہے ہے: "اور باس کو چاہے کہ کائل دوبرس کی۔

ک ترکن دی می ۔ بید دوسرا برا معور تھا بھے ویکن میں کام پر لگایا گیا تھا۔ مائیکل اجیلو ای زمانے میں سسفین کلیساک نقاش نگاری میں معروف تھا۔ 26 سال کی عمر میں رفائل فن کاروں کی پہلی صف میں بہتی کیا تھا اور تاحیات ای بلندی ہر رہا۔

جولیس دوم کے محل کے کمروں میں سے پہلے کمرے میں رفائل نے 1509 اور 1511 کے درمیان تعش نگاری کی، ان تصویروں کا موضوع انسان کی ذہنی صلاحیت تھا۔ یہ تصویری اعلیٰ شاۃ ٹانیہ کے دورکی اعلیٰ ترین محلیق میں شار ہوتی ہیں۔

1514 میں اے سنت پیٹر کے کر جاکمر کا ماہر تھیر مجی بنا دیا گیا۔ اس زمانے کی اس کی مشہور تھوروں میں فارنے بیٹا میں بنائی ہوئی تھوری اور پھول کاری (Tapestry) کے فاک ہیں۔

اس کے علاوہ ویلیکن کرجاگھر میں توریت پر مٹی طنف سین تیار کرنے کا کام اس کی محمرانی میں شروع جوا۔ اس نے اس کے خاکے بنائے اور اس کے مددگاروں نے اہمیں کمل کیا۔ یہ تصویریں 1519 میں کمل کی سی تھیں۔

آثری بوا کام جو رفائل نے 1517 میں اپنے ہاتھ میں لیا وہ تبدیل ویت (حضرت صیلی کی هل جو میسائی رواجوں کے مطابق مجود کے ذریعہ تبدیل ہوئی تقی) والی تصویری ہیں۔ انھیں کمل کرنے سے پہلے ت اس کا 1530 میں مرف 37 سال کی عمر میں انتقال ہوگیا، اس اس کا شاگرد کیلیع رمائو (Gilio Romano) نے کمل کیا۔ اس کی وقات کے وقت یہ افواہ بھی کرم تھی کہ بوپ اے کارڈینل منانا جائے تھے۔ ویٹی کن کے کرجاگھر اور میوزیم کی ہے شار تصویروں کے طاوہ اس کے کادنا سے یوروپ اور امریکا کے ایم شہروں کے جائب کھروں میں محفوظ ہیں۔

ر قص - اسلامی ممالک: اسلام سے پہلے مرب ممالک بی با کی مرب مقلف تریوں کے دفت گانے کی محلیں سنعقد کرتے ہے اور رقص بی خود بھی خود بھی شوری اور موسیق کی طرح اچھی تھا سے نیس دیکھا جاتا تنا لیکن جب اسلامی حکومت میں اور خوامی اور خاص طور پر بنو مباس کے دور بی سلطت بین سے کے کہ اچین تک بین کی تو اسلامی سلطت کے تحت ایران اور ترکستان کے کچھ علاتے بھی آئے جن کی فون للینہ کی اٹی دوایات حمیں۔ خاص

طور پر ایران میں رقع کانی ترتی یافتہ تما اس کا اثر اس نی سلطنت کے عکر انوں اور خاص طور پر امرا پر پڑتا لازی تعلد اس کے علاوہ مہد بنو مہاس میں بھائی اور بازنطینی علوم و فنون کے ساتھ ساتھ نون لطیفہ نے بھی اسلای ریاست کے فقت شعبوں کو ب عد متاثر کیا۔

وراق میں کھدائی کے دوران ہو عہاں کے دور کے کل سامرہ میں لے ہیں۔ کلوں کی دیواروں پر ناچتی ہوئی خورتوں کی تصویریں بنی ہوئی جوئی ہیں جس سے اعمازہ ہوتا ہے کہ ان امراکی محفلوں میں موسیقی کے ساتھ ساتھ رتھی ہمی بہت متبول سے اور خورتی اس فن کو سیستی اور خلفا اور امراکو محفوظ کرتی تھیں۔ اس زمانے میں خلیذ کے دربار میں ایک جشن ہوتا تھا تھے ترہ کہا جاتا ہے۔ اس میں رتص و موسیقی کا ایک بردگرام چین کیا جاتا تھا۔ زمانتہ قدیم کی بہت ساری مصور کراہوں میں بھی پردگرام چین کیا جاتا تھا۔ زمانتہ قدیم کی بہت ساری مصور کراہوں میں بھی مشوی کا ایک مصور نو لندن کے برلش میوزیم میں موجود ہے۔ یہ نیز مشویری ہاتھ کی بنائی ہوئی ہیں۔ ایک تصویری میں ایک رقامہ کو چند رؤسا کے سامنے کا چھے کو کھلایا کیا ہے۔ اس میں بہت ساری تصویری ہاتھ کی بنائی ہوئی ہیں۔ ایک تصویر میں ایک رقامہ کو چند رؤسا کے سامنے ناچھے ہوئے دکھلایا کیا ہے۔ اس کے ساتھ دف اور بربط بجانے والے بھی ہیں۔ رؤسا کے چادوں طرف مرد اور عورتمی ہاتھ با بھے با مصر یا کھانے پینے کا سامان لیے کھڑی ہیں۔

اس زمانے میں فرک ناچ کا بھی رواج تھا جن کا متعمد اگر چہ تفریخ تھا جن کا متعمد اگر چہ تفریخ تھا گی مائی جب یہ نائ کی فاص بال میں یا باہر ہوتے تھے۔ ان کے ساتھ موسیتی بھی ہوتی تھی۔ بہت سے رقاص فاص طور پر مرد نقالی کے بھی ماہر ہوتے تھے۔ بعض وقت یہ نائ عشق و محبت، شکار و فیرہ کے بارے میں بھی ہوت۔ اس کا رواج ترکی میں فاص طور پر تعلد اس قتم کے نائ ایران کے عادہ دیگر علاقوں میں بھی رائے تھے۔

ترکی میں ناچ اوئی لوگوں کا پیٹے سمجا جاتا تنا اس لیے زیادہ تر ناچ والوں کا تعلق ا تلیتی لوگوں مثل بیانیوں، یبودیوں اور آرمینیوں سے بوتا تعلد اس طرح انیسویں معدی تک مصر میں تا بنے والیاں طوا تعوں سے پہلے مجھ جاتی تحصید۔ امجی کچھ عرسے تک بیمی مال دوسر سے مکس ایم تحقیم میں تعاد ترکی میں نیم عرباں رقص ایک زبانے سے متبول رہا ہے۔ جو نیکی والس کہلاتا ہے۔ ترکوں کے اثر سے بید عرب مکس میں تعرب کوں میں میں جمیا جاتا ہے۔

ایران عمل اسلام سے پہلے رقص کو ایک آدث سمجا جاتا تھا۔ قدیم برتوں، دیواروں اور سکوں وغیرہ پر تا پینے والوں کی تصویریں لمتی ہیں۔

مشرق وسطیٰ کے مطابانوں میں خالص رقص کی ایک فکل تیر ہویں صدی میں ہوں ہے چلی آرہی ہے۔ یہ درویشوں کا رتش کہلاتا ہے اور آج یہ مشرق وسطیٰ کے نائٹ کلیوں میں مجی پیش کیا جاتا ہے۔ یہ درویش ایک طقد بناکر بیضتے اور تقم پڑھنا یا گانا شروع کرتے ہیں اور پھر آہتہ کمڑے ہوکر مشرق سے مغرب کی طرف طلتے میں حرکت کرنا شروع کرتے ہیں اور بیسے بیسے سازوں کی دھن تیز ہوتی جاتی ہے ان کی مشروع کرتے ہیں تیز ہوتی جاتی ہے۔

موجودہ دور میں رقص ہے دلچپی کم خیب ہوئی ہے۔ سعودی عرب کو چھوڑ کر بہت ہے عرب شہروں میں بے شار کلب ہیں جن میں بنا کی رقص اور معرفی طرز کے رقص بیش کے جاتے ہیں اور اکثر او قات عاضر بن تالیاں بجاکر اور بعض او قات اسٹج پر چھے کر حصہ لیتے ہیں۔ لیکن اکثر قبیلوں میں ان کے اپنے مخصوص نامی ہیں۔ اکثر میں صرف مرد حصہ لیتے ہیں بعض میں مرد اور عور تمیں دونوں مثلاً لبنان کے دیبات میں ایک ایتے ہیں بعض میں مرد اور عور تمیں دونوں مثلاً لبنان کے دیبات میں ایک ناج دیت متبول ہے۔ لبنان کے قبیلے دروز میں بھی ان کا اپنا نوس ناج بہت متبول ہے۔

معر، شام، لبنان، عراق وغیره میں حکومتوں کی سرپر تی میں باقعدہ فروپ بنائے گئے ہیں جو فوک رقص کی بنیاد پر پروگرام تیاد کرتے اور چیش کرتے ہیں۔ اس میں مغربی بیلے کی تحکیک سے مدد کی جاتی ہے۔ ترکی میں فوک رقص ایاد بہت مقبول ہے ہیں مختلف علاقوں میں السی طریقے ہیں۔ اسی طریقے میں السی طریقے ہیں۔ اسی طریقے ہیں۔ اسی طریقے ہیں تا اسان میں السی طریقے ہیں۔ اسی طریقے ہیں۔ اس طریقے ہیں۔ اسی میں میں اسی میں میں اسی میں میں اسی میں ا

والیس طریقے سے نام جاتا ہے۔ اس کے علاوہ ملے اور آپرا کی بھی تربیت کا انتظام ہے۔ ایران میں بھی توک ناج بہت مقبول سے اس کے علاوہ دوسری

ایران بل مجی فوک ناج بہت مقبول ہے اس کے علاوہ دوسری جگ طفیم کے دو سے ایک ایران میلے سینی قائم کی مٹی جگ طفیم کے بعد معومت کی دو سے ایک ایران میلے سینی قائم کی مٹی ہے جس نے قدیم اور فوک رقص کو زندہ کیا ہے اور ان میں نفاست پیدا کی مٹی ہے۔ اس میں فاری شاعری ہے اور اسٹیج کی سجاوٹ کے لیے قدیم معوری، بت تراش سب بی ہے کام لیا میا ہے۔

ر قص - ہندوستانی : رقع یا عج ہندوستان کی ندہی اور سابی زندگی کا اہم جزرہا ہے۔ رگ وید عمی رقع (زنّی) کا

زکر ملا ہے۔ ایک خوبصورت باس میں میوس رقاصہ کا مقابلہ صح سے کیا گیا ہے۔ اگر مجلہ موسیقی اور رقص دونوں کا ساتھ ماتھ ذکر آیا ہے۔ قدیم کلا یکی و فدیمی کتابوں میں مجلہ مجلہ اس دنیا اور بخت میں رقص کا ذکر ملا ہے۔ بھارت کی مشہور کتاب باب شاسر (2001۔200) میں اس فن کل اور اس کے ساتھ موسیقی اور ڈراھے کی تفسیلات دی گئی ہیں۔ اس کے مطابق ناچ کے دو خاص اسٹائل تھے۔ ایک مردانہ ناچ جو شیو ناچ کے عظار کا باور دومرا نازک اور حسین جس کا تعلق پاروتی ہے ہے۔ ناشور کا خات کی اور اسیا میں دس یا بارہ محبت کا اسیا کہلاتا ہے۔ 'ناشور' کے 108 کرنا (بوز) اور ااسیا میں دس یا بارہ محبت کے باتے ہیں۔

ر تس کے اس کا سکی اشاک کے علاوہ نوک اور جدید ر تس بھی عوام میں ہے حد متبول ہیں۔ ان کلا سکی اور فوک ر تس کو ڈراے سے جوڑ دیا گیا ہے۔ ان میں ایک رقاص یا رقاص کوئی کبائی اپنے باتحوں، الگیوں، کردن، آتھوں اور بیرکی جبش کی مدد سے بیش کرتی ہے۔ اس حتم کے کا سکی رقص مجرس نانیم، کھاگی، کی پوڑی وغیرہ مشہور ہیں۔

جمارت کے تابیہ شاستر کے مطابق ایک رقاص اپنے ذراے کے مقاصد کو چار طرح سے چیش کرتا ہے ہے 'ابھی نے' کہتے ہیں۔ پہاا ہے اکدیکا یعنی جسم کے مختلف حسوں یعنی ہاتھ، الگیوں، آگھوں وغیرہ کی مدر سے ہم کے مغبل عنیاں کو چیش کرنے کے لیے اصول مقرر ہوتے ہیں۔ دوسرے 'وسیکا' یعنی تقریر، گیت اور الفاظ کے ایمر چھاؤ اور اوا یکی اور کروں کی مدد سے فرق کی مدد سے تیمرے 'آحاریا' یعنی بناؤ سنگار اور کپڑوں کی مدد سے اور چو تھے استویکا' یعنی جذبات کے کمل نفیاتی اظہار کے ذریعہ۔

کلایک بندوستانی رقص کے جار سلمہ اسکول بیں۔ بجرت نامیم، سمتاکل، سمتک اور منی بوری۔

بھرت نامیم کا نام مجرت کی نامیہ شاستر سے آیا ہے اور اس میں بنیادی اسائل السیا کا ہے۔ اس کا مر کز تائل ناؤہ ہے۔ کھا کی بنیادی طور پر ناشرہ اسٹائل کا ہے، یہ ایک حتم کا ڈرامائی رقص ہے۔ اس میں چرے خاص طریقے پر بنائے جاتے جیں۔ اس کا گرریاست کیرالہ ہے۔ کھک میں السیا اور 'ناشرہ' دونوں کا احتواج ہے اور ہر تال پر بیروں کی جنش خاص امیت رکھتی ہے۔ یہ شال ہند میں مقبول ہے۔ من پوری ناجی بنیادی طور پر السیا ہے۔ اس میں کمرکی جنبش پر زیادہ زور دیا جاتا ہے۔ اور یہ مشرقی ہند کی منی پور ریاست میں بہت مقبول ہے۔

بحرت بالیم قدیم زبانے میں مندروں کا رقص تھا ہے دوراسیاں باچی تھیں۔ جب دوراسیاں خم ہو گیا۔ باچی تھیں۔ جب دوراسیاں خم ہو گئیں تو ان کے ساتھ یہ بھی خم ہو گیا۔ محصلے سو سال میں فن کے شوقیوں نے اسے پار زندہ کیا اور آج یہ بندوستان کا انجائی خوبصورت رقص سمجھا جاتا ہے، ہندوستان کے علاوہ مغرب میں بھی بہت لہند کیا جاتا ہے۔

کھا گل کے معنی ہیں کہانی کی چیش کئ۔ یہ ستر ہویں صدی میسوی سے کیرالد میں شروع ہوا۔ اے راجہ کوٹاراکاراکی سرپرسی حاصل میں۔ اس میں خاص متم کا بناؤ عظمار ہوتا ہے، کپڑے بھی خاص متم کا بناؤ عظمار ہوتا ہے، کپڑے بھی خاص متم کا بناؤ عظمار ہوتا ہے، کپڑے بھی خاص متم کر رائی کی کہانیاں چیش کی جاتی ہوتے ہیں۔ زبان چوکہ ملیال استعمال ہوئی ہے اس لیے کیرالد میں اے توک آرٹ کی بھی جیشیت حاصل ہے لیکن اس کے بنیادی اصول نامیے شاستر پر بنی ہیں۔ مشہور ملیالم کوی والا خمول نے اس کو زندہ کرنے اور متبول بنانے میں بوا حصہ لیا۔

کھک رقص ہندو مسلم کلجر کے امترائ کی ایک حسین یادگار بے جے مقل بادشاہوں اور ان کے بعد آزاد صوبوں کی اور خام طور پر داجد علی شاہ کی سر پرستی حاصل رہی ہے۔ کھک رقص میں آج بھی مقل دور کا لہاں استعال ہوتا ہے اور رادھا اور کرشن کی حجت کو چیش کیا جاتا ہے۔ چو تکہ اس رقص میں 'لاسیا' اور 'فاشرہ' دولوں کا طاب ہے اس لیے اس کی متبولت بھی بہت زیادہ ہے۔ یہ نائ اکثر شمری، دادرا اور فزل کے ساتھ چیش کیا جاتا ہے۔

منی پوری ناچ ایک زبانے میں ساری دنیا سے کتا ہوا تھا صرف ریاست منی پور کے اندر پایا جاتا تھا۔ 1920 میں راہندرنا تھ نیگور نے اس کے مشہور کرد نومی علم کو شائتی تکین بلایا تاکہ وہ وہاں کے لوگوں کو اس کی تعلیم دے عیس۔ اس کے بعد یہ ملک کے اور حسوں میں بھی متبول ہونے لگا۔

منی پوری رقس لاسیا رقس ہے۔ اس میں مورتی خاص رقاصاکی موتی ہیں۔ رقص کی حرسی بہت آہتہ موتی ہیں۔ یہ ایک شم کا محاکرا پہنتی ہیں اور چرہ باریک عمل یا ریشی دوسیع سے دسما موتا ہے۔ مرد مرف دصوتی پہنتے ہیں اور برے ڈھول لیے الحمیں بجاتے مست موکر ناچے ہیں۔

کالیک رقص میں کی بوری (آندهرا) اور اور ای (اوریر) مجی

بہت معبور ہیں۔ کی بوری میں مرد اور حورتی دونوں حصہ لیتے ہیں اور

اس میں ابھی نے کے چاروں سے بعنی ناچ، گان، باس اور نفیاتی مضر

استعال کے چاتے ہیں۔ اس میں حصہ لینے والے گات بحی ہیں۔ اور ان ین برار سال سے مقبول ہے اور ان کا وحویٰ ہے کہ انھوں نے اصل معنی میں

بار شاسر کی سیح بیروی کی ہے۔ یہ بحرت ان مے بہت مشابہ اور ای

کی طرح ہے حد حسین ہے۔ ان کے علاوہ تالی ناؤد اور کیرالہ وفیرہ میں

اور بھی تشمیں رائج ہیں جو کھاگی اور بحرت نائم سے بہت قریب ہیں۔

فوک ناچ : ہندوستان کے ہر صوبہ میں اور بے شار قبا کیوں میں

باسکا ہے۔ ایک ساتی ہے جو کسائوں، فسل کے بونے، جو سے متعلق ہیں۔

کی بارے میں یا مجھیوں یا جائوروں کے شکار وفیرہ سے متعلق ہیں۔

کی بارے میں یا مجھیوں یا جائوروں کے شکار وفیرہ سے متعلق ہیں۔

دوسرے نہ ہی، تیسرے رسومات کے بارے میں، چوشے نقاب یا تعویٰ نیں۔

دوسرے نہ ہی، تیسرے رسومات کے بارے میں، چوشے نقاب یا تعویٰ نے۔

دوسرے نہ ہی، تیسرے رسومات کے بارے میں، چوشے نقاب یا تعویٰ نے۔

دوسرے نہ ہی، تیسرے رسومات کے بارے میں، چوشے نقاب یا تعویٰ نے۔

دوسرے نہ ہی، تیسرے رسومات کے بارے میں، چوشے نقاب یا تعویٰ نے۔

دوسرے نہ ہی، تیسرے رسومات کے بارے میں، چوشے نقاب یا تعویٰ نے۔

دوسرے نہ ہی، تیسرے رسومات کے بارے میں، چوشے نقاب یا تعویٰ نے۔

دوسرے نہ ہی، تیسرے رسومات کے بارے میں، چوشے نقاب یا تعویٰ نے۔

دوسرے نہ ہی، تیسرے درسومات کے بارے میں، چوشے نقاب یا تعویٰ نے۔

دوسرے نہ ہی، تیسرے درسومات کے بارے میں، چوشے نقاب یا تعویٰ نے۔

کو کن کا کولیا پا، راجستمان کے جموم اور کی شور کی، و بجاب کا معاقرہ، آند هرا کے لمباری ناج سای ناچوں کی تعریف میں آتے ہیں۔
مدمید پردیش کے قبائلیوں کے موریہ رقس جن میں ایک ایک سومرو
عور تمیں حصہ لیتے ہیں اور سروں پر سینگ نگاتے ہیں۔ وہ مجی اس صنف میں آتے ہیں۔ مہارا شر کے و شری اور کا ناج، گجرات کے گرب، ند تبی میں آتے ہیں۔ مہارا شر کے و شری اور کا ناج، گرات کے گرب، ند تبی ناچوں کی نمائندگی کرتے ہیں۔ تابل ناؤہ کے کراکرم ناج اور کیرالہ میں تمریف موقع پر ند ہی رسومات کے ساتھ ناج ہوتے ہیں۔ اما کی ردیش میں کئی طرح کے ناج رائج ہیں جن میں لوگ چرے دائل کی گلتے ہیں۔ ان کے علاوہ لداخ، شمیر، آسام کے ناج اور ببار کا عاد ربار کا ہور تبار کا ہوں اس و بل میں آتے ہیں۔

قدیم زبانے میں راجاؤں کے درباروں میں سنکرت ڈراموں اور ناکھوں کی بوی مربر کی ہوتی تھی۔ بعض راجہ خود ڈرامہ نگار تھے۔ اگریزی رائع میں دیکی رجواڑے بھی ان کی مربر کی کرتے تھے۔ نواب واجد علی شاہ اور ٹراو کور اور کو چین کے رجواڑوں کے خاندان ان کی مربر سی کے لیے مشہور ہیں۔

ناچ اور موسیق بندوستان کی ند ہی زندگی کا ایک جو رہے میں۔ ہر ند ہی جوار کے وقت ناچ گانے ہوتے ہیں۔ خاص طور پر ہول،

دوالی، وسمرہ وفیرہ کے سوقع پر رام لیا اور کرفن لیا شال کے گاؤں گاؤں میں کھیلے جاتے ہیں۔ تمام تقریبیں کھلے میدان میں ہوتی ہیں اور بزاروں لوگ ان میں حصد لیتے ہیں۔ کوئی ناچ کا تک یا لوک ایسا نہیں جس میں مختف متم کے ڈھول اور سازنہ استعال ہوتے ہوں۔

مغرب میں خمیز، موسیق اور رقص نے الگ الگ ترتی کی ہے الیک الگ ترتی کی ہے لیکن ہندوستان میں ہیشہ سے ان کا ممرا باہی تعلق رہا ہے،اور اس کا اثر آج بھی ظموں میں المجھی طرح نظر آنا ہے۔

آزادی کے بعد بے شار اسکولوں اور کالجوں میں نہ مرف کا یک موسیقی اور رقص کو پھر ہے زندہ کیا جارہا ہے بلکہ فوک آرٹ کو بھی ترتی دینے کی کوشش کی جارتی ہے اور پھے لوگوں نے اس میں نیا رنگ بجرنے اور پیلے بھی تیاد کرنے کی کوشش کی ہے۔ سب سے پہلے اورے فکر نے جدید بختیک استعمال کرنے کا ایک آرٹ پر بھی جیلے چیش کے۔ اس کے بعد موای حمین، شانعی پودھن، سچین فکر، بیشل حمین، زندرش، براتی، میراتی، مارابھائی، رام کوپال، رنوکا وہری وغیرہ نے اس سلسلے میں نہایت کامیاب کوششیں کیں جو اب بھی جاری ہیں۔

رگ ویل : یہ چاروں دیدوں میں سب ہے اہم اور ہندووں کی قدیم ترین حبرک کتاب ہے۔ رگ دید کے منت تر تو کی ایک واحد فرد کی محت کا ثمرہ ہیں نہ دو کی ایک خاص زبانہ ہے منافل نبانہ ہے منافل بیا نہ دو کی ایک خاص زبانہ ہے منافل ہیں۔ خالاً مختف زبانوں میں فقف رہیوں نے ان منزوں کو دیکھا ہے اور یہ بھی مکن ہے کہ بعض آریوں کے ہندستان آنے ہے تبل می مرتب ہو پچے تھے اور روایا ہم کک پہنچ ہیں۔ ان میں بعد کی لملوں کے شعرا کے جدید اضافے ہونے کے اور دب مجموعہ بہت بڑھ گیا تو خالاً اس کو موجودہ صورت میں ترتیب کے اور دب مجموعہ بہت بڑھ گیا تو خالاً اس کو موجودہ صورت میں ترتیب ویا کی ہوئی اور ترب کا اخذ ہوں گے۔ اس لیے ہندوستان دائوں میں آریہ قوم کی تہذیب کا آئینہ در بہت اہم ہے اور جس میں اصلی شامری کی زیردست جملک ہے۔ اس قدر بہت اہم ہے اور جس میں اصلی شامری کی زیردست جملک ہے۔ اس قدر بم تان کا اندازہ لگا سے ہیں جس نے آریہ قوم کی اس بدی کر در کے موجودہ میں کہتا ہے کہ رگ وید کی تمام ابھیت عام تاریخ نہ بس کے لحاظ ہے۔ اس امر پر کے درگ وید کی تمام ابھیت عام تاریخ نہ بس کے لحاظ ہے۔ اس امر پر کے درگ وید کی تمام ابھیت عام تاریخ نہ بس کے لحاظ ہے۔ اس امر پر کے درگ وید کی تمام ابھیت عام تاریخ نہ بس کے لحاظ ہے۔ اس امر پر مسان کہ دورات کی دورات کی دورات کی دورات کی دورات کی دورات کی کہتا ہے۔ اس امر بر کہ دورات کی دورا

رق کو ظاہر کرتا ہے۔ جس میں الووئت اور اس سے انسانی تعلق کا اہم رین خال شامل ہے۔ اس لیے یہ خال کرہ می اور مناسب ہے کہ آریہ توم کی تہذیب اعلی درجہ کی تھی اور آریوں کے سے جوہر کا اظہار نہب ے بور کر اور کہیں نہیں ہوتا۔ کھ دنیادی نغوں کو چھوڑ کر تقریا تمام معروں کا سب سے زیادہ فازی اور اہم عضر ندہب بی ہے۔ رگ وید کے تقریا تمام منتر داو تاؤں کی تعریف میں بن۔ معاشرتی اور دوس سے مواد انوی حیثت رکھے ہیں۔ دوع دہ ستیاں ہیں جو نظرت کی قوتوں پر تعرف كرتے بيں يا خود ان توتوں كا جوہر بيں۔ وہ غير مخص نوعيت كے بين اور ان کی سیرت جو ظاہر موتی ہے وہ اکثر فطرت کی قوتوں کا اظہار ہے۔ مثلاً كميكى كہتا ہے كہ آگ يا الني ايها ديونا ہے جو لكرى من يوشيده رہتا ہے كويا ك كرے يى چيا دہتا ہے جب تك كد اس كو على العباح ركانے سے نہ بایا جائے۔ رگڑتے ہی وہ اکا یک ورختاں روشیٰ کے ساتھ آموجود ہوتا ہے۔ کیے کرنے والا اس کو لے کر لکڑی پر نگاتا ہے۔ جب بروہت مجملا مواتم اس ير والح بين تو وه يك چك ك ساتھ محوزے كى ى آواز دیا ہے۔ جس سے انبان محبت کرتے ہیں اور اس کو ای طرح بوستا ہوا دیکنا مایت بی جیے خود کی جہودی اور سر بزی کو بوحتا ہوا پند کرتے یں۔ اس پر وہ تعب کرتے ہیں جبد وہ عاشق کی طرح رنگ برنگ ک صورت افتیار کرتا ہے جو ہر طرف سے سادی طور پر خوبصورت سے اور ہر ست اس کا رخ ہے۔

ای طرح وہ ہوا (وایو) کے بارے میں بیان کرتے ہیں اور اس کی تعریف کرکے کہتے ہیں۔ وہ کس جگہ پیدا ہوا ہے اور کہاں ہے آیا ہے۔ وہ دیو تاؤں کا جان بخش سانس ہے اور دنیا کا اکلوتا بیٹا۔ یہ دیو تا ہر جگہ اپنی مرضی ہے حرکت کرتا ہے۔ اس کے چلنے کی آواز ہم بنتے ہیں لیکن اس کی صورت ہے کوئی واقف نیس۔ (رگ وید، وحم 3-4، 168)

ویدک شعرا فطرت کے پر سائد تھے۔ ہر فطری منظر ان کی جرت، تجب اور احرام کو بیجان میں لاتا تا۔ شاعر منتجب ہوجاتا کہ لال گائے سفید اور رقم وورد کیے وہتی ہے۔ سورج کا طلوع اور غروب ویدک رقی کے دل میں کیکی ڈال دیتا ہے اور جرت زدہ نظروں سے دیکنا ہوا چلا افتتا ہے۔ وہ تیجے فیس کرتا نہ مضبوط بندھا ہوا ہے۔ وہ کیے طلوع ہوناتا ہے۔ وہ بیچے جاتا ہے کام بھی نیچے فیس کرتا۔ اس کے طلوع ہونے کی راہ پر کون رہنما ہے اور کس نے اس کو دیکھا ہے۔

رشیوں کو تجب ہوتا ہے کہ کس طرح دریاؤں کا چکتا ہوا پائی سندر میں کرتا ہے گھر بھی سندر نہیں گرتا۔ ہم سیحتے ہیں کہ دیدک رشیوں کے قلوب ہے معد ارتبائی اور تازہ تھے۔ اس سزل پر کائل موقع نہ تھاکہ وہ دیو تاؤں کے بجوم کے دجود کی معین اور ستقل صورت میں تعریف و تو فی کردیتے۔ انھوں نے فیر شعوری طور پر ہر قوت و فطرت کا ایک وجود سمجھا جس نے انھیں سرت اور اصان مندی میں ست کردیا تو انھوں نے اس کردیا تو انھوں نے اس کردیا تو

رمبرال، وان رن (Rembrandt, Van Ryn, رمبرال، وان رن (1669-1669): دنیا کے مظیم اور مشہور فن کاروں فی سے ایک، ليدُن (Layden)، باليندُ عن 1606 عن يدا مواجب باليندُ ايك آزاد مك بن یکا قد لیڈن یو نیورٹی میں ایک سال تعلیم ماصل کرنے کے بعد تمن سال تک ایک غیر معروف مصور کے بیاں مصوری سیکتا رہا۔ اس نے ایمسرؤم میں پیرلاسٹ من کے پاس جد او (1624-25) گزارے جس نے اے شروع میں بروک اسٹائل سے واقف کرایا۔ 1625 میں وہ لیڈن واپس آیا اور یمال ایک سمینی قائم کی- 32-1631 می وه پحر ایمسروم والی آیا۔ لیڈن کے قیام کے زمانے میں اس نے کی تصویریں تیار کیں۔ تصویروں ے ظاہر ہوتا ہے کہ اے روشن اور اس کے اثرات سے بوی ولچی تھی۔ اسمروم آنے کے بعد اس نے شیہوں کی مصوری کا کاروبار شروع کیا۔ اس زمانے میں اس نے ایمسٹرڈم کے سر جوں کے ایک گروپ کی شبیہ بنائی جس نے اسے مضمور کردیا۔ یہ شمرت اعظے دس سال تک باتی رہی۔ اس زمانے میں اس نے بے شار هورسی بنائی اور خوب وولت کمائی۔ 1634 میں اس نے سیسکیا ہے شادی کی جو بالدار علی اور اے ساتھ کانی جیز بھی لائی۔ اس کی وجہ سے اور کے طبقوں میں اس کی رسائی ہوسٹی اور یہ دونوں بوے شات بات سے رہے گھے۔ اس نے سیسکیا کی تحصیل بنائیں۔ بعض میں وہ خود مجھی موجود ہے۔

1642 میں سیسکیا کا انتقال ہوگیا۔ اس سے اس کا ایک لڑکا ہوا مقد اس نام نام کی گروپ ھی میں بنائیں جن میں ایک مشہور مالم، تصویر رات کا پہرہ بھی ہے۔ یہ تصویر ایسٹرؤم کے میوزیم میں آن بھی سب سے نمایاں جگہ گل ہوئی ہے۔ 1642 کے بعد رمبران تصویروں کا کاروبار کرنے لگا جین 1656 میں وہ دیوالیہ ہوگیا۔ اس زمانے میں اس نے انجیل کی طرف توجہ کرنی شروع کی اور اس کے حصوں یہ بخی تصویریں

بنانے لگا۔ پوشننٹ مجسمہ نگاری کی بھی کو طش کی اور ان میودیوں کے بارے میں تصویری بنائمی جن کے ساتھ وہ رہتا تھا۔

رمرال شروع تی سے ندہی موضوعات پر تصویریں بناتا رہا تھا لیکن بعد کے دور کی اس کی تصویروں میں زیادہ محرائی ہے۔ یکی فرق دوسرے موضوعات پر تصویروں میں بھی ہے۔ اس دور کی اس کی شد کار تصویروں میں بھی ہے۔ اس دور کی اس کی شد کار تصویری میرودی سوداگر (1650)، بوڑھا میرودی آرام کرس میں ادادی اور کوں تھیسی مشل اُآدی اور کار (1662) آدی تجمیری عدر کے ساتھ اُآتی بھی لوگوں کو ایک طرف کمینی ہیں۔

1629 اور 1669 کے درمیان اس نے فود اپی بے بار تھیمیں بنائیں جو اس کی اپی زندگی کی پوری داستان بیان کرتی ہیں۔ اس کی فوش حالی، فربت، بے لی سب کچھ اس میں ملتی ہے۔ آفری زمانے تک اے کام ماتا رہا۔ 1662 میں اس نے کپڑے کے تاجموں کے ایک کروپ کی معلیمیں بنائیں۔ اس کا یہ شاہکار آج بھی ایسٹروم کے میوزیم میں موجود ہے۔

رمران نے آخری زمانے میں فن مصوری کی تعلیم کا ایک استواع قائم کی ایک استواع قائم کیا تعلیم کا ایک استواع قائم کیا تا جاب تصویری بناگیں جن میں آکٹر ایکسٹرڈم لندن، بوروپ اور امریکا کے اہم میوزیم میں موجود ہیں۔ اس کی بنائی ہوئی 650 تصویری اب بھی موجود ہیں۔ اس کی بنائی موٹی ہیں۔ ان کے علاوہ 300 استحیال اور بیدرہ سوے دو بزار تک فاک موجود ہیں۔

رمسكی، كورساكوف (كلولے آمزرے وج) (Remsky, (مسكی، كورساكوف (كلولے آمزرے وج)) استاد موسیق اور الدين استاد موسیق اور الدين الدين

رسکی کی موسیق اور آپرا میں فصب کی فتایت پائی جاتی ہے۔ آپرا کے لیے پاك بنانے میں وہ ابر تھا، اس نے کئی آپرا اور سفدیاں كسيس- ان ميں شمر زاؤجو مشرتی اور مغربی موسیقی كا انتہائی حسين احتراج سے يہ بہت مشهور ہے۔

رمضان: ویکھے روزہ

روابط عامه: ديمي يلك ريلينزر

رواقیت (Stoicism): فلف کا ایک کمتب خیال جو تیمری مدی قبل می شری مدی قبل می شدی میری مدی قبل می شدی میری میری است می شدی میری میری است می شدی است می شدی (Stoa Poccile) می است فلف کے مای میکی مرتبہ ایشتر میں استوابی سل (Crates) می طف سے اور یہاں زینو نے اپنا فلف بیان کیا تھا۔ زینو نے کریش (Cynic) کے ساتھ مل کر سنگ (Cynic) فیلسوف کلبی کا مطالعہ کیا: تھا۔ اس نے سر الما کے ابتدال می اپنایا تھا۔ اس میں اس نے ہر یکھیں (Heractitus) کے کا کات کے تھورات اور ارسلوکی بعض تعلیمات کو مجمی سمونے کی کوشش کی۔

زینو کے خیالات کو ترتی دینے اور الحمیں بابعدالطبعیاتی قلفہ کی دیر (Chrysippus) کا در بوتائی عالم کرائی کی لیس (Chrysippus) کا بہت بڑا حصہ ہے۔ قلفہ کے اس کتب کے عالموں علی بڑائر رہوؤی کے پہت بڑا حصہ ہے۔ قلفہ کے اس کتب کے عالموں علی بڑائر رہوؤی کی پیغ نمیں (Panaitus) کو بھی بڑا مقام عاصل ہے۔ اس نے دواقیت کے قلفہ میں نفسیات کے بارے عمی اقلاطون کے بعض خیالات کو بھی شائل کرایے۔ روم کے عالموں نے بوتان کے کی اور قلفہ کے مقابلہ عیں رواقیت کی سب سے زیادہ قدر کی اور اس کا تیمرا دور تقریباً رومن عالموں کی کا ویوں کا رہین منت ہے۔ اس کی بڑی پہلے جی سے قدیم قلفہ عمی بھیل کو بوئی تحمیل۔ انسان اور کا نکات کے باہی رشتوں کو اس علی خاص مقام دیا تھی اور اس علی خاص مقام دیا تھی۔ اس کی بڑی پہلے تھی اور مقلنہ آدی کی تصویم کمل کری تھی۔

رواقیت کے فلفہ کو طبعیات، منطق اور افلاقیات میں تعلیم کیا عمیا ہے۔ زینو نے طبعیات اور منطق کو بنیاد بنایا اور اس پر افلاقیات ک عمارت تعمیر کی۔ اس کی منطق کی بنیاد اوسطو کی تعلیمات، خاص طور پر

آرمحوں پر ہے۔ لیکن ساتھ بی اس کا خیال تھا کہ علم کی بنیاد آخرکار حی
ادراک (Sense Perception) بی پر ہوتی ہے۔ رواقیت کا طبعی نظریہ
ادیت کا ہے۔ حقیق چزیں سب بادی ہیں۔ قوت، جو شکل دیتی ہے وہ بادہ
ہے لی جاتی ہے۔ اس ساری کا کنات کو متحرک کرنے والی طاقت یعنی ضدا
ہر چز میں سایا ہوا ہے۔ تمام ذی روح چزوں کی پیدائش کا سب اور ان کی
روح وق ہے۔

رواتی نیک کو زیرگی کی اعلی ترین قدر تصور کرتے ہیں۔ بیشہ فطرت کے قریب ربتا ان کا کلیہ حیات قالہ ان کے زویک انسان کے عادات و اطوار کو فطرت کے قوانین سے مطابقت رکھنی چاہیے۔ صرف ایخ جذبات پر تا ہو پاکر، فیر منصانہ خیالات کو این آپ سے دور رکھ کر، دوسروں کے ساتھ مردت کا طرز افتیار کرکے اور اپنے فرائض کو سیح مزاج کے ساتھ انجام دے کر بی انسان حققی معنوں میں آزادی حاصل کر سکتا ہے اور اپنی زندگی پر ایک بادشاہ کی طرح حکومت کر سکتا ہے۔ ایک کرسکتا ہے اور اپنی زندگی پر ایک بادشاہ کی طرح حکومت کر سکتا ہے۔ ایک طبی (Epictitus) نے رواتی اظارتیات پر کی لاجواب تصنیفیں چھوزی ہیں۔

روییس، مر پیٹر پال (Rubens, Sir Peter Paul, کریسیس، مر پیٹر پال (Rubens, Sir Peter Paul) : 1577-1640)

ہوا۔ اس کا تعلق اینورپ کے ایک فاندان سے تما، 1580 میں وہ انیورپ الی خاندان سے تما، 1580 میں وہ انیورپ کام مور سے کام سیستا شروع کردیا۔ 1599 تک وہ دوسرے اور مصوروں کے پاس تعلیم سیستا شروع کردیا۔ 1599 تک وہ دوسرے اور مصوروں کے پاس تعلیم مانوا کو ایک کیا اور مانوا کے وہ انی میا اور المانوا کے وہ 1600 سے 1600 تک وہ بانوا کو ایک اور باری مصور بن کیا۔ 1600 سے 1600 تک وہ بانوا چلا آیا بال نیدرلینڈ کے میانوی گورزوں کا درباری مصور بن گیا اور تاحیات بہاں نیدرلینڈ کے میانوی گورزوں کا درباری مصور بن گیا اور تاحیات ای بر مامور رہا۔

افی میں تیام کے زمانے میں رو بیٹس کو اعلیٰ فٹاۃ عائیہ (High)
الجیلو کی Renaissance کے فن کاروں، قاص طور پر شیمین اور مائیکل الجیلو کی الحجیات کے مطالعے کا موقع لما۔ جب اس کی شہرت بڑھی تو اے بہت بڑے پانے کہ کا اور اس نے کی درگار رکھ لیے۔ اس کے خلوط ہے پید چان ہے کہ وہ اپنے کام پر پورا کنرول رکھتا تھا اور تمام تصاویر کی محیل خود اپنے باتھ ہے کرتا تھا۔

اس کے کارناموں میں مشہور اینٹورپ کے جیسوئ کلیسا کی جیست کے 39 پیشل اور تمین قربان گاہوں کی تصویریں ہیں۔ ان میں مرف قربان گاہوں کی تصویریں ہیں۔ ان میں مرف قربان گاہوں کی تصویریں بنگی ہیں۔ باقی 1718 کی آئٹ میں جل کئیں۔ میڈ بنگ کے لیسزگ کل کے پیش جو اس نے 1622 اور 1625 کو درمیان بنائے تھے اب بھی فرانس کے شابی کل لو میں موجود ہیں۔ وہائٹ بال (برطانیہ) کے دعووں کے کمرے کی جیست کی پیشنگ، جو بیارس اول نے 1635 میں کروائی تھی وہ بھی موجود ہے۔ اس کے طاوو ایسین کے ظہر چہارم نے کمل کر تاریا۔

ان برے کارناموں کے علاوہ اس نے قربان گاہوں کے لیے ب ار تھیں ہے اور میں مناظر، پرونی مناظر، فرق مناظر، پرونی مناظر، ندی تصویری، پھول کاریوں کے فرزائن، کابوں کے لیے تصویری، جلوموں کی تصویری غرض یہ کہ بے شار موضوعات پر تصویری اس نے ای زندگی میں بنائیں۔

مصوری کے علاوہ نیررلینڈ کے گورٹروں نے اسے سفیر بناکر بالینڈ، اپین اور دہاں کے فن کا مطالعہ کرتا رہد الگلینڈ کے شاہ فہار اس اول نے اسے اعراز سے بھی نوازا۔ مطالعہ کرتا رہد الگلینڈ کے شاہ فہار اس اول نے اسے اعراز سے بھی نوازا۔ 1626 میں اس نے ایک حسین سولہ سالد لڑکی بیلن فوربان سے دوسری شادی کی۔ بیلن کی اس نے مین سولہ سالد لڑکی بیلن فوربان سے دوسری شادی کی۔ بیلن کی اس نے مین میں میں میں میں کی میں کی تقریبا تمام میکریوں اور بہت سے سے میزیم میں بھی روبیس کی بنائی بوئی تصویریں موجود ہیں۔

روحیت (Animism): قدم ترین انسانوں میں جن کی معلومات ترج کی معلومات ترج کی معلومات ترج کی میں ہوتے کے اعدر ایک روح یا طاقت ہوتی ہے جو اس کے وجود کو جائی ہے۔ اکثر لوگوں کا خیال ہے کہ ای تصور پر تمام غداہب کی بنیاد قائم ہے۔ قدیم زماند کا آدمی زعم اور ب جان چیزوں میں فرق نویس کر سکتا تھا اور نہ ہی وہ جم اور خیال میں فرق کر سکتا تھا در نہ ہی وہ جم اور خیال میں فرق کر سکتا اور اس کی افی افروں ہوتی ہے۔ وہ ہے جمعتا تھا کہ انسان جالوروں، ورخوں، پھروں وغیرہ حتی کہ جذبات، خواب وغیرہ سب میں الگ الگ روسی ہوتی ہی۔ دا ایسی کو زیر کے دائی کی طاقت روسی ہوتی ہی۔ داکھ ایک درکے ایک طاقت

یاروح موتی ہے جو ہر شے على طول کے ربتی ہے اور کا کات کے تمام واقعات، نکل و بدی سب کی وای ذر وار بوتی ہے۔

جدید فلف میں روحیت کی اصطلاح کے یہ معنی ہیں کہ زندگی کو چلاتے والی ایک مرکزی یا اہم طاقت ہوتی ہے جو طبی توانین کی پابند ہوتی ہے۔ یہ بادہ سے الگ اور مختلف ہوتی ہے۔ اکثر سائنس دال بادی جسم سے الگ کی وجود کو فہیں باشخے۔

روژن، آگست (Rodin, August, 1840-1917) انیسوس مدی کا سب سے بوا مجمد ساز (Sculptor) جس نے ای زندگی عی می زیروست شمرت ماصل کرلی محی- 1864 سے 1871 کے اس نے ایک معمار کے طور پر کام کیا۔ 1871 میں وہ برسلس ٹیا۔ وہاں کے اشاک الیمین کی عمارت بر تزیمن کے لیے شکلیں بنانے کا کام اے دیا گیا۔ اس کام کے ساتھ ساتھ وہ عائب محروں میں جاکر مجسہ سازی کے نونوں کا مطالعہ كرتار وہ مائكل الجيلو سے خاص طور ير متاثر موا۔ 1875 مي وہ اللي مميار اس نے اب اسے طور يربت تراثى كاكام شروع كيا، يها مجمد اس نے ایک کمڑے ہوئے انبان کا بنا جے کانسہ کا عمد (1877)، تام دیا۔ اس مجمع میں حقیق انبان ہے اتی کیانیت، اعضا میں اتا تاس، فکاری کی اتی مبارت باک حاتی علی کہ ایے گلا قا کہ ایک جیا حاکم آدی واقعی حرکت میں ہے۔ چنانحہ اس کے مارے میں یہ مشہور ہو کما کہ اے ایک زعم الل كي اطراف من وصالا عميا ہے۔ اس كے باوجود 1884 تك اس ك طرف می نے و عیان میں ویا۔ اس سال جب لندن میں اس کے فن ک نمائش موكى اور خوب تعريف كى حمى حب اين وطن فرانس مي بحى اس کی قدر ہوئی۔ فرائش یر اس نے بعض عمارتوں کے لیے مجمع بنائے محر وہ موزوں ایت نہ ہوئے۔ اس کے بنائے جزل لیج، تعکر، اور بیوم کے مجمول کا مجی یمی حشر ہوا۔ بالزک کا مجسد بوانے والوں کو پند نہیں آیا لین بہت بعد میں اے نعب کیا حما۔

وہ اپنے ماتھ کی چھر کائے والے اور قالب یا کاست بنائے والے رکھتا تھا جو اس کے بنائے ہوئے جسوں کی نقل بناتے اور وہ خود امیس ممل کرتا۔

روؤن محمد سازی کے ایک نے اسائل کا بائی قد برے پھروں کو تراشے کے بعد ہو چوئے پھر بچ انھیں وہ سر، باتھ یا اور کمی

هل میں وُحال ویل ماکیل افیلو کے کی نائمل مجموں کی اس نے موم کی مد سے اور کمل هل دے دی۔ اسپتے مدوں کے ایک فی اور کمل هل دے دی۔ اسپتے مجموں میں خاص طور پر مردوں کے مجموں میں اس نے ان کے چروں پر جذاب کی مجرائی کو افتہائی ماہرائہ طور پر چیش کیا ہے۔

روؤن کے جمعے کانسہ کا عبد' کی ڈیڑھ سو سے زیادہ تقلیں دنیا کے مخلف جائب کھر روؤن اور اندن کی مسئل کھر روؤن اور اندن کی سب سے مشہور فیٹ کیئری ٹی اس کے بنائے ہوئے سب سے زیادہ جمعے ہیں۔ فاڈ لفیا، امریکا کے روؤن گائب کھر ٹی اور بوروپ اور امریکا کے ہر بیرے گائب کھر ٹی اور بوروپ اور امریکا کے ہر بیرے گائب کھر ٹیں۔

روؤولف کارنیپ (پ. Rudolph Carnap, 1891):

ہر من ہیں پیدا ہوا، جینا سے نی انج ۔ ڈی ۔ ک وگری ماصل ک۔ 1926 ہیں

دو دیانا (Vienna) ہے نیورٹی ہیں قلفہ کا معلم مقرر ہوا۔ پکھ عرصہ بعد دو

دیانا سے پراگ ہے نیورٹی جا کیا اور دہاں قلفہ کے پردنیسر کے عہدہ پر فائز

ہوگیا۔ پکلی جنگ عظیم ہی اس نے عملا حصہ لیا محر نازی تحریک سے

ماہوس ہوکر دہ جرشی ہے نیورٹی ہیں اس نے عملا حصہ لیا محر نازی تحریک سے

ماہوس ہوکر دہ جرشی ہے نیورٹی ہی اس نے عملا حصہ لیا محر نازی تحریک سے

ہوگیا۔ ہی اس نے امریکہ جانے کی دعوت تحول کرلی اور دہاں چھ کو دکھا کو

ہوندرشی ہیں فلف کا پردنیس مقرر ہوا۔ اس عہدہ پر دو 1954 تک فائز دہا۔

پہلے پکھ عرصہ تک اس نے پرنسٹن ہے نیورشی جا محیا۔ کیلیفورنیا جانے سے

پہلے پکھ عرصہ تک اس نے پرنسٹن ہے نیورشی ہیں رہ کر مختلف موضوعات

بر حقیق کام کیا۔

کارنیپ کو ویانا سر کل کے سب سے زیادہ حکیتی اور ذی ار مشکرین میں شہر کیا جاتا ہے۔ اپنی فکر کے ابتدائی دور میں اس نے منطق تجربیت کو اور بعد کے اووار میں اشارتی یا علامتی منطق کو فروغ دینے کی بدر جہا کو عش کی ہے۔ اس کا منہاجیاتی تعلق نظر کم و بیش هلک، غوراتھ اور ویکر منطق اثباتیوں سے مماثلت و مشابہت رکھتا ہے لیکن زبان کی منطق تحلیل کی مدد سے مابعدالطبیات کا جو اس نے اصولی طور پر استحراج کیا ہے وہ دوسروں کے نبتا سرسری استرداد کے مقابلہ میں کہیں زیادہ منعمل اور واحروں کے نبتا سرسری استرداد کے مقابلہ میں کہیں زیادہ منعمل اور

کارنیپ کا کہنا ہے کہ دنیا کی اصل مابیت سے متعلق مابعدالطبیاتی نظریات لاشنای اختلافات کے شکار میں جن کی بابت سے فیملہ

كرنا دشوار ي كد كون ما نظريه واقعى صادق ي ادر كون ما نظريه كاذب ے۔ مزید برآل العدالطبعیاتی نظریات کی ایے ساک ے بحث کرتے بي جو مارے ادراک كى كرفت مي بالك آى نيس عكت ابعدالطبعات کی یہ دونوں تصوصات دراصل ایک ہی سلسلہ کی دو اہم کڑاں ہی۔ اگر ہم ان نظریات کے بارے میں یہ فیملہ کرنے سے قاسر رہے ہیں کہ ان میں سے کون سا نظریہ می سے تو اس کی بنیادی اور واحد وجہ یہ ہے کہ ان نظربات کا تعلق کچھ ایے موضوعات و سائل ہے ہے جن کا حل ہارے حی طریق ادراک سے قطعاً باہر ہے۔ کویا مارا سارا علم مدے حواس ک مد تک محدود ہے۔ جو چے ہمارے وائرہ حواس سے فارج ہے اس کا فہم ہم مجی مامل نہیں کر کتے۔ کارنیب کے نزدیک مابعدالطبعیات علم کی اس کوئی یا معیار پر بوری تیس ارت ہے لبذا مارے لیے وہ قابل فہم نیس ہے۔ وہ تمام تر بابعد الطبعياتي مسائل كو غير حقيق اور ان سے متعلقہ تصورات کو ملبوم سے عاری قرار ویا ہے۔ اس نے اسے مفروضہ کو اصول تقدیق يذيري يا تجربال نظريه مليوم كى مدد سے ابت كرنے كى كوشش كى ہے۔ اس کے نزدیک مابعدالطبعیاتی تصورات، مثلًا مطلق، غیر مشروط، لامّنای، بتى، وجود، عدم، جوبر، صدور وغيره معنى و منبوم سے عارى اس ليے بي کہ ہم تج لی طور پر ان اصطلاحات کی اصداقتی قدر کا تعین نہیں کراتے ہیں۔ ان کی نوعیت خود ساختہ اور من گفرت لفظول کی سے جو مجھی بھی مامعنی قرار نہیں دے ماعظتے ہیں۔

کارنیپ تقدیق پذیری کے اصول پر مشتل تجرباتی نظریے منہوم
کی توضیح کرتے ہوئے افقوں اور جملوں کے بے معنی ہونے کی مختند
صورتوں کی بری تنسیل ہے تھر ش کرتا ہے۔ پہلی صورت میں وہ جلے
آتے ہیں جو بالکل بے معنی الفاظ ہے مرکب ہوتے ہیں۔ دوسری صورت
جملوں کی وہ ہوتی ہے جن کے الفاظ تو ہا معنی ہوتے ہیں لیکن جن کی جھیم
جملوں کی وہ ہوتی ہے جن کے الفاظ تو ہا معنی ہوتے ہیں لیکن جن کی جھیم
کے جملے وہ ہوتے ہیں جن میں ایسے تصورات باہم مرابط کرو ہے جاتے
کی جملے وہ ہوتے ہیں جن میں ایسے تصورات باہم مرابط کرو ہے جاتے
میں جو تصوراتی طور پر باہم مرابط نہیں کے جاسے ہیں مثل کری رات کو
سونے سے پہلے کتاب پڑھتی ہے۔ چو تھی صورت ان جملوں کی ہے جو ان
تمام اعتبارات سے تو ہا معنی اور درست معلوم ہوتے ہیں محر فیر تقدیق
تمام اعتبارات سے تو ہا معنی اور درست معلوم ہوتے ہیں محر فیر قبدیت
طور پر کہ میں آیک در خت کو دیگتا ہوں۔ باصد الطبعیاتی بیانات بالعوم اس

چوتی صورت کے جلوں میں شار ہوتے میں اور لغو و ممل قرار پاتے میں۔ اس لیے کہ معنی و ملبوم کا حتی انحصار دراصل ہمارے تجرب پ

بہر مال و گلدائن کے موتر فلف کے اثر کے باعث اسانیاتی المحلیل کو فروغ طاجس کے بتیجہ علی محلیل مفکرین نے بابعد الطبعیات کے محالت آجر استر داد کی روایت کو ترک کردیا۔ جس پر ابتدائی منطق تجربی فلاسنہ مخت کے کاربند تھے۔ یہ حملیلی مشکرین اس خیال کے مال تھے کہ بابعد الطبعیاتی بیانات ایک مخسوص تفاعل یا وظیفہ کو انجام دیتے ہوئے بیانات ایک مخسوص تفاعل یا وظیفہ کو انجام دیتے ہوئے مشکرین کا کام ہے۔ اس طرح منطق اور ان کے وظیفہ کو توضیح کرنا کا عروج عمل عمی آباد جس کو دوڑہ، رائیل، آسٹن اور دیگر مشکرین نے کا عروج عمل عمی آباد جس کو دوڑہ، رائیل، آسٹن اور دیگر مشکرین نے مسئل اور عامتی یا اشادی منطق دیا ہے۔ بہرکیف کارنیپ نے سائنسی منطق اور عامتی یا اشادی منطق کے میدانوں عمی ابنا حجیقی کام جاری رکھا جہاں اس کی گلری کوشش و کادش کی قدر و افادیت برابر تائم رہے گ

کارئیپ نے تقریر و تحریر کے صوری ادر ہادی پہلوؤں کے ماہین فرق و اشیاز قائم کیا ہے جس سے فیر حقیق سائل اور فلسفیاند اختا فات جمن پاتے ہیں اور جملوں کی منطق صورت کو ان کی قواعدی صورت کے ساتھ فلط ملط کرتے ہیں۔ اس سے زبان کی کارکردگی کو جھنے کے سلسلہ میں کافی مدو ملتی ہے۔ فلسفہ کو فیر حقیق سائل کی آمیزش سے ممکن مد تک مرا رکھے کے لیے اس نے جملوں کی منطق نموی ساخت اور علم الالفاظ کی امیر نر دو دیا ہے۔

کارنیپ ویانا سرکل کے ایک سرگرم کارکن کی حیثیت ہے سامنس کی وحدت کے اصول کا قائل ہے۔ اس کی نظر بی تمام مخسوص سامننی علوم کے تصورات و قوائین منطقی طور پر ایک بی نظام علم کے تصورات و قوائین کی تحویل بی لائے جائے ہیں۔ ندراتھ اور کارنیپ کا نظریہ مطبعیت اس تحویلیت کے اصول پر مشتل ہے۔

رورہ : یہ اسلامی عبادت کا تیرا رکن اساس ہے۔ عربی بی روزہ کو صوم کہتے ہیں جس کے لفظی معنی رک جانا اور چھوڑ دیا ہیں۔ عمر شریعت کی اصطلاح میں کمانے، پینے اور جنسی تعلقات سے ایک متعین وقت لینی

طوع می صادق سے فرب آفآب تک رکے رہنے کا نام روزہ ہے۔ اسلام سے قبل کے ذاہب میں بھی روزہ کا وجود عابت ہے۔ روزہ نظر نش اور تزکید تلب کا ایک خاص ذریعہ ہے۔ جس طرح نماز سلمانوں کے ظاہری کردار کو درست کرتی ہے نیز معاشرہ میں وحدت و اخوت اور دل میں خونس خدا پیدا کرنے کا باعث ہے، ای طرح روزہ سے اندرون نش کی اصلاح مقصود ہے اور محداقت، میر، قاعت، منبط نش اور محت و مشقت کی صفات پیدا کرنا مطمح نظر ہے۔ روزہ کا سب سے بوا معنوی مقصد تقوی اور دل کی بربیزگاری اور معنائی ہے۔

روزے چے بوی اقبام میں منتم بین : فرض، واجب، سنت، لفل، کروه اور حرام۔

- (1) فرض رونب وو ين جن ك ركة كى قرآن كريم عى سراحت موجود ب اور وه حب ذيل ين:
- (الف) رمضان کے روزے، (ب) قضا رمضان، (ج) کنارہ ظہار، (د) کنارہ کمل ، (ه) جموئی حتم کے کنارہ کے روزے، (د)حالت احرام میں شکار کرنے پر جزا کے روزے۔ قرآن میں ان روزوں کو اداکرنے کا تھم بھر احت نہ کور ہے۔
- (2) واجب وہ روزے ہیں جو غذر مان لینے ے کی پر فازم ہوتے ہیں۔
- (3) سنت روزے وہ ہیں جو خود رسول اللہ صلع نے رکھے یا / اور جن

  کے رکھے کی آپ نے ترخیب دی۔ سنون روزے یہ ہیں :

  (الف) عاشورے کے روزے یعنی نویں اور دسویں محرم کے روزے،

  (ب) ہم محرفہ کا روزہ (زوانجہ کی نویں تاریخ کو)، (ج) بیام بیش

  کے روزے یعنی ہر مہینہ کی 13، 14 اور 15 تاریخ کے روزے لیکن
  ان یمی کوئی روزہ سنت مؤکدہ نہیں ہے۔
- (4) لقل وہ روزے ہیں جن کو رکھے سے بڑا تواب ملا ہے اور ند رکھنے بر کوئی گناہ تیں ہے۔
- (5) کمروہ روزوں بیل مرف سنچر یا اتوار کے دن روزہ رکھنا، سرف ہوم ماشورہ کا روزہ رکھنا یا کمی خورت کا شوہر کی اجازت کے بغیر فرض روزوں کے علاوہ روزہ رکھنا۔
- (6) حرام وہ روزے ہیں جن کی ممانت ہو جے عیدالفر یا حیدالا مخی کے دن کا روزہ اور ایام تحریق کے روزے۔

رمضان المبارک کے روزے کا شعبان المعظم 20 میں قرض ہوئے۔ ان کے فرض ہونے سے پہلے ہی حضور اکرم ملی انڈ علیہ وسلم مختف ایام میں روزہ رکھنے کا اجتمام قربایا کرتے تھے۔ مثال کے طور پر صوم عاشورہ (بینی دسویں محرم کا روزہ) اور لیام بیش کے روزے حضور نے فود بھی پابندی سے رکھے اور محابہ کرام کو بھی ان کے رکھنے کی تاکید فرمائی۔ کہ رمضان کے روزے ہر عاقل و بالغ مسلمان مرد وعورت پر فرض ہیں۔ چیش و نقاس کی حالت میں عورتمی روزہ نہ رکھیں لیکن ان لیام کے بدلہ میں بعد رمضان کی مہینے میں تعنا کرنا ضروری ہے۔ ای طرح آگر کوئی سنو میں بعد یام من میر یام کے بدلہ میں بعد یام من شدید کے باعث روزہ نہ رکھا جاسکے تو بعد میں اس کی تعنا فرض ہے۔

روزہ کی حالت میں عمداً کھائے، پینے، جماع کرنے، حقد، بیزی، عگریٹ اور نسوار وغیرہ کے استعال کرنے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ قصداً روزہ ٹوڑنا گناہ عظیم ہے اور اس کا کفارہ ادا کرتا لازم ہے۔ کفارہ یہ ہے کہ دو مینیے تک مسلسل روزے رکھے۔ اگر یہ ممکن نہ ہو تو ساتھ مسکیوں کو کھانا کھلایا جائے۔ سرمہ، تیل اور بے ارادہ کی چیز مشاکا دھواں، غبار وغیرہ کے علق میں چلے جانے سے روزہ نہیں ٹوقا۔

روزہ رکھے ہے پہلے دل میں نیت کرنا ضروری ہے۔ مدیث میں معن سادق ہے پہلے حری کھانے اور خروب آفاب کے وقت افغار کرنے کی بوی فضیات آئی ہے۔ رمضان المبارک میں کرت ہے نوافل پڑھنا اور قرآن کی الاوت کرنا بڑے تواب کا کام ہے۔ اس ماہ مبارک کے آخری عرف میں اعتکاف فرض کفایہ ہے۔ یعنی اگر کمی بہتی میں کوئی ایک مختم بھی اعتکاف کرے تو تمام المل نہتی کے لیے کافی ہے۔ امادیث میں اعتکاف کے بڑے فضائل معقول ہیں۔ ہیں رمضان کو بعد عمر اعتکاف کی نیت ہے مجد میں داخل ہوگر بال عید دیکھنے تک مخبرنا اور کرت ہے ذکر و استغفار اور عاوت قرآن میں معروف رہنا مستحن ہے۔ اعتکاف کی در ص

رمضان المبارك كى راقول يس سے ايك شب قدر كہلاتى ہے جس كا درجہ بزار مبينوں سے افضل ہے۔ اسلاى عقيده كى رو سے اس شب كو حضرت جريل عليه السام، لما نكه مقرين كى ايك جماعت كے ساتھ آسان سے اترتے ہيں اور عبادت كرنے والوں كے ليے رات بحر دھائے مفخرت كرتے رہے ہيں۔ يہ مبارك شب متعين طور بركى كو معلوم

نیں۔ متند روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ رمضان کے آخری عشرہ کی طاق راتوں (21، 23، 25، 27 اور 29) میں اس شب کا احمال زیادہ ہے۔ اکثر لوگوں نے اے 27 ویں شب میں بتایا ہے۔ اس لیے عام طور پر رمضان کی متاکیسویں شب 'لیاۃ القدر' کے نام سے معروف ہے۔

امادیث علی رمضان المبارک کے فضائل نبایت کرت ہے وارد ہیں۔ حضور صلح کا ارشاد ہے کہ تین آدمیوں کی دعا رد نبیں ہوتی۔ ایک روزہ دار کی افطار کے وقت دعا، دوسرے عادل بادشاہ کی دعا اور تیرے مظلوم کی دعا اور آپ نے یہ بحی فرمایا کہ جب رمضان کا مہینہ آتا ہے تو بنت کے وروازے کھول دیے جاتے ہیں اور دوزخ کے بند کردیے جاتے ہیں اور دوزخ کے بند عزر کے رمضان کا ایک روزہ بھی چھوڑ دے وہ بعد میں جا کی شر کی عذر کے رمضان کا ایک روزہ بھی چھوڑ دے وہ بعد میں جا ہے ساری عمر روزے رکھے محمر رمضان کا ایک روزہ بھی خھوڑ دے وہ بعد میں جا ہے ہو مو من تواب کی نر عامل جو مو من تا ہو اس کے بھیلے باس کی جھلے اور خدا کی خوشنودی کی خاطر روزہ رکھتا ہے اس کے بھیلے تمام کناہ معاف کر دے جاتے ہیں۔

روسی فن لقیر: ردی فن تقیر شروع میں بازنطینی اسنائل کی ایک شاخ تھا۔ گیارہویں سے سولہویں صدی جیسوی تک اُر جاگھر عام طور پر چھر کے بیخ ہوئے جن میں پانچ برج، ایک برا محرائی طاق (Apse) اور اس کے بیخ ہوئے کی چھوٹے طاق ہوتے تھے۔ بعض ونت ان اُر جا گھروں کے باہر جسموں کی حدد سے آرائش بھی کی جاتی تھی۔ عالیٰ اس سے پہلے بھی اُرجا کھر بنتے ہوں مے لیکن آ ٹھویں صدی سے پہلے کا کوئی گرجا کھر باتی نہیں رہا ہے۔

نشاۃ جانبے کا اگر روس میں کانی جلدی آیا۔ زاراہوان (1462-1505) نے ایک باز نطبی شہرادی سے شادی کی تھی جس نے روم میں تعلیم حاصل کی تھی۔ کی فنکار یہاں اٹلی اور دیگری سے آئے۔ ایک اطالوی فن کار فیوراو تی نے کریملن میں ایک کر جا کمر تغیر کیا۔ یہ باز نطبی انداز پر بنایا گیا تھا لئین کچھ ترمیم کے ساتھ۔ ایک اور اطالوی ماہر تغیر ای نوی نے کریملن میں ایک اور گرجا کمر تغیر کیا۔ اس نے نشاۃ جانبے کے بہت سے تصورات کو یہاں استعال کیا لئین روی روایات کو یہی باتی رکھا۔ اس کے ساتھ ساتھ مقای اشائل کے کرجا کمر بھی بنتے رہے جو سیدھے ساتھ ساتھ مقای اشائل کے کرجا کمر بھی بنتے رہے جو سیدھے ساوھ متعالی اسائل کے کرجا کمر بھی بنتے رہے جو سیدھے ساتھ حاد ان کے بیچھ میں ایک بیٹ سیدھ بیٹار ہوتا تھا جس میں ساتھ حاد تھا جس میں

وغيره تتمير ہوئے۔

مر خولہ دار سیر صیاں کی ہوتی تھی۔ یہ اشاکل کانی مقبول ہوا اور کریمان 
ہی جاہیجا۔ چنانچہ اس اشاکل میں بیشٹ باسل کا مشہور کرجا کمر تقیر ہوا 
ہی میں بوی جاوٹ کی گئی تھی۔ اس میں ایک نئی چیز یہ بھی کہ مرکز 
کے گئید کے اطراف میں چار کی جگہ آٹھ چھوٹے گئید تھے۔ اس تم کی 
تقیرات کا سلسلہ پوری متر ہویں صدی میں چانا رہا اور پھر بروک اشائل میں ماسکو 
نے آکر روی فن تقیر کو پوری طرح مشرفی بنا دیا۔ بروک اسائل میں ماسکو 
میں ورجن اور ولاؤ میر کے کرجا کھر، سرکاری فار میں اور معشوباف بنار

زار پیراعظم کے دور بی مغربی اہرین تغیر نے روس پر اپنامجرا اثر مرجب کیا۔ بیٹر نے کونے کونے سے ماہرین بلوائے۔ جرمی، افلی اور سوئٹردلینڈ کے ماہروں نے بیٹروگراڈ (لینن کراڈ) کے قلعہ میں کرجا محمر تغیر کیا۔ لائیر بری کی محارت بنائی اور محل کی تغیر شروع کی۔

ملک این میر نے کانی اہمیت ماصل کرایا۔ کرما محل (1754)، سرما کل (1754)، اسوائی کا کرایا۔ کرما محل (1754)، اسوائی کا کرایا۔ کرما محل (1748) جیسی یادگار تاریخی عمارتی بیس اور یہ سب تقیرات روکو (Rocoon) اشاکل میں کی محکور۔

کانیک اسنائل کے نمونے بھی یہاں دیکھنے کو ملتے ہیں۔ ایک فرانسی باہر تعیر نے اکادی کی محارت اور ایک اطالوی ریتالیڈی نے مگل (Marble Palace) تعیر کیا۔ اس کے بعد روی باہرین جو یوروپ کے اور مکلوں سے تعلیم پاکر آئے تھے ہرونی باہرین کی جگہ لینے گئے۔ چنا نچہ پیروگراؤ (لیمن گراؤ) عمل نو کا ایک اسنائل کی بے شار محارتی تعیر ہونے گئیں۔ لیکن گرجا گھروں کی تقیر میں نو کا سیکی اسنائل کے ساتھ روی گئید بھی باتی رہے۔ 1880 کے بعد قدیم روایات کو زعرو کرنے کی ممم چلے۔ 1874 عمل اس طرز کی ایک محارت تاریخی میوزیم کے بائل گئی۔

جدید ترین طور طریقوں کو افتیار کیا حمیا کین دوس پھی شروع میں تقییر کے جدید ترین طور طریقوں کو افتیار کیا حمیار، باسکو بدغور کی اور زیرز مین ریلیس او اساکل پر تقییر ہو کی۔ دوسری جنگ عقیم کے بعد یہ راہ ترک کرکے دوس نے جدید ترین طریقوں کو اپنا لیا، اب دہاں پہلے سے بنائے ہوئے مکانات (Prefabricated) کا زور ہے۔ کیونکہ جنگ کی تبائی کے بعد

کروڑوں لوگوں کو بسانے کے لیے مکانوں کی تیزر فار نقیر صرف ای طرح مکن تھی۔

رو کو کو (Rococe): رو کو بذات خود کوئی علاصدہ فن تغیر کا نام الیس ہے بلکہ بروک فن تغیر کا آخری سرطے کا نام رو کو کو ہے۔ بروک کے پہلے دور میں اور پھر نو کا ایک دور میں بوروئی آرٹ میں کائی انتقابات آئے۔ رو کو کو مخارتوں کی جادث کا نام ہے۔ اس کی ابتدہ فرانس سے ہوئی۔ اس میں سادگی ہوتی ہے اور رقب بھی باکا ہوتا ہے۔ اس کے مقابلہ میں بروک بھاری بھر کم اسنائل ہوتا ہے اور اس کے رقب کرکو فرانسی لفظ میں۔ یہ فئی جادث بھر خوادر فیر مشاکل ہوئی ہے۔ لفظ رو کو کو فرانسی لفظ روکی کو فرانسی لفظ موسلے کا ہے۔ اس کی سختال ہے جس کے معنی بیش کے مائند ہوتے ہیں۔ اس کی استعال ہوتے ہیں۔ فرانس کی رو کو کو اگر ان بوی ہوت میں ہوی استعال ہوتے ہیں۔ فرانس کی رو کو کو کا اگر ہے۔ نیس ہوتا البتہ بغیوں وغیرہ کے فرنچر میں جیٹن، ہندو سائی، حق کہ کو تھک نہیں ہوتا البتہ بغیوں وغیرہ کے فرنچر میں جیٹن، ہندو سائی، حق کہ کو تھک استعال کے جاتے ہیں اور کہا جاتا ہے کہ یہ روکو کو کا اگر ہے۔

رومن فن تعمیر: روس فن تعیر بیانی فن سے بنیادی طور پر مختف ہے۔ بیانی فن سے بنیادی طور پر مختف ہے۔ بیانی فن تعیر میں عام طور پر سرف افتی و معودی و عائمی پر اس عمارت کھڑی کی جائل متی روس فن تعمیر میں بیکر سازی کو کانی بید دی گئ ہے، کو ال فی سید بیرے اس کو ال فی سید بیرے سنا کی گئی ہیں۔ سنا کی شید کو کانی بید مختابی استعال کی گئی ہیں۔ سنا کی ستونوں کو بالک جانوی دی ہیں ستونوں کو بالک جانوی دی ہیں ستونوں کو بالک جانوی اور دی ہیں ستونوں کو بالک جانوی اور دی ہیں میں دی و اور کے مظیم حمید اور ایشوں کا استعال شروع ہونے کے بعد بی روی دور کے مظیم حمید اور محراب بننے مکن ہوئے۔

روی فن تقیر میں کی یا کا کریٹ کے بنہ ہوئے گنہ (باتھ، پاسیائی وغیرہ) دوسری صدی قبل مین کے ملتے ہیں اور سب سے پہلے استواند کا کریٹ کے سب سے پہلے استواند (پیرل) نما محراب نیرو کے سنبرے کل میں ملتے ہیں۔ جو پہلی صدی عیسوی کے وسط میں تقیر کیا گیا تھا۔ اس کے بعد کی بید مہم میں بھی یہ استعمال ہوئے ہیں۔

رومن فن حمير اپن مروئ پر اس وقت پنچا جب روم كا معبد پختمين (Pantheon) 100 اور 125 ك درميان حمير بواد اس ك كند كا قطر 141 فث ہے۔ يہ نہ مرف الحجيئرى كا ايك كمال ہے بلكہ مادگى اور تاس مى مجل جواب خيس ركھنا۔ يہ كول ہے اور اس كى ديواروں كى اونهائى كنيد كے قطر كے مساوى ہے۔ رومن دوركى دومرى اہم محارتي محرے بين جس كى سجاوت اعلى بايد كى ہے۔ ايمنى حميز جن ميں روم كا كوسيم (60 تا 79) سب سے بوا ہے۔ وقع كى كمانيں، جن پر بوت بيات پر كوسيم (60 تا 79) سب سے بوا ہے۔ وقع كى كمانيں، جن پر بوت بيات پر كوسيم (60 تا 79) سب سے بوا ہے۔ وقع كى كمانيں، جن پر بوت بيات پر كوسيم (60 تا 79) سب سے بوا ہے۔ وقع كى كمانيں، جن پر بوت بيات ب

فی مکام تمن طرح کے ہوتے تھے: (1) شہروں کے مکانات (Domes)، (2) کل منزلہ مکانات کے بلاک (Insula) اور (3) ولا (Villa) جو شہر کے باہر بنائے جاتے ہے۔

وص یا شہروں کے مکانت بینانی مکانوں کی طرح ہوتے تھے۔
عام طور پر ایک منزلہ اور ان کی اندرونی سچاوٹ پر زیادہ دھیان دیا جاتا تھا۔
ایک محن ہوتا تھا اور اس کی اطراف میں کرے ہوتے۔ مڑک کی جانب کا
ایک محن ہوتا، کھڑکیاں شیل ہوتی تھیں۔ یہ مکانت پاہیائی میں اس
طرح محفوظ ہیں۔ انسولا کی منزلہ عمار تی ہوتی تھیں لیکن آگسش کے
طرح محفوظ ہیں۔ انسولا کی منزلہ عمار تی ہوتی تھیں لیکن آگسش کے
زمانے میں ان کی حد مقرر کردی گئی تھی۔ نیرو کے زمانے میں جب 64
میں روم میں زبردست آگ کی تو منصوبہ بندی کے ساتھ یہ بلاک دوبارہ
میں روم میں زبردست آگ کی تو منصوبہ بندی کے ساتھ یہ بلاک دوبارہ

ہیڈرین میں ایک وسیع علاقے میں پھیلا ہوا ولا (123 عیسوی)

یُرولی میں ہے جس سے رومن شہنشاہیت کی پوری شان و شوکت اور
نفاست کا پہا چا ہے۔ رومن سلطنت کی سب سے آخری اور مظیم عمارت

دیو کیسیشن کل ہے جو 300 میں اسیاف (یو گوسلاویہ) کے مقام پر بنایا کیا تھا

یہ دو زبانہ تھا جب رومن سلطنت کا زوال شروع ہوچکا تھا لین پھر بھی اس
میں رومن فہانت اور جدت پندی جملتی ہے۔ عمارت کی جادث کے جو
طریعے افتیار کے کئے ہیں وہ آگے چل کر ہاز نطینی فن تعمیر کی جمادے ہے۔

رومن كيت ولك چرى : ميائيل كاده فرقد جل ك مرياه روم ك كيسا ك مرياه يعن يوب ين، الحمي بالك روم بحى كت يوب رومن كيتولك چرى كو مقدس كيتولك يا المجيل چرى (Apostelic جرى مدى مى كرومن كيتولك چرى كو مقدس كيتولك يا المجيل چرى (Church)

الحریزوں نے دیا تاکہ ووسرے کیتمولک کلیساؤں سے اتباز کیا جاسکے۔
مطعلین اعظم نے جب کیتمولک چرچ کو روم کا سرکاری ندہب قرار دیا تو
روم کی حکومت مقدس حکومت بن گئ جہاں کلیسا کا نام و شخ پائی پادریوں
روم کی حکومت مقدس حکومت بن گئ جہاں کلیسا کا نام و شخ پائی پادریوں
مشرق میں تسخطنیہ (قرک) کا بوب اہم ہے۔ جب ان کے ورمیان
اختانات کی خلیج وسیج ہوگئ تو 1054 میں دونوں کلیسا الگ ہوگے اور
مغرب میں رومن کیشولک اور مشرق میں بونانی کلیسا دو الگ الگ ند ہی

دہ صیائی رومن کیتولک سمجے جاتے ہیں جو انجل اور کاب مقدس کے بارے میں پوپ کی تغییر کو قطعی سائے ہیں اور صرف ای کے چہ کو مقدس کے بتصورک (عالم میر) اور اپنے آپ کو انجیل مقدس کا پابند تصور کرتے ہیں۔ بوپ کی اپنی یا ان کے ساتھ بھیوں کی کونسل کی مقائد اور اظاف کے بارے میں ہر تغییر اور کی گئی ہر بات حرف آخر کا عظم رکھتی ہے۔ اگرچہ کی سو برسول میں بوپ اور بھیوں کی کونسل نے چند مختف تصریحات کی ہیں لیکن درج فیل نیادی باتوں پر وہ بھیشہ شنتی رہے ہیں:

خدا کا وجود۔ انبانوں عمل اس کی دلچیں اور اگر انبان چاہیں تو عبادت کے درید اس کی قربید اس کی جواب دی کرنی ہوگی اور اس کے کہا کا سے اس کی خواب دی کرنی ہوگی اور اس کے کا تاریخی طور پر انجیل کی صداقت اور اس کے اخت می چہتی کہ مشید اللہ اور سے تین کہ مشید اللہ کے تحت می چہتی، بوپ اور اس کے نمائدوں کا تقرر ہوتا ہے۔

اس ندمب عی سال عی کم از کم ایک مرتب اقرار کناه و قب (Penance) کرنا خروری ہے۔ ہر مخض کو یکھ وقت عبادت عی صرف کرنا چاہے۔ خدا سے محبت کرنی چاہے اور ہر کام اس کی خوشنودی کے لیے کرنا چاہے۔

جباں تک اظائی اصولوں کا تعلق ہے اس میں عبد ناسد قدیم (Old Testament) اور عبد ناسہ جدید (New Testament) میں بیان کردہ اصولوں کی پابندی لازمی ہیں۔ ہر چیز کی بنیاد نیت پر ہے۔ خدانے کوئی چیز کی جیں پیدا کی ہے۔ جو کام امچمی نیت سے کیا جائے اچھا ہے اور بری نیت سے کیا جائے تو برا ہے۔ غیر میسائی بھی معاند کیے جائیں گے اگر ان کی نیت انچمی ہو اور وہ کوئی غلط کام ناوا قنیت کی وجہ سے کریں۔ کیتمولک

خرب على خربى اور فير خربى جيزول على كوئى فرق فيس ب- بر جيز خرب ك وائر على آجال ب-

میسائیت کے ابتدائی دور بی اس کے پیردوں کو سخت مظم و
تشدہ کا سامنا کرنا چا۔ اس کے بعد 300 بی قسطسطین کے عہد میں افیس
اس سے نبات فی تو سٹرق میں بیسائی ند بب پوری طرح حکرانوں کے
کنزول میں آئی اور یہ صورت تمین سو سال تک ری۔ لین مغرب بی
روم کے مرکز کو مقابلتا آزادی زیادہ مخی کیونگ یہاں کے حکراں مسلس
کزور ہوتے رہے اور آہتہ آہتہ روم کے کلیسا نے مغرف بورپ ک
سیاست میں نہایت اہم مقام حاصل کرلیا۔ مقدس رومن امپائر کے حکراں
یوپ کی اجازت کے بغیر تخت تغین نہیں ہو سکتے تنے اور بیلی سے رومن
کیشوںک کا نہ ہی افتدار پوری بیسائی دنیا میں قائم ہوگیا۔ آن روی کلیسا وہ
سیاس طاقت تو نیس رہائین نہ ہی افتدار اب مجی باتی ہوگیا۔ آن روی کلیسا وہ
سیاس طاقت تو نیس رہائین نہ ہی افتدار اب مجی باتی ہو۔

لفظ كيتمولك كے معنى بي رائخ العقيدہ اور يہ پہلے عيمائى ذہب كے رائخ العقيدہ لوگوں كے ليے استعال ہوتا تھا اب يه رومن كيتمولك ذہب كے بيرووں كے ليے استعال ہوتا ہے۔

ر میانیت: رہائیت یا سیاس کے معنی ہیں ترک دنیا، تمام مادی راحتوں اور سرتوں سے بہتر اور اس کی دد سے اپنی روحانی طاقت کو فروغ دیا۔ دنیا کے تمام فداہب مثلاً ہندومت، عیمائیت، یبودیت، بدھ مت وغیرہ میں ایک مجوئے سے طبقہ میں یہ متبول دہا ہے آگرچہ اسلام میں اس کی مخالفت ہے لیکن ایک مجھوئے سے گروہ میں اس کا روائی دہا ہے۔

سنیاسیوں میں ایک چیز جو عام طور پر مقبول اور مشترک ہے وہ ہے برت یا روزھ ہے روزے کائی بوی دت کے لیے رکھے جاتے ہیں جن میں کمانے، پینے اور ہر قتم کے جسمائی آرام سے پر بینز کیا جاتا ہے۔ یہ مغیری عاصل کرنے کے لیے رکھے جاتے ہیں۔ افرائی اپنے رشتہ دادوں کے مغیری عاصل کرنے کے لیے رکھے ہیں۔ افرائی اپنے رشتہ دادوں کے سوگ میں رکھتے ہیں۔ قدیم میسائی وئی اپنی روحائی طاقت کو ترقی دینے کے لیے رکھتے تھے۔ ان میں بعض لوگ خدا سے قربت حاصل کرنے کے لیے مرح طرح کی اذبیتی بھی اپنے جم کو دیتے ہیں۔ ہندوستان میں بعض مادھو بھے جم کے ساتھ کانوں یا کیلوں کے بہتر پر محفوں لینے دہے مادھو بھے جم کے ساتھ کانوں یا کیلوں کے بہتر پر محفوں لینے دہے جس دین ساکن رکھتے ہیں۔ حق اسے حق اسے حق میں معتوں ساکن رکھتے ہیں۔ حق

کہ ان کا دوران فون بند ہو جاتا ہے اور وہ سوکھ جاتے ہیں۔

رہائیت کا روائ اخبالی قدیم ذاہب مثلاً زر تشق ذہب وغیرہ ص مجی ملا ہے اور بونان کے قدیم ذاہب میں مجی۔

ر بمن: اس کے لغوی متی جابت اور قائم رہنے کے ہیں اور اسطار ت شر می میں رہن ہے ہے کہ کمی ایک شے کو جو شرعاً بایت کی مال ہو، صول قرض کے لیے معانت بنایا جائے تاکہ اس شے کے اعتاد پر قرض کا صول ممکن ہو۔ عرف عام میں اے گروی رکھنا کہتے ہیں۔ اللہ تعالی فرباتا ہے: "اگر تم سفر کی حالت میں ہو اور وستاویز تھنے والا میسر نہیں تو رہن باللیش پر محالمہ کرلو" (مورو بقر)۔ رہن بالقیض کا مطلب ہے ہے کہ قرض دینے والے کو اسیخ قرض کی والیس کا اطمینان ہو جائے۔

رین کی شرقی حیثیت یہ ہے کہ وہ بھی فرید و فروخت کی طرق افعل جائز ہے کیونکد (چند استثنائی صور توں کے علاوہ) ہر وہ شے جس کی تق جائز ہے اس کو رہن رکھنا بھی جائز ہے۔ رہن کا مطالمہ کرنا کتاب و سنت اور اجماع ہے تابت ہے۔ اس سلسلم میں لکھنا پڑھی بہتر ہے تاکہ شر طیس مسلمنے رہیں۔

ر بمن کے تین ارکان ہیں : (1) فریقین لیمنی رابمن اور مر جمین (شخ مر بوت کے ماک یا رہن کرنے والے کو رابمن کہتے ہیں اور مر جمین جو ر بمن رکھ کر قرض وے)۔ (2) اشیا معاملہ، اس میں وو چزیں شائل ہیں۔ ایک توشے مر بوت (ربمن رکھی ہوئی چز) اور دوسرے وہ رقم قرض جو ربمن کے مقابلہ میں وی سخی۔ (3) الفاظ معاملہ (جو لین وین کے لیے استعمال کے جانمی)۔

معلماء رہی کے درست ہونے کی اہم ترین شرط ہے ہے کہ رائین اور مر جمین دولوں معالمہ تھ کی البیت رکھتے ہوں۔ لین کوئی مجنون و دیوائد یا بے شعور نابالغ لوکا نہ ہو۔ ان کا کیا ہوا معامل رہی درست نہ ہوگا۔

راہن کو بال مرہونہ سے استفادہ کا حق نییں ہے جب تک کہ مرجمین اس کی اجازت ند دے۔ چنا نچہ جب تک کوئی بال رہن ہے مرجمین کی اجازت کے بغیر رائین کا رہن سے کی بھی طرح کا فائدہ حاصل کرنا (مثل رہن شدہ مکان بھی رہنا یا کپڑا رہن ہو تو اسے پہننا وغیرہ) جائز و درست میں ہے البتہ اگر مرجمین اس کی اجازت دے دے و تو رہن شدہ شمیں ہے استعمال بھی کوئی مضاکتہ میں درنہ قرض پر براہ راست سود لینے

اور رہن رکی ہوئی چڑ سے فائمہ افحاف میں کوئی فرق نہیں ہے۔ تاہم یہ واضح رہے کہ مال مر ہونہ سے جو بھی فائمہ و نفع حاصل ہوگا ان سب کا حقدار رائن ہے۔ البتہ اگر کوئی جانور رہن رکھا گیا ہو تو اس کا دودھ استعال کیا جاسکتا ہے اور اس سے سواری یا مال برداری کی خدمت کی جاسکتی ہے کوئکہ یہ اس چارے کا معاوضہ ہے جو مر تجن اس جانور کو کھلاتا ہے اور یہ بات معالمہ کے وقت رائن کو تنا دی جاتی ہے۔

رے نوا، پیر اگست (Empressionism) اسکول کا بہت برا (Empressionism) اسکول کا بہت برا مصور، 13 سال کی عربے چینی برتوں کی ایک فیکٹری میں کام کیا۔ وہ برتوں پر نقافی کر تا اور تصویریں بناتا قالہ بلکے رگوں کے استعمال کے بعد اس نے تاثریت کی طرف رخ کیا۔ 1861 میں اس نے پچھ وقت اکاؤیسیون کلیے کے بیاں تعلیم حاصل کی۔ وہاں اس کی مشہور مصوروں حلا مونے، سلی وغیرہ سے ملاقات ہوئی۔ وہ اکثر بیریں کے قدیم شائی محل او مطالعہ کرتا تھا۔ گائی محمول میں جا کر آرٹ کا مطالعہ کرتا تھا۔ گین وہ کبی بھی تاثریت سے خوش نہ دہا۔ اپنے ابتدائی دور کی بھی تاثریہ اس زانے میں وہ اپنی انسان نے بی 1868 کی وہ کو کورب سے بہ حد متاثر دہا۔ اس زانے میں وہ اپنی انسان کے لگھ

دونوں دریائے سین کے کنارے بیٹے کر تصویر مونے سے طاقات ہوگی۔
دونوں دریائے سین کے کنارے بیٹے کر تصویر کئی کرتے۔ مسلس باہر کام
کرنے اور پھر مونے کے اگر ہے اس نے رنگ چکے ہوتے گئے اور باتھ
میں بھی زیادہ آزادی آئی۔ اس نے اپنی تصویر سی پہلی تمین تاثریاتی نمائشوں
میں رکھیں اور 1877 کے بعد اے اپنی تصویر سی کہا نون '(تصویروں کی
میں رکھیں اور 1877 کے بعد اے اپنی تصویر سی کہا وی اینڈ، چرمی وغیرہ
بھی اس کا جاتا ہولہ وہاں کے بجائب محمروں میں اس نے فنون کا مطالعہ کیا۔
اے رفائل اور ویا کویز کے شاہکار ہے حد پہند آئے۔ اب وہ نیچر اور فارم
کی تخلیق میں صرف مشاہدہ تی پر اکتفا نہیں کرتا تھا بلکہ رکھوں کے استعال
می زیادہ سوچ بھار کرتا اور سختیک پر زیادہ توجہ ویے لگا۔

اس کی ابتدائی تصویری زیادہ تر خیبیوں، بیر دفی مناظر، دریا کے کنارے کے منظر، کشتیوں، کیفے اور رقص گاہوں کے بارے بی بیں کین آخری دور کی تصویرین زیادہ تر مریاں اور نیم مریاں باولوں کی بیں۔ گائی

موتی کے رگوں والے جم منانا اور ان کی حرارت اور نزاکت میں خود محو موجانا تھا۔ تصویروں میں وہ سرخ اور گلائی رنگ بوی چابکدی سے استعمال کرتا۔ اس طرح وہ تاثریت سے بتا کیا۔

1906 میں وہ جؤلی قرائس میں رہنے لگا۔ شریانوں کے ورم (Arthritis) کی وجہ سے وہ بوی مشکل سے برش کی سکتا تھا۔ آخری زمانے میں ایک بوے مصور ماتیز سے بھی اس کی دو تی ہوگئ تھی۔ اس نے پکھ مجمد سازی بھی کی۔

رے نوانے تقریباً چھ بزار تصویریں مناکی۔ بہت ک میرس کے تاثریاتی میوزیم میں موجود ہیں۔ اس کی بدی تعداد امریکا میں ہے۔ اس کی کچھ تصویری بوروپ کے عجاب محمدوں میں مجی ہیں۔

ریخ ڈیکارٹ (Rene Descartes, 1594-1650) نے ایکارٹ (La Haye Gsuraine) نے والا کے شہر لاہا کے جو ریخ (La Haye Gsuraine) میں پیدا اور اللہ اس نے لاقتی (La Fleche) کے یہ وجواں سے قدیم زبانوں، کائی فلف اللہ اس نے لاقتی (Scholastic Philosophy) اور ریاضیات کی تعلیم حاصل کی تحی اسکول اور کالج کی تعلیم حمل کرنے کے بعد وہ پوائیر پر (Poitiers) کی تعلیم حمل کرنے کے بعد وہ پوائیر پر (Poitiers) کی تعلیم عمل اللہ کے لیے داخل ہوا جہاں سے اس نے تاثون کی ڈاکوں کی مطالعہ اور سیاحت کا بعد حد شوقین تعلیہ اس نے شکل رہا۔ پراگ کی مضیور جگ کے بعد وہ فوج سے کنارہ کش اللوں تک ہوگیا۔ پھر اس نے فیارٹ پر ریاس کی مشیور جگ کے بعد وہ فوج سے کنارہ کش میں ہوگیا۔ پھر اس نے فیارٹ پر ریاس کی مشیور جگ کے بعد وہ فوج سے کنارہ کش اور تائی خور اس نے بیرس کی سکونت پڑیے ہوگیا۔ پھر اس نے بیرس کی سکونت ترک کر کے بالینڈ چلا کیا اور تقریباً دس سوئیڈن کی ملک، اور تقریباً دس سوئیڈن کی ملک، اور تقریباً دس سوئیڈن کی ملک، اسکونت یہ جو قلفہ میں جہری وہیں رکھتی تھی، وہ اسٹاک ہوم الکے لیکن بیاس کی آب و ہوا اس کو راس نہ آئی اور ایک مال قیام کے بعد اس کی وہاں موت واقع ہوگئی۔

ڈیکارٹ کو جدید فلف کا بائی شار کیا جاتا ہے۔ وہ قرون وسطی کے کائی فلف ہے کہ یہ زیادہ تر ظاف واقعہ، کے کائی فلف ہے سطین نہ تھا۔ اس لیے کہ یہ زیادہ تر ظاف واقعہ، فیر یقی اور ادمائی (Dogmatic) مناصر پر مشتل تھا۔ اس امر نے تمام فلف کو فیر فلسفیانہ بنا دیا تھا۔ وہ ریاضیات کی تعلیمت سے بے حد متاثر تھا

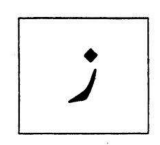
267

اور مم جوير '(Thinking Substance) ك عاول سے موسوم كر تا ہے اور جن سے وہ علی التر تیب نفس یا روح اور بادہ مراد لیتا ہے۔ یہ سمج بے کہ ان کا میدا خدا کی ذات ہے لیکن یہ دونوں ٹانوی جواہر بھی مخنی اعتبار ے وجود بالذات کے حال میں اور اینے اسنے دائرہ کار میں ممل طور بر آزاد ہیں۔ تمام طبی دنیا ایک جوہر محد ' سے جو مکانیکی قوانین فطرت کی تالع سے اور یکی متحرک مادہ بالآخر طبعی دنیا کو وجود عمل لانے کا سب بنآ ہے۔ ڈیکارٹ غیر ناطق حیوانات میں روح کے وجود کا قائل نہیں ہے۔ ان کی نقل و حرکت کو وہ ایک مشینی عمل سے تعبیر کرتا ہے۔ لیکن انسان کے اندر وہ اوجن اور اجم کی صورتوں میں دو متضاد اصولوں کے وجود کو مان پر مجور ہے۔ ذہن کا ومف شعور یا قرے، جبکہ جم کی مغت اشداد ما پھيلاؤ ہے۔ چونکه شعور اور اشداد كى صفات ميں كوئى قدر مشتر كه نہيں ہے، اس لیے ذہن اور جم بھی ایک دوسرے کے بالکل متحالف ہیں۔ لیکن ڈیکارٹ ایک باہر طبعیات کی حثیت ہے ان دو متخالف اصولوں کے درمیان قرمی رشتہ کے حقائق کو نظرانداز نبیں کرسکا تھا۔ بنانجہ جم و زین کے تعلق کی توجیے کے لیے اس نے نظریہ تعال (Interactionism) كا ساراليا عـاس نظريه كى روى وان اور عضواتى سليله بائ عمل ك ماین جو ہم آ بھی یال جاتی ہے وہ دراصل ذہن و جم کے باہی تعال (Mutual Interaction) کے ذریعہ عمل میں آتی ہے اور یہ باہمی تعامل 'صوری غدود' (Pinial Gland) کے ذریعہ ممکن ہوتا ہے۔ اس نظریہ تعال کو بعد کے فلفیوں نے تعلیم نہیں کیا، بلکہ خود ڈیکارٹ کے برجوش حامیوں کو یہ قابل قبول نہ ہوا۔ چنانچہ انھوں نے اس کی تعاملیت کو سخت تقید کا بدف بنایا ہے۔ ڈیکارٹ دراصل مویت یرست ہے۔ اس کا نظریہ تعال مجی اس کی حویت کا بی حمنی متی ہے۔ ذہن و جم کے مابین نظریہ تعال کے ذریعہ ہم آجمی پیدا کرنے کی محض کوشش کرنا ایک عالمانہ معرفال سے کام لیا ہے۔ ویکارٹ کی حویت کے لیے منطقی بنیاد فراہم کرنا مشکل ہے۔ تاہم اس کا حویق نظریہ جدید طبعی علوم کو فروغ دیے میں بے مد معاون ابت ہوا ہے۔ اس نے ان کی ترقی کے لیے شوس بنیاد فراہم کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس کی بدولت ان علوم کو میکانکی قوانین ك معروض ير عمل كرت بوع اين اين وارون ين تق كرف ك آزادی میسر آئی ہے۔ اس کے فلفہ میں خدا اور ذہن کے تصورات کو مجی كافى نمايان مقام حاصل ہے۔ وہ روحانی اقدار میں اور روح كى الافانيت ميں

اور فلف کو ایک بی تعلی بنیادوں بر تھیل دینا جاہتا تھا تاکہ فلف کے مفروضات و نائج مجی شبهات سے مکن مد تک آزاد و مرا گردائے جا کی۔ فلفہ میں اس کے منہاج کو تھایک (Method of Doubt) سے تعبير كيا جاتا ہے۔ اين فلطيانہ تھر كے آغاز مي وہ خدا، ويا اور حواس خمد سمیت ہر شے کو اٹی تھلیک کا بدف بناتا ہے۔ لیکن اس تھلیک میں اس کو یقین کا ایک کنت ہاتھ آجاتا ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ وہ ہر شے ک مابت شك كرتا رما، ليكن الى ذات، يعنى شك كرف والى شع، ير شد ند كرسكار أكر شك كرف والى شے فير حقيقت يا عدم وجود كى مال ب، تو يمر مل كرنے كے عمل كو كون انجام دے رہا ہے۔ مزيد ير آل تھكيك تكر یر دلالت کرتی ہے۔ لبذا تھر یر من عمل تھیک کے ذریعہ دواس بھیدیر پنجا کہ 'می سوچا ہوں، اس لیے میرا وجود ہے۔' اس مکت بیتین سے اس نے بقیہ تمام نائج ریاضات کی طرح افذ کے ہیں۔ وہ اپی ذات کا تقیدی تجزیہ کرتا ہے اور اس نتجہ پر پہنتا ہے کہ اس کے ذہن میں بعض 'وہی تعورات ' (Innate Ideas) پائے جاتے ہیں۔ ان تعورات میں ایک اکمل ذات یا خدا کا تصور ہے۔ اس کے ذہن میں اس تصور کا خالق، خود خدائے ا كمل كے علاوہ كوئى اور نہيں ہوسكتا ہے۔ اس سے بد ابت ہوتا ہے كد خدا كا وجود ہے۔ خدا كے وجود كے اثبات كے سلسلہ عن يہ اس كى كونياتى (Cosmological) یا علی ولیل ہے۔ خداکی ذات کے اثبات میں وہ وجودیاتی (Ontological) دلیل مجی دیتا ہے۔ اگر خدا کی ذات اکمل ہے تو مجر اس کا وجود مجی لازی ہے، اس لیے کہ وجود کا فقدان عدم اکملیت کے مترادف ے۔ چنانچہ ایک اکمل ذات کے تصور میں لازی طور پر اس کے وجود کا تسور مجی شامل ہے، جس طرح ایک شلث کے تصور میں یہ تصور مجی شامل ہے کہ اس کے تین زاویے ہوں کے اور ان زاویوں کا مجوعہ دو زاویہ قائمہ کے برابر ہوگا۔ اے فلفہ کو جوہر (Substance) کے تصور پر استوار کرتے ہوئے ڈیکارٹ خدا کو ایک موجود بالذات اور فود مخار جوہر قرار دیتا ہے جو دیگر اشیاکا محتاج نہیں ہوتا۔ اس کے نزدیک جوہر وہ سے جو وجود بالذات ركمتا مو اور كلوق بالذات (Self Created) مو لين اسخ وجود کے لیے کمی اور طبعہ کا بابند نہ ہو۔ اس تعریف کی رو سے جوہر ایک ہی ہوسکا ہے اور وہ خدا ہے۔ لیکن ایک طبعیات دال کی حیثیت سے وہ مادے کے وجود سے منکر نہ ہوسکا۔ لبذا خدا کے علاوہ دو اور جوبروں کے وجود میں بھی وہ یقین رکھتا ہے جن کو وہ معدد جوہر ' (Extended Substance)

علمیات (Epistemology) کے میدان میں ڈیکارٹ ریافیاتی عقلیت (Mathematical Rationalism) کا حامی ہے جو و جدان ادر انتخراج ير مشتل موتى ہے۔ چانچہ وہ مديد عقليت كا مجى بانى شاركيا جاتا ہے۔ اس خمن می اس نے بعد کے فلنیوں کو کافی متار کیا ہے۔ اس نے فلند کو کای طرز الکر کے فاتوں سے آزاد کرایا ہے اور اس کے لیے ایک معلم عقلی بنیاد اور ست کا تعین کیا ہے۔ وہ بجا طور پر جدید فلف کا بانی کردانا

مرا بیتین رکھا ہے۔ لیکن اپنے زماند کے علوم على اس كى وسيع تربيت نے كى ايك جرأت منداند كو عش ہے۔ اسے ان کی بابت حقیقت پندانہ نظریہ اختیار کرنے پر مجور کیا۔ جال وہ قسفياند ماديت كى بنياد ير، جو فوق الاحساس ذات كو كوئى مقام فيس وي يه، کاری ضرب لگاتا ہے، وہاں وہ افلاطونی تصوریت سے مجی کوئی مفاتحت نیں رکھتا ہے جو عظمری دنیا کو غیر حقیق تصور کرنے پر والات کرتی ہے۔ وہ اس مظبری دنیا کو ایک مستقل اور علاصدہ وجود کا حال مردات ہے۔ یہ محض ایک دموکہ یا سراب نیس بلکہ حققی وجود سے متعف ہے۔ ڈیکارٹ کا فلف اس طرح ميكانيت اور تعوريت كے مابين مصالحانه صورت يداكرنے



## زر تشت وین: دیکھے زر تشی دہب

زر محقی فر جب: اسلام سے پہلے کے ایران کے قدیم فراہب میں در تحق کے فرہب کے بیرو اب در تقت کے فرہب کے بیرو اب ایران میں بہت می کم رو مے ہیں لیکن ایک فاص تعداد ہند حال میں موجود ہے ویاری کمائی ہے۔

زر تشت کی تعلیم نے بابل اور یو بان کے لوگوں کو کافی متاثر کیا تھا اور بعد بھی بہودی اور خود عیمائی ند بہ پر اس کے اثرات پڑے ہیں۔
اس ند بب بھی آگرچہ یبودی ند بب یا اسلام کی طرح صاف اور واشح طور پر وحدانیت کا تصور کو نہیں ہے لیکن ایک مطلق خدا کے تحت دوسرے تمام چھوٹے خداؤں کو لانے کی کوشش ضرور کی حقی ہے۔

زرتش فرب سے پہلے ایران می جو فراب تھ ان کے بارے می تنسیات بہت کم لمتی ہیں لیکن اس زائد کے فراب اور ہد میں متحت ان کے ہد ستان کے فراب می بوی قربت نظر آتی ہے۔ اوستا اور وید می بہت ساری چزیں مشترک ہیں۔ دونوں میں ایک علی شم کی کشت پرتی کے وقت ہندستان میں موا (ایک هم کی شراب) اور ایران می باورا استعال کے وقت ہندستان میں موا (ایک هم کی شراب) اور ایران می باورا استعال ہوتی تھی۔ اوستا اور وید میں میان کے ہوئے دو تا تقریا مشترک ہیں۔

زرتشت ایک خدا ایورا کے پہاری تھے جو مزدا (دانا) کہائے تھے۔ زرتشت کی جمد (Hymns) یا سمجھ (Gathas) میں جن مقالت یا مخصیتوں کا ذکر ہے، تاریخ میں ان کا پت جیس چلا اور اس لیے سمج زبان و مکان کا تھیں کرنا مشکل ہے لیکن بیا بات کی جائتی ہے کہ وہ مشرقی ایران کے کسی حصد میں تھے اور مغربی ایشیا کے ترقی یافتہ حصوں سے دور رہیج کے بید زبان سائری دوم (Cyrtis II) سے پہلے کا ہے جب ایران انجی شھد نہیں ہوا تھا۔ بی مطابق (Achaemnids) کے دور کی کی تحریر اور آفار میں بیلے کا ہے جب ایران انجی شھد

بھی ان کا ذکر نیس ملک اس کے بعد دارا اور اس کے جانفینوں کے آثار میں بہت تی معمولی اشارے ملتے ہیں۔ بھی نشی دور مکومت میں بھی عرصہ میں کم عرصہ کے لیے یہ سرکاری ندہب رہا۔ سکندر اعظم کے حملہ کے بعد بھی فشی دور محکومت خم موحمیا۔ اس کے بعد زر تشتی ندہب کا ذور بھی لوث عمیار ساسائی دور محکومت میں اسے بھر عرون حاصل ہوا اور چار سو سال تک یہ سرکاری ندہب رہا اور جیائی فدہب سے نکر ایتا رہا۔

635 میں عربوں نے یزد کرد سوم کو فلست دے کر ایران پر جند کرایا اور پورے ملک پر اسلام چھا گیا۔ زر تشت ند بب ک لوگ چھوٹے مجموع کر بھوں میں اقلیتوں کی طرح رہتے تھے۔ دسویں ممدی میسوی ہے اس ند بب کے لوگ ترک وطن کر کے ہند ستان کے مجرات کے علاقے میں بحت کے دار اپنے وطن کے بم ند بب لوگوں ہے ان کا تعلق ٹوٹ گیا۔ 1477 میں یہ تعلق ٹھر سے قائم ہوا۔ شروع میں یہ محبتوں میں کسانوں کی طرح کام کرنے گئے لیکن اگریزوں کے اقدار کے زبانے میں انموں نے تعلیم، تبارت اور صنعت میں زبروست ترتی کی اور سویہ میں انموں نے تعلیم، تبارت اور صنعت میں زبروست ترتی کی اور سویہ مجرات اور ممنئ کی معافی زندگی میں خاص متام حاصل کر لیا۔

زر تحتی فد بب اپنے شروع کے دور بی الی ایران کے امن پند و متوکل لوگوں کی عکای کرتا ہے۔ یہ لوگ اپند و متوکل لوگوں کی عکای کرتا ہے۔ یہ لوگ اپند و متوکل لوگوں کو مانتے تنے اور جن کی کی دیو تاؤں کو مانتے تنے اور جن کی نئی زندگی ذیادہ تر گھوڑوں کی پیٹے پر گزرتی تھی۔ زر تشت ان لوگوں کا مقابلہ بحیشہ اپنے لوگوں ہے کرتے تنے۔ اپنے لوگوں کو وہ انسانہ بند و پاک باز (آشا) اطلاح تنے اور خانہ بدوشوں کو جوئے اور دھوکہ باز (ورج)۔ ور تشت بھیشہ زمین کی پیداوار برھانے اور مویشیوں کے ساتھے (ورج)۔ ور تشت بھیشہ زمین کی پیداوار برھانے اور مویشیوں کے ساتھ ایجا بر تاؤ کرنے کی تلقین کرتے تنے اس لیے کہ مویشیوں کی محنت بی سے فقا پیدا ہوتی ہے۔ چنانچہ انموں نے دیونا دھھرائے کے ساتے بیوں کی

قربانی مع کردی اور عبادت کے وقت بادما (ایک متم کی نشه آور چز) کے استعال پر بھی بابندی لگادی۔

زرتشت نے عبادت میں کشت پر تی لینی کی دیو تاؤل کی پرستش کو منع کردیا اور اخمیں دو اقسام میں بان دیا۔ یعنی ایک دو جو فاکدو پہنچانے والے اور ہجے تھے اور دوسرے وہ جو بدطینت اور جموئے تھے اور جن سے بھانے والے اور ہج تھے اور دوسرے وہ جو بدطینت اور جموئے تھے اور جبی امورامزدا" کا تھا۔ ان کی خدمت میں چو چھوئے دیو تا ہوتے تھے (دیلے ایڈائی دور میں مرف ایک ہی خدا ما تا جاتا تھا)۔ یہ چو دیو تا "اہورامزدا" کے چھ بہلووں کی نمائندگی کرتے ہیں یعنی نیک خیالات (دہومنا)، اعلیٰ پایہ کی آئی (آشا وہتا)، رومائی بادئیات (محقوم اوریا)، مقدس زہر (ابہاتا کی ادرائی اور لافانیت (امریتات)۔ شروع میں یہ سب سب ادرائی کی نکارہ (بارد و تات) اور لافانیت (امریتات)۔ شروع میں یہ سب سب کے اور اس دوائی کے دوائی تھے جو بعد میں فرشتے بن گئے۔

نیک امورا کے مقابلہ میں بد روضیں تھیں جو دیو کہلاتے تھے جن کا سربراہ اہر من تما۔ زرتشتی ندہب کے تظریب تخلیق (Cosmogony) اور Eschatology کی بنیاد خبرو شرکی ان دو بری طاقتوں کی مخلص ہے۔۔

زر تشتی ذہب کے مطابق اس ساری کا نات کی تاریخ (یعن اس کا ماضی، حال اور مستقبل) چار اووار میں تقییم کی جاسکتی ہے جس میں ہے ہر ایک دور 3 ہزار سال کا ہے۔ پہلے دور میں کی بادہ کا وجود نیس تعلیم کی ادہ کا وجود نیس تعلیم کی اداور زر تشت کی آمہ کے میں پہلے کا ہے اور تیمرے میں ان کی تعلیم کی اشاعت ہوئی۔ پہلے 9 ہزار سائوں میں نیکل اور بدی کی جگہ جاری رہی۔ نیک لوگ آہور مزدا کے ساتھ رہے اور بد لوگ اہر من کے۔ ہر مخص کو موت کے بعد دوزخ پر کے بلی (چنواتو پریو) سے گزرنا ہوتا ہے۔ اگر وہ بد ہے تو بلی تھ ہو جاتا ہے اور وہ دوزخ میں گر جاتا ہے اور اگر نیک ہے تو اس کے لیے جنت کا رائت کیل چاتا ہے۔ چوتے دور می ان کے بیا کو بچانے والا "سادشیات" مودار ہوگا۔ تمام مردے زندہ ہوں گے اور دن کے موال کے اور کے اس کے ایک بیائی کا کھیل پائی مردے زندہ ہوں گے اور ان کے اعال کا حساب کتاب ہوگا۔ بد ہیشہ کے لیے مزا کے مستوجب ہوں گے اور نیک بیشہ کے لیے مزا کے مستوجب ہوں گے اور نیک بیشہ کے لیے اپنی نیکی گھیل پائیں گے۔

زر تشتی ذہب میں، جیا کہ عام طور پر سمجا جاتا ہے، طویت نیس بلکہ ایک طرح کی نیم عویت ہے۔ کیونکہ آٹرکار فتح آبور مزدا ہی کی ہوتی ہے۔ زر تشتی ذہب میں آگ کی جو اتن ایمیت ہے اور ندہی

تقاریب عمی اس کی جو اس قدر حرمت دکھائی جاتی ہے اس سے یہ ایک للط خیال رائع ہے کہ ان میں پہلے ہاک کی پر سش کا رواج تھا۔ اصل یہ ہے کہ نہ صرف آگ بلکہ پائی اور زمین بھی یعنی خالص قدرتی اشیا ہور مزد کی نمائندہ ہیں اور ان چیزوں کو پاک و صاف رکھنے کی ہر ممکنہ کو عش کی جاتی ہے۔

زرتشت فربب کے مطابق انسان آزاد ہے کہ وہ نیکی یا بدی دونوں میں ہے ایک کا استخاب کرے اور پھر اس کے پھل کے لیے تیار رہے۔ اس استخاب میں جم اور روح دونوں کو حصد لینا چاہیے۔ نیکی و بدی کی کر جم وروح کی کر نہیں ہے اور اس لیے دوسرے قدیم فدایم فداہب کے برخس مجرو اور کنارہ کے لیے روزے ممنوع ہیں۔ اس کی اجازت مرف روح کی پاکیزگ کے لیے ہے۔ بدی کے ظاف انسان کی جدوجمد منفی نوعیت کی ہے بینی اے اپنے اور موت کی جائے گئی کا موقع نہیں وینا چاہے کہ وہ اے ناپاک بنا عیں۔ موت کی طاقوں کو اس کا موقع نہیں وینا چاہے کہ وہ اے ناپاک بنا عیں۔ اس کے عروہ کی بینز کیا جاتا ہے۔

زر تشتی اظافیات کی بنیاد اس کے اعلیٰ ند ہی فلف ہ ہے۔
انسان اس کا کات میں ایک ب بس بستی نہیں ہے۔ اے استخاب کی پوری
آزادی ہے اور وہ پوری شان و شوکت کے ساتھ، اہر من کے ظاف، نیکی
کی فوج کا بیائی بن سکتا ہے۔ اس ند بہ کا نبایت سادہ لیکن بلیغ فلف یہ
ہے: "نیچر ہی صرف پاک و صاف اور نیک ہے وہ دو سروں کے ساتھ ایک
کوئی چیز فیس کرے گی جو وہ اپنے لیے پہند فیس کرتی ہے"۔ اوستا نے
انسان کے لیے تیمن فرائش مقرر کے ہیں: "جو د شیس کرتی ہے"۔ اوستا نے
بناؤ۔ جو بد ہیں اضمیں نیک بناؤ۔ جو جائل ہیں اضمیں قابل بناؤ۔" سب سے
بناؤ۔ جو بد ہیں اضمی نیک بناؤ۔ جو جائل ہیں اضمیں قابل بناؤ۔" سب سے
بناؤ منائی، قربانی اور وعا کا طریقہ اضیاد کرنا چاہیے اور اس کے بعد عمل
اور گفتار میں ایما نداری اور عزت و احترام فوظ رہنا چاہے۔ ایرائوں سے
اور گفتار میں ایما نقا اور یہ جارے کی منی شمی کہ قرض دار کو چاہیے
سود لین منع قرار دیا ممیا تھا اور یہ جارے کی منی شمی کہ قرض دار کو چاہیے
کہ وہ قرض کو ایک مقدس امانت سمجھ۔ سب سے برا گناہ ہے استقادی

بعد کے دور میں دوسرے نداہب کی طرح زرتشت ندہب میں بھی رسوم داخل ہو گئے۔ شروع میں معبد بنانا اور بت رکھنا منع تھے۔ قربان کا بین پہاڑیوں پر، محلول میں یا شہر کے مرکز میں بنائی جاتی تھیں اور ان میں

آبور مردا کے احرام میں آگ جانی جاتی تھی۔ بعد میں ہر کمر میں آگ جانی جائے گل۔ اے مجی جینے نہیں دیا جاتا تھا۔ جینے جینے زبانہ کررتا کیا فدہی چیوائی، پروہتوں وغیرہ نے بے شار رسوم اس فدہب کا حصہ بنالیں اور اس طرح فدہب کی شکل می بدل دی۔

زرووزی (Filigre): سونے یا جائدی کے نبایت باریک تاری مدو سے کپڑے، زیورات اور وصات کی چیزوں پر نبایت خوبصورت کام زردوزی یا طلاکاری کہلاتا ہے۔ یہ فن نبایت قدیم زائد سے رائ ہے۔ قدیم معر، چین اور ہندوستان جی یہ ہتر صدیوں سے چلا آرہا ہے۔ چمنی صدی ق.م. کل از بالی از ہم مصور تھے۔ عبد وسطی بی سیکس، برش اور کلت نے اس میں کائی مبارت حاصل کی عبد وسطی بی سیکس، برش اور کلت نے اس میں کائی مبارت حاصل کی تحقی میں سیکس، برش اور کلت نے اس میں کائی مبارت حاصل کی بر چاندی کی زردوزی میں کمال حاصل کیا تھا۔ فرانس کے جائب کمر، روم کی ویلین جائب کمر اور کی کے ویلین جائب کمر اور برش جائب کمر میں قدیم زائد کے زردوزی کے بر چاندی کی دردوزی کے بر چاندی میں میں ہیں۔ آج بھی ہندوستان، ایمین، سیکیو اور مالنا وغیرہ اس ہیں ہندوستان، ایمین، سیکیو اور مالنا وغیرہ اس

زر کی غلام: عبد جاکرداری میں کمیتوں پر کام کرنے والے مزدور جن کی حالت نیم نالی کی ہوتی تھی۔ یہ بند کی حالت نیم نالی کی ہوتی تھی۔ یہ فلای مغربی بوروپ میں بہت نمایاں تھی۔ یہ مزدور زمین سے بندھے ہوتے تھے۔ اس میں اور قدیم دور کی فلای اجتماعی ہوتی تھی اور اسے فلای میں فرق یہ ہے کہ زر کی فلام کی فلای اجتماعی ہوتی تھی اور اسے فلاموں کے مقابلہ میں کچھ حقوق حاصل ہوتے تھے۔

زر می نلای کی ایک علل یہ بھی تھی کہ افزائی کے دوران اگر
ایک علاقہ دوسرے پر فتح پالیتا تو فاتح زمین نہ چینتار زمین مالک کے پاس
رہنے دیتا اور وہ ایک حتم کا عکس ادا کر تا اور فاتح کی خدمت انجام دیتا۔
اس حتم کی غلای قدیم بونائی اور رومن عہد میں عام طور پر رائح تھی۔ عہد
وسطیٰ میں یہ فرانس،اٹی اور رومن عہد میں عام طور پر مثن تھی۔ مہد
وسطیٰ میں یہ فرانس،اٹی اور رومن عہد میں عام طور پر مثن اور مشرقی
یوروپ کے علاقوں میں مجیل می ۔ زر می غلام کے تعلقات بر مجد رسم و
رواج کے پابند تھے اور اس لیے ان میں کچھ افتکا فات تھے لیکن ہر صورت
می زر می غلام اپنے مالک کے لیے کام کرنے پر مجور تھا۔ بغیر مالک کی
مرض کے وہ نہ زمین چھوڑ کر جاسکا اور نہ شادی بیاہ کر سکا تھا۔

ر کوة: اسلام کے پانچ بنیادی ارکان میں زکوۃ بھی ہے۔ اسلام میں زکوۃ کی ایمیت کا اندازہ اس سے لگا جاسکتا ہے کہ قرآن پاک میں میں مقامت پر المام میں دکوۃ کا بیان ہے۔ بارگاہ نبوگ میں جب کی نے اسلام کے احکام دریافت کے تو میں آپ نے نماز کے بعد زکوۃ کو پہلا درجد دیا ہے۔ سمجھین کی کتاب الایمان میں اس حم کی متعدد حدیثیں المتی ہیں جن میں ہے ترجیب کوظ رہی ہے۔

ز کوۃ کا بادہ زی ہے جس کے معنی پاک ہو، ہیں۔ قرآن کی رہ ہے زکوۃ ادا کرنے سے مال پاک و صاف ہو جاتا ہے اور اس میں برکت ہوتی ہے اس لیے اس کو زکوۃ کچ ہیں۔ امام راغب کے الفاظ میں زکوۃ وہ حصہ ہے جو بال سے حق النی کے طور پر نکال کر فقرا کو دیا جاتا ہے۔ شریعت کی اصطلاح میں زکوۃ بال کی ایک مقررہ مقدار کا نام ہے جو ہر اس مسلمان پر واجب ہے جو دولت کی ایک مخصوص متعین مقدار کا بالک ہو۔ مسلمان پر واجب ہے جو دولت کی ایک مخصوص متعین مقدار کا بالک ہو۔ ایک مخص کو صاحب نصاب کہتے ہیں۔ جس محص کے پاس اپنی اسلم ضروریات سے فاصل ماڑھے باون تولد جا نمی ادر ماڑھے مات تولد ہوتا ہو وہ صاحب نصاب کہلاتا ہے۔ جب اس بال کی ملیت پر پورا سال سرز مدد تری مرد شروری ہے۔

اس کے علاوہ مال تجارت، نقر رقم، زین کی پیداوار اور ملکیتی جانوروں پر مجمی زکوہ فرض ہے۔ رہائش مکان، واتی استعال کی اشیا (لباس، فرنچر اور مجی سامان وغیرہ) اور سزیاں زکوہ سے مشتنی ہیں۔

قرآن پاک میں زکوۃ کی رقم کے حسب ذیل آخے مصارف بیان کے کے کی جیں۔ (1) فقراء، (2) ساکین، (3) عالمین (زکوۃ وصول کرنے والے اگرچہ وہ صاحب ٹروت ہوں)، (4) مولفہ القلوب (لین نو سلم موجودہ زمانے میں اگر نومسلم میں جو ہوں جمجی وہ سیح معرف زکوۃ ہیں ورز نمیں)، (5) غلام، (6) قرضدار، (7) مجابد فی سیمیل اللہ، (8) سائر۔

زگزة كا مغبوم دو معنوں سے مركب ہے۔ ايك 'پاكيزى'
دوسرے 'نشو و نمائد ان دو اصطلاحوں سے زگزة كالإرا تصور بنآ ہے۔ شر ئ
اصطلاح ميں زگزة كا اطلاق دو معنى ميں ہوتا ہے ايك دو بال جو متصد تزكيد
كے ليے لكالا جائے دوسرے زگزة بجائے خود تزكيد كا فعل ہے۔ زگزة كا
لفظ ابتدائے اسلام سے عى عام صد تات كے معنوں ميں استعمال بونے لگا
تھا۔ اس كا إدرا نظام آہستہ آہستہ فتح كہ كے بعد قائم بوا۔ يہ جرى ميں
زگزة كے تمام قوانين تممل ہوكر نافذ ہوگئے تئے۔ زكرة بر زبانے ميں دين

اسلام کا اہم رکن ربی ہے۔ تمام انبیا کی طرح انبیائے بنی اسرائیل نے بھی اس کی سخت ماکید کی متی۔ زکزہ کے احکام قورات اور انجیل دونوں بمی موجود ہیں لیکن ان البای کتب بمی مدت کے تعین بمی تطعیت نہیں تھی۔

اسلام میں زکوۃ صرف مسلمان پر فرض ہے کافر پر فیمل اور اسلام نے زکوۃ کا تظام تائم کر کے در حقیقت انسانی برادری کے بالدار و فریب دونوں طبقوں کو باہی معاونت، مشارکت اور ہدردی و امداو کا سیق سکمایا اور اس طرح پری جماعت انسانی کو باہم جوڑ کر ایک برویا۔ پست و بلند کے تفریق بہت کم کردیے۔ تاریخی شواہد سے ثابت ہے کہ قرون اولی میں زکوۃ کا بنام اتنا مسحکم تماکہ دولت مند اپنی زکوۃ کے کر فرد بیت المال کے دروازوں تک آتے تھے اور بیت المال می فراوانی کا بے عالم تما کہ ذکوۃ کے کسی معرف کے لیے کوئی کی فیمی محوس ہوتی تھی۔

ز کوۃ کے چد مترق سائل ہے ہیں: جس کیتی کی پداوار برسات، تالاب یا نہر کے پائی ہے ہو اس می وسوال حصد ز کوۃ ہے جے شر می اصطلاح میں عشر کہتے ہیں محرجو کیتی کویں کے پانی ہے ہوتی ہو اس می صرف بیواں حصد ز کوۃ دیتا ہوگا۔

مجوروں، منتی، جوار، کیبوں کا نصاب ایس من (موجودہ من) ہے۔ اس سے کم میں زکوہ جیس۔ سواری کے محدودں، باربرداری کے کدھوں اور مجروں، رہائش مکانات، سزر ترکاریوں اور جوابرات و موتوں پر زکوۃ خیس ہے البت آگرید اشیا تجارتی ہوں تو ان پر زکوۃ فرض ہوگ۔

سادات کے لیے زائوۃ لینا حرام ہے۔ مورت اپنے بال کی زائوۃ عمان خاد ند ادر مفلس بچوں کو دے تو بھی درست ہے لیکن شوہر اپنی بوی اور نابائنے بچوں کو بال کی زائوۃ نہیں دے سکنا کیونکہ وہ ان کے نان نفقہ کے لیے ذمہ دار ہے۔

نریدرید: شیوں کا ایک فرق بے جے اٹنا عفرید اور بسید سے متاز کیا جاتا ہے۔ زیدید کے نزدیک امام حین کے بعد حنی اور حینی سادات میں جو مخص شرائط امامت کا حال ہو، وہ امام ہوگا۔ ان کے نزدیک امام ایک بالغ مسلمان مرد ہو جو عاقل، عادل، مجتد، صاحب تقوی، تی، جرات مد، بہادر اور صائب الرائے اور فلید ہو، سامعہ اور باصرہ سے درست ہو اور جہاد کے لیے تیار رے۔

خب کے تمام فرقوں میں یہ فرقہ الل سنت والجماعت ہے

قریب تر ہے۔ یہ آئمہ کو (فرقہ غرابیہ کی طرح) ہوت پر فائز فیل کرتے اور نہ انہا کے ہم باتہ قرار دیے ہیں۔ ان کی دائے ہی آئمہ عام لوگوں کی طرح انسان سے محر آ تحضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد سب سے افضل سے۔ فرقہ زید ہم محابہ کرام کی تخفیر کا بھی قائل فیرے اس فرقہ کے انام و مقتدا صفرت زید بن علی بن حسین سے جنوں نے اموی ظیفہ ہشام بن عبدالملک کے ظاف فرون کیا تھا لیکن برصتی ہے تکام ہوئے اور کوفہ میں تخذ دار پر چاھائے گے۔ حضرت زید علم و فضل ہی یکنائے عبد سے۔ علی صفور پر فقہ اور مح کام میں ان کی نظیر منفود تھی۔ انام الاحفید نے فیاں کی بارگاہ علم میں زانوئے تلمذ تہہ کیا قدا۔ فرقہ زیدیہ کے فیاں افکار و حقتدات حسب ذیل ہیں:

- (1) حضور اكرم صلى الله عليه وسلم في المام ك جو اوساف الذي قرار ويد ين ان ك مال حفرت على تقد
- (2) زیدیے کے زویک ملفول کی امات جائز ہے۔ لینی اگر امت کے ارباب عل و عقد کمی ایے محض کو امام ختی کرلیں جس میں امامت کی لازی شرائط موجود نہ ہوں تو بھی اس کی امامت درست اور بیعت لازم ہوگی۔ ای باعث زیدیے شیخین (ابو بر مرحم) کی امامت کو درست اور محمح قراد دیتے ہیں اور ای وجہ سے ان کے یہاں سحابہ کی تحفیم جائز نہیں۔
- (3) زیدیے کے مقیدے کے مطابق بیک وقت دو مخلف علاقوں میں الگ الگ دو امام مو کتے ہیں۔
- (4) زیریے کے نزدیک گناہ کا مر کلب ابدی جبنی ہے۔ یہاں تک کہ وہ فالص تو بر کرے۔ یہ عقیدہ انھوں نے معزلہ سے افذاکیا تھا کیونکہ حضرت زید معزلہ کے ہم خیال تھے۔ ابد جعفر منعور کے عہد کومت تک ویضح وقتح فرق زیریے بہت کرور ہوگیا تھا اور اس نے اسے متعدد اتیازی عقائد ہی تد فی پیدا کرئی تھی۔

زیدی سے فلست وجوت پر عبد حاضر کے فاضل زیدی بزرگ ایرائیم بن علی بن وزیے نے بید وضاحت کی ہے: (۱) مسلمیانوں کے مطالب عجل شورٹی سے طے ہوں۔ استبداد، بدعت اور شہنشاہیت کا مقالمہ کیا جائے۔ (2) اگر محکومت امر بالعروف و نمی عن المشر کو بیمر نظرانداز کردے تو امام کو محکومت سے تحر لینی ہوگ۔ امام عادل اور قرآئی نظرانداز کردے تو امام کو محکومت سے تحر لینی ہوگ۔ امام عادل اور قرآئی نظرانداز کردے تو امام کو محکومت سے تحر لینی ہوگ۔ امام عادل اور قرآئی

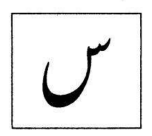
وہ یکل برائے لیک اور فرض برائے فرض کا قائل تھا۔ انسانی زندگی مثیت ایزدی کی پابند ہے جس کے خلاف کوئی بھی قدم بیار ہے اور جس کے سامنے ذی مقتل آدی ایل رضا ہے سر محول رہتا ہے۔

زینو فینز (Xenophanes, 570 B.C. - 480 B.C.):

گوبلیسی کتب کا نمائدہ نیس تفا کر اکسا منیز کا شائرد اور اس کتب کے
تصورات سے متاثر تھا۔ کولونون کا یہ فانی اپنے مصر کے بوتانی دیوبالا اور
بومر اور بڑو کڈ کے تصور الد کا مخالف تھا۔ اس نے ایک ایسے ساتی مصلح کا
رول اوا کیا جس نے اپنے مصر کے ذہبی اور ساتی عقائد و رسوات پ
مجرپور طنز کیا۔ یہ مقولہ اس سے منسوب کیا جاتا ہے کہ اصفی کا فدا بیا
قام اور چیٹی تاک والا ہوتا ہے اور بوٹائدں کا فدا نیلی آگھوں والا سفید
نام۔ اگر تیل اپنے فدا کی تصویر کئی کر کتے تو لا محالہ ان کا فدا تیل ہوتا۔
اس نے کشرت الد اور مسلک تشید کی مخالفت کی اور ایک فدا بیگن تمام
تصور چیش کیا جو نہ متحرک ہے نہ متبدل۔ کم زینو فینز کا فدا بیگن تمام
تعور چیش کیا جو نہ متحرک ہے نہ متبدل۔ کم زینو فینز کا فدا بیگن تمام

زینو (Zeno, 490 B.C. - 430 B.C.): پارجنائیذرد کا شاگرد تها جس نے اپنے استاد کے تصور بستی کا ادعا کرتے ہوئے وحدت یا اکائی پر زور دیا اور کرت، تنے تصورات کو آشکار کرنے کی کو عش کی۔ اس کا منطقی طرز مباحثہ 'جدلیاتی' کملاتا ہے جس میں اس نے حریف کے نقطہ نظر کو صادق فرض کرکے اس سے فتح تاتفات و کھائے ہوئے اسے باطل مخبرایا۔ یہ طریق مباحثہ ازاں بعد ستراط اور افلاطون کے ہوئے اسے باطل مخبرایا۔ یہ طریق مباحثہ ازاں بعد ستراط اور افلاطون کے افکار میں اپنے عروق پر نظر آتا ہے۔ حرکت کے امکان کے برطاف اس نے اپنے مخبور و معروف دلائل کی دد سے یہ خابت کیا کہ حرکت نامکن اور محض افتہاں ہے۔ اس کے دلائل حال تک منطق طور پر ناقابل تنجر اور محض افتہاں ہے۔ اس کے دلائل حال تک منطق طور پر ناقابل تنجر

زینو رواقی (345 B.C.- 265 B.C.): قبر من کے شیر نام۔ اگر بتل اپنے خدا کہ مائٹھ کا رہنے والا جس نے ایتحسنر میں رواتی اسکول کی بنیاد ڈالی۔ اس کا اس نے کثرت الداور م نظریہ تھا کہ حقیقت ایک مقلی نظام ہے جس میں فطرت قوانین مقل سے مسور چیش کیا جو نہ متحرک منظم ہوتی ہے۔ اس کا فلفہ وحدۃ الوجودیت ہے بہت قریب نظر آتا ہے۔ کا نائت سے مماثل تما۔



سائن (Satin): نہایت چمدار ریشم بھے اس طرح بنتے ہیں کہ سوائے خانی (Warp) کے اور کچھ نظر نیس آتا۔ اس کی بُنائی سب سے پہلے چین بی شروع ہوئی اور یہ قدیم بینان اور رو من سلطنت بی بہت مقبل متحق میں مقبل متحق میں اس کی مانگ بہت بڑھ گئی تھی اور صرف چری کے لوگوں اور شابی خاندان کو یہ میسر تھی۔ پندرہویں صدی تک ریشم کی صنعت بوروپ بہنچ مئی اور انگ، انگشان وغیرہ بی اعلیٰ تتم کے کپڑے کے جانے کے گئے آن کل یہ صنعت بین کے علاوہ ہندوستان اور بوروپ جانے کے گئے سنعت بین کے علاوہ ہندوستان اور بوروپ کے کئی میں کائی ترتی بانکی ہے۔

سائی (Semite): روایت ہے کہ سای نسل کے لوگ حفرت نوع کے بیے حضرت سام کی اولاد ہیں۔ موجودہ دور میں نسل اورزبان کے لحاظ ے جو تعتیم ہو ل ہے اس کے لحاظ سے عرب، قدیم بابل کے عقاد، آشور، مخلف آرای قبلے جن میں بیودی بھی شامل ہیں۔ کنعانی جن میں فنتی شامل میں ادرا یہ ویا کے لوگوں کی بوی تعداد سای نسل کی ہے۔ ان کو سامی گروہ میں اس لیے شامل کیا میا کہ ان سب کی زبانیں بنیادی طور پر ایک دوسرے سے بہت قریب ہیں۔ عالیٰ یہ سب ایک بی زبان سے تکل ہیں۔ سای نسل کے لوگ شروع میں زیادہ تر جرواے رہے ہیں لیکن جال زراعت کے لیے موقع مل تو بس مجی جاتے۔ یہ شروع میں جریرہ نما عرب میں رہیجے تھے۔ 2500 ق.م. میں یہ مختلف قسوں میں بجرت کرنے م اور میسو بونامید یا عراق، کیره روم کے ساحل اور معر میں دریائے نیل کے تاس میں جاکر اسے لگے۔ ان کے قبلے پدر نسبی (Partrilineal) تھے۔ ان کے رہنے کے علاقے معین تھے اور قبیوں ر شیوخ کی عکر ائی ہوتی تھی۔ میسوبوٹامیہ میں بے ہوئے سامی لوگوں کا میربوں کے ساتھ قریبی تعلق ربا اور جب مقاد می سار کون بادشاه منا اور بمورانی کا اقتدار بابل می قائم ہوا تو میسویو نامید اور سمیریا پر انھوں نے بورا اقتدار قائم کر لیا۔ فنہیا

(موجوده لبتان) کے سای لوگوں نے بوے پیانے پر بری تجارت کو فروئ ویا اور دور دور کک اپنے جہاز لے کر جانے گئے۔ سای نسل کے وہ لوگ جو نیل کے ماس میں بیٹھ گئے تھے آخر کار فلطین میں آکر بس گئے۔ جوب کے بی سای لوگ بعد میں یہودی بن گئے اور ایک نئی قوم نہب کی نباور کھی۔

ساب (Ghost): کی انبان یا چزکی رومانی شکل جو نظر تو آعتی ہے لين جن من جم نين بوتا، اے چھو نين كتے۔ وہ حركت كر على ب اور جہاں عام علی ہے۔ کوئی مادی رکاوٹ ماکل نہیں ہو سکتی ہے۔ مبد قدیم می اس ساید پر زبروست عقیدہ تھا اور آج مجی بہت سارے لوگوں من يه عقيده موجود ہے۔ يہلے يہ خيال عام قاكه يه سائے جو فكل طابق اختیار کر سکتے ہیں۔ مب سے خطرناک سابد (بھوت) وہ ہوتے ہیں جو ایسے لوگوں کی روحیں ہوں جن کی موت کی تشدد کی وجہ سے واقع ہوئی ہو، جو مجرم موں اور جرم کا راز بینے میں چھیائے مرکئے موں یا بدکار رہے جیں۔ ایسے سائے یا مجوت اسے وشنوں سے بدلہ لیتے ہی اور اخمیں ریثان کرتے ہیں۔ مخلف نداہب میں دعائیں اور تعوید و مندے وغیرہ رائح میں جن سے اقمیں بھایا بھی جاسکتا ہے اور اقمیں بلا بھی کتے ہیں۔ سب ای سائے برے نیس ہوتے۔ اچھ اور نیک لوگوں کے سائے اچھ بھی ہوتے ہیں۔ ابتدائی فداہب میں اسے مرے ہوئے مجبوب لوگوں کی، یا ایے لوگوں کی جن سے وہ ڈرتے تھ، پرسٹش کی جاتی تھی۔ خواب میں ان ك شكيس آتى تھيں اس ليے كى اور وجہ سے نہيں تو ور سے ان كى يوجا ک جاتی۔ چانچہ اکثر قدیم ذاہب می خدا کے لیے وی لفظ ہے جو ایک مردہ آوی کے لیے ہے۔ خود اگریزی زبان میں لفظ اسرت اور جرمن میں عیست (Geist) خدا اور مجوت دونوں کے لیے استعال ہوتے ہیں۔ اگریزی می لفظ ہولی محوست (Holy Ghost) بھی خدا کے معنی میں استعال ہوتا

ہے۔ قدیم بھٹائی اینے پروگوں کی روحوں سے ای طرح وعائمیں مانگتے تھے جس طرح آج میسالک اور بعض ووسرے خداہب کے لوگ ولیوں کی روحوں سے مانگتے ہیں۔

قدیم زباند یمی بید حقیدہ تھا کہ آدی کی روح مرنے کے بعد زندہ رہتی ہے۔ ابتدا یمی انسان بزرگوں کے بعد پر سنش کرتا تھا اور پھر اس سے وہ بزرگوں کی پر سنش کرنے لگا۔ قدیم معر، بیان اور رومن سلطنت یمی بید رسم مام تھی اور چین اور جاپان یمی بید آت تک باتی ہے۔ اس سے ابتدائی سان کے خاندان کو بزرگوں کی اطراف اکشا کرنے اور اسے منبوط بنانے یمی مدد عی۔ ابتدائی انسان جوت سے ورا تھا، پھر اس کا احرام کرنے لگا اور بعد یمی محبت، اگرچہ بید تیوں جذبات اکثر لے بطے رہے ہیں۔

سیاتھ (Sabbath): مرانی زبان کا لفظ جس کے معنی ہیں آرام استراحت۔ ہفتہ کے آخری دن لیجی شبہ کو یہودی آرام کے دن کے طور پر مناتے ہیں اور اے ساتھ کہتے ہیں۔ یہ دن مرف نیک کاموں کے لیے وقف رہتا ہے۔ انجیل کے مطابق یہ ساتواں دن خدا کے لیے آرام کا دن ہوتا ہے اس لیے کہ اے بقیہ چھ دن خت محنت کرنی ہوتی ہے۔ یہودیوں کی کتابوں میں ساتھ کے بارے میں بری تفصیل دی گئی ہو، اور اس دن کو منانے کے لیے قاصدے اور قانون بتائے گئے ہیں۔ بیسائیت کے ابتدائی دور میں پہلا دن یعنی اتوار حیات نو (Resurrection) کے دن کے ابتدائی دور میں پہلا دن یعنی اتوار حیات نو (Resurrection) کے دن رمن کیتھولک اور آر تھوواکس چہی مبادت کی جاتی تھی۔ چنانچہ اب مجی رومن کیتھولک اور آر تھوواکس چہی مبادت کی تقریب منائی جاتی ہے، اور پروشیشٹ حقیہ کے یوگ اے ای طرح مناتے ہیں جس طرح یہودی ساتھ یا ہفتہ، اور میسائیوں علی اتوار کو وی تقدی ماصل ہے جو اسلام میں جد کو ہے۔

مرائے: حبد وسطی میں ساری دنیا میں سراؤں کا نظام تھا۔ یہ موجودہ دور کے ہو طوں کی طرح ہوتی تھیں۔ عام طور پر یہ شاہراہوں پر واقع تصبات اور شہروں میں، منڈیوں کے قریب ہو تھی۔ جہ جو ایک جگہ سے دوسری جگہ جاتے رات یہاں گزارتے۔ یہاں رات کے آرام اور کھانے و فیرو کا بندوبت ہو تا۔ سپائی اور سرکاری افر بھی یہاں تیام کرتے، اکثر یہ فائدان کی ملیت ہو تھی۔ ایک سرائی سارے ہندوستان میں چیلی

ہوئی تحیں اور بیسویں صدی کے شروع تک بہت متبول تحیی۔ اب ان کا وجود تقریباً عائب ہو چکا ہے اور ان کی جگہ ہو نلوں نے لے لی ہے۔ البت اب میو کہل کو تسلیس اور خیراتی اوارے بڑی بڑی سرائیں بنوات ہیں جن میں لوگ عظیرتے ہیں۔ یہ براتوں کے عظیر نے وغیرہ کے لیے بھی استعال ہوتی ہیں۔ الھارویں صدی کے اردو ادب ہی، خاص طور پر رتن ناتھ سرشار کے یہاں ان سرائے اور سرائے والوں کی کانی دلجیب تفسیل کمتی ہے۔

مهد قدیم علی روئ عهد علی شاہراہوں پر جگد جگد سرائیں ہوتی حمیں جن علی بروئ عہد عبد سرائیں ہوتی حمیں جن علی بروئی علی افران سر اس کے لیے رکتے تھے۔ یوروپ علی عیدائیت کے عروق کے بعد اکثر شروں علی سرائی تعمیر کی جانے لگیں، ان کے علاوہ خافتاءوں علی بحی سافروں کے لیے ایک جگہیں رہتی تعمیں۔ اس زمان علی مجمان نوازی میدائیت کا اہم جز حمی اس لیے سافروں کو مفت مخبرایا جاتا تھا۔ کرایے پر چلانے کے لیے سرائیں چدرہویں صدی سے سافروں کو دوپ علی جن جن کیوں اور انیویں صدی کے اوب علی سراؤں کا کافی تفعیل ذکر ملا ہے۔

مر ریلزم (Surrealism): سرریلزم کی تحریک پیلی اور دورس می می می اور دورس می می اور دورس می کافی متبول می یہ تحریک اور اصل میں پرانی دادا ازم تحریک سے نگل ہے جو پیل جنگ عظیم سے پیلے میروپ میں شروع ہوئی متی اور اس کا بنیادی نظلہ نظر آرث کے خالف میں جات ہو تھی۔ لیکن سرر یلزم کا مطح نظر آرث کی نفی نمیں ہے بلکہ اس کی طرف شبت رجمان بھی ہے۔

یہ تحریک اصل میں عقلیت (تعقل پندی -Rationalism) کا روعمل تھی جو اس وقت ہوروپ کے آرت اور بیاست پر چھانی ہوئی تھی اور ای کا یہ بتجہ تھاکہ دنیا کو پہلی عالم کیر جنگ کی جاہ کاریوں کا سامنا کرنا پالے آتھرے پریٹان مشہور شام اور نقاد نے 1924 میں سر ریلزم کا المانان نامہ شائع کیا تھا۔ اس میں اس نے کہا کہ یہ ایک ایما ذریعہ ہے جس سے تجربات کی شعوری اور لاشعوری سطح کو اس طرح کمل طور پر طایا جاتا ہے اور خواب اور خیال کی دنیا کو روز مرہ کی حقیق دنیا سے اس طرح جوڑا جاتا ہے کہ اس سے ایک مطلق حقیقت یا سرریلزم پیدا ہوتی ہے۔ سینڈ فرائذ ہے کہ اس سے ایک مطلق حقیقت یا سرریلزم پیدا ہوتی ہے۔ سینڈ فرائذ کے قام تصورات کا فیخ

تحت الشور موتا ب اور جو مخص بھی اس لاشور کک پین جائے وبی مینیس (فیر معولی) ہوسکتا ہے۔ یہ بات ادب اور تمام دوسرے فون لطیفہ کے لیے صادق آتی ہے۔

اس تو کی می برینان، بال ایلوا، بیرریو بیرے ربورؤی کے نام خاص ابیت رکھتے ہیں۔ یہ انتہائی چو تکا دینے والے الفاظ استعمال کرتے تھے۔اس لیے کہ ان کے تصورات کی بنیاد عظیت پر نیس بلکہ الشعور پ موتی ہیں۔

جہاں تک مسوری کا تعلق ہے اس پر صرف دادا اذم می کا ار فیس تھا بلکہ محول، باش وغیرہ چیے فتکاروں کا مجی ار تھا۔ مرریاست آرٹ میں باقاعدہ طور پر تحقیق اور تجرب پر زور ویا جاتا ہے۔ ان کے نزدیک آرٹ ایک ایسا وسیلہ ہے جس کی مدد ہے ہم اپنی شخص نفیانی کیفیات کا تجربہ کرسکتے ہیں اور حقیقت تک پہنچ سکتے ہیں۔ مردیاست فتکاروں نے 1925 میں بیرس میں اپنی تصویروں کی نمائش کی تھی لیکن ان میں آپس میں جھڑے ہی ہوتر کر میں جھڑے ہی ہوتے رہے جس میں کئی مجبر نکالے گے۔ بھر چھوڑ کر چلے گا اور یہ آپس میں ایک دوسرے کو لعن طعن کا نشانہ بناتے رہے۔ اس اسکول کے ہر فن کار کا فن ایک دوسرے سے الگ ہے اور اس لیے بارے اسکول کے آرٹ کی ایک واضح تعییر مکن فیس۔

مرقہ: لغوی معنی چوری کے ہیں۔ شرعا اے کہتے ہیں کہ کوئی عاقل بالغ محض ایسے دس درہم یا ان کی مالیت کے بقدر کوئی چیز نغید طریقہ سے لے لے جو بھینی طور پر دوسرے کی ملیت ہو، مقدار سرقہ ہیں دس ایسے درہم کا اعتبار کیا جائے گا (یعنی اس پر شرعی محم کا نفاذ ہوگا) جن پر وزن سید کا شہد اور مہر ہو (جے عربی ہیں معزوب یعنی شہد شدہ کتے ہیں)۔

شرع کی رو سے سرقد اس وقت ثابت ہوگا جب یا تو کوئی شاہد شہادت دے یا جرم خود اپنے جرم کا اقرار کرے۔ لہذا اگر سرقد اصراف و اقرار کی بنا پر ثابت ہو تو تاشی چور سے پوچھ گا کہ سرقد کے کہتے ہیں۔ اگر او مرقد کی تعریف اور شکل بیان کردے تو پھر قاضی سوال کرے گا کہ تم نے کس چیز کی چوری کی ہے۔ ایس اگر شے مروقد بال نہ ہو (لیمن مفرویے درہم یا ان کی قیمت کے بقدر شے) تو اس کی وجہ سے چور کے ہاتھ کائے کا جواز نہ ہوگا اور اگر چور بال کی چیز بیان کردے قواس سے بال کی مقدار کے متعلق سوال کیا جائے گا (یہ اس وقت جب شے مروقد

مجلس مدالت میں موجود ند ہو) چوری شدہ چیز آگر عدالت میں موجود ہو
اور اس کا مالک بھی وہاں ماضر ہوکر اس شے کا دعویدار ہو اور سارتی اسے
چانے کا اقرار کرے تو پھر قاضی کے لیے شے سروقہ اور اس کی مقدار
کے بارے میں بھی ہوچنے کی شرورت نہیں بلکہ وہ خود طاحقہ کرلے گا۔ اگر
اس کے نزدیک اس شے کے چرانے پر ہاتھ کائے کا تھم کیا جا سکتا ہے تو
وہ ہاتھ قطع کرنے کا تھم دے گا ورنہ نہیں۔

آخضور صلع نے فرمایا ہے کہ ایک فرمال کی تہت ہے کم کی چوری میں ہاتھ نہ کانا جائے۔ ایک فرمال کی تیت صنور کے زمانے میں بروایت عبداللہ بن میاس دی درہم ہوں ہوایت اسد بن مالک پانچ درہم ہے، بروایت اسد بن مالک پانچ درہم ہے، بروایت اسد بن مالک پانچ درہم ہے، بوق تھی۔ ای اختاف کی بنا پر فقیا کے درمیان نصاب سرقہ میں اختاف بوق تھی۔ ای اختاف کی بنا پر فقیا کے درمیان نصاب سرقہ میں اختاف پر چور کا ہاتھ قطع کرنا چاہیے جبد امام ابو صنیفہ کے نزدیک سرقہ کی صد دی درہم ہے اور امام ابوضیف کی ہدرائے بھی ہے کہ خود کا ایک بار اقراد و امتراف کر لین تطبع بد کے وجوب کے لیے کاف ہے۔ فراوئ ظہیریہ میں ہے کہ مستحب و بہتر ہیے کہ سارق کو چوری کا اقراد نہ کرنے یا آزاد کے کاف ہے۔ فراوئ ظہیریہ میں کرنے کے افراد نہ کرنے یا آزاد اسلین کے جاک میں جائے خاکہ طابعہ اسلین کو بات کا موقع مل جائے خاکہ طابعہ اسلین کو اس پر سے حد (دیکھیے حد) افعا لینے کا موقع مل جائے۔ سرقہ کے متعلق کو اس پر سے حد (دیکھیے حد) افعا لینے کا موقع مل جائے۔ سرقہ کے متعلق بہت کی مدال میں مادھا کیا

مر کس (Circus): سرس کی تاریخ پرانی ہے۔ روس دور ہے

اس کا روائے ہے۔ رو من دور بی سرس کی یا قاعدہ محارثی بوق خیس۔ یہ

مول بیٹوی وضع کی بوتی خیس۔ فاج میں کھیل کا محول میدان ہوتا اور اس

کی اطراف میر حیاں تی بوتی خیس، فاج میں کھیل کا محول میدان ہوتا اور اس

تھیں۔ اس مہد میں اس کول میدان میں گھوڑا گاڑیوں (Chariots) کی دوڑ

ہوتی تھی۔ مخلف متم کے دوسرے کھیل ہوت، کھیٹیاں ہو تی، ہیر اور

یر ول کے سامنے لوگ فاص طور پر میسائی چھوڑ دیے جاتے۔ میر حیوں

اور میدان کے بیج تبہ فانے ہوتے جن میں کھیل کا سامان، گھوڑے، شیر

و ہر وفیرہ رکھ جاتے۔ چھی مدی قبل می میل کا سامان، گھوڑے، شیر

مرک تعیر کیا تھا اور جس کی جولیس میز ر نے از سر تو تعیر کی تھی اس

سفاليه

277

یزروں نے نہ صرف روم علی بلکہ اپنے دور دراز کے تمام طاقوں علی سر کس تقییر کیے۔ ان سر کس علی و کا اور بر کس تقییر بعض ق باغدی علی بعض او خون خرابہ ہوتا اور بعض ق نہایت و حثیانہ ہوتے اس لیے بیاندں نے بھی بھی سر کس تقییر کہیں گئے۔ رومن سلطنت کے تبعد علی جانے کے بعد بھی اے اپنے یہاں قائم نہیں ہونے دیا۔

جدید سرس کی ابتدا افدادی صدی کے آخر میں ہوئی۔ اس کے لیے ایک جات ہوئی۔ اس کے لیے ایک بہت بوا شامیانہ تا جاتا۔ کا میں گرجوں کے لیے ایک طقت ہوتا اور اس کی اطراف کنڑی کی بنی ہوئی میر می دار تصنی ہوتی اور طقہ دار میدان میں بازی گر، کرتب دکھلانے والے اور سدھ ہوئے جانور ایخ کرتب دکھلاتے۔ شروع میں یہ کھیل خانہ بدوش چیش کیا کرتے ہے، اس لیے ان کی زندگی کی پوری جملک اس میں موجود ہوئی اور آج مجی ان خلنہ بدوشوں کے چھوٹے گروہ دیہات میں کرتب چیش کیا کرتے ہیں۔ خلنہ بدوشوں کے چھوٹے گروہ دیہات میں کرتب چیش کیا کرتے ہیں۔

1830 کے سرکس بوروپ اور اسریکا بھی کائی متبول ہو چکی تھی۔
پہلے دو طلقوں اور پھر تین طلقوں کے سرکس قائم ہونے گئے لیجی ایک
ساتھ دو تین طلقوں بھی کرتب ہوتے۔ اب سویت بوئیں، اسریکا اور
دوسرے ترتی یافتہ مکوں بھی اس کی مستقل عارقی بین گئی ہیں اور جدید
آلات اور ساز و سامان کی مدو سے ان کر تجوں بھی طرح طرح کی جد تھی
اور نزاکتیں بیدا کی گئی ہیں۔

مر کو لیشن: اخبارات کی اشاعت (مرکولیش) اور فروخت دومرا ذر مید آلدنی ہے اور اس کے دو شعبے ہیں۔ ایک چندوں سے ماصل ہونے وائی آلدنی ہے اور دومرا ایجنوں کے ذریعہ اخبارات کی فروخت سے۔ اکثر فریدتے ہیں۔ لیے تریدار سالانہ، ششائی، سہ باتی اساس پر اخبار فریدتے ہیں۔ لیے تریداروں کے گھر پر پایندی سے اخبار پہنچانا دفتر کی ذمہ داری ہے جن کی گرائی مرکولیشن یا اشاعت کا صیفہ کرتا ہے۔ صیفہ اشاعت پر ید ذمہ داری ہی راتی ہے کہ مدت فریداری کے افضام سے قبل فریدار کو تحریری اطلاع دے کہ فریداری کب فریداری کے افغام سے قبل فریدار کو تحریری اطلاع دے کہ فریداری کب فتم بوری ہے اور بیشی چندہ کا مطالبہ کرے۔ وقت پر رقم وصول نہ ہونے کی صورت میں دفتر کو بائی نقصان کا قوی احتمال رہنا ہے۔ آمدتی کے اس اہم شعبہ پر گرفت رکھے والا اخبار کا بالک تی ایک کامیاب بانک کہلائے گا۔

چدوں کے علاوہ ایجنسیوں کے ذریعہ مجی مختلف مقامات پر اخبار میمبولا جاتا ہے۔ اس کے لیے راس، اس اور موالی جہاز کی مواتوں سے

استفادہ کرنا پڑتا ہے۔ اخبار کی فروخت کے ان تمام درائع پر اخبا کے مالکان کو نظر رکھنی جائے۔ اگر وقت پر اخبار روانہ نیس کیا گیا یا ایجت کے پاس سے بروانت رقم وصول نیس ہوئی تو دونوں صور توں میں ادارہ کو نقسان ہوتا ہے۔

ذرائع آمدنی پر کشرول کے علاوہ مدات خرج پر بھی محرائی تقم و نش کے بنیادی سائل ہیں۔ اساف کی تخواہیں، خبر رساں اداروں کے اخراجات، دفتر کی تنظیم ہے وہ سارے سائل ہیں جن سے واقعیت ہر اخبار کے مالک کے لیے ضروری ہے۔

سفالیہ (Terra-cotta): یہ ایک شم کی پائی ہوئی مٹی کی نی اشیاکا ام ہے۔ اس کا رقک مرخ مجورا ہوتا ہے۔ اس کے بخ برتن، مبریل اور عاد توں میں کام آنے وائی چزیں زمانہ قدیم میں کائی استعال ہوتی شمیں۔ بعض وقت حس پیدا کرنے کے لیے ان پر رنگ بھی چھایا جاتا تھا اور گل بوئے بھی بنائے جاتے تھے۔ قدیم معری آغاد کی کھدائی ہے جو چزیں کی بین ان میں سفالیہ کے بخ پیکر اور گلدان بھی لے ہیں۔ قدیم ایران اور آغور کی سلفت میں اس کے روغن دار ٹاکل بنائے جاتے تھے۔ بھین کے تین بزار قبل می کے ہیں۔ امریکا بھین کے تین بزار قبل می کے بنے اس کے گلدان بھی لے ہیں۔ امریکا میں سنید فاصوں کے واقل ہونے سے پہلے وسطی امریکا کے انڈین باشدوں میں اس کے بخ گلدان اور چگر عام طور پر استعال ہوتے تھے۔ وادی سندھ میں موہن جودارد اور بڑپ میں بھی کھدائی کے دوران اس کے باشدوں میں وقیرہ فی ہیں۔

سفالیہ کا استعمال ہوے پیانے پر ساتویں صدی قبل سمج کے شروع سے بیان میں شروع ہوا۔ چھتوں کے نائل اور بہ شار چیزیں عارتوں کی تزمین و آرائش کے لیے استعمال ہوتی تھیں۔ ان پر طرح طرح کے رنگ چھائے جاتے تھے اور خوبصورت نقش و نگار کیے جاتے تھے۔ ای حم کی چیزی، عمارتوں اور آرائش کے لیے رومن سلطنت کے حمد میں بھی استعمال ہوتی تھیں۔

سفالیہ کی صنعت اور اس کا استعال ہوروپ میں اپنے عبد خباب پر دور نشاۃ نانے میں پہنچا۔ خالی اٹلی اور خالی جرشی میں جباں عام طور پر عمار توں کے لیے پھر وسٹیاب شمیں ہوتے تھے، اے بوے پیانہ پر استعال کیا جاتا تھا اور اس میں بوی نفاست اور حسن کاری پیدا کر کی جاتی تھی۔

پندر ہویں صدی تک ان علاقوں میں سفالیہ کی ٹی چڑی فون لطیفہ کے اعلیٰ ترین نمونوں میں شار ہونے کلی تھیں اور اس دور کے فن کاروں اور پکر سازوں نے کمال پیدا کر لیا تھا۔

موجودہ دور میں دوسری سنعتوں اور فنون لطیفہ کی طرح اس میں بھی مشین کا دفل ہو گیا ہے اور اب اس کی چیزیں خاص حتم کی مٹی سے بنائی جاتی ہیں اور بجل سے کام کرنے والی بڑی جیٹیوں میں پکائی جاتی ہیں۔ اب عمارتوں میں سیعت، دھات اور شخشے کا استعمال اتنا بڑھ سمیا ہے کہ اے اب وہ دیثیت حاصل نہیں رہی جو صنعتی دور سے پہلے کی صدیوں میں حاصل تھی۔ حاصل تھی۔

سقر اط (Socrates, 469 B.C.- 399 B.C.) الحملس كا باشده، تاريخ فلف من عظيم ترين استاد كا درجد ركمتا بيد وه ايك مناع باب اور وائی بان کا بینا تھا۔ اس کا بد وحویٰ تھا کہ ایک وہوتا اس کی رجمائی كرتا ہے جو بدى كے خلاف اس كى تاكيد كرتا ربتا ہے۔ افلاطون نے بھى اس کے وجدانی اور عارفانہ تجربات کا ذکر کیا ہے۔ زندگی کا پھتر حصہ اس نے ایجمنس کی سڑکوں پر لوگوں کے ساتھ فلفانہ موضوعات پر ماحوں میں مزارا، جن میں وہ اپنی المعلمی ظاہر کرکے دوسرے نام نماد معمندوں ے کھ سوالات کرتا تھا۔ ان سوالات کے جوابات کے ذریعہ ایک طرف وه ان عالموں کی لاعلمی عمال کرتا اور دوسری جانب زیر بحث تصورات اور سائل کی حقیقت واضح کرتا اور این رائے سامنے لاتا۔ اس طریق بحث کو سراطی یا جدلیاتی منہاج کہا گیا ہے۔ اس کے اس طریقہ سے بہت سے لوگ ستراط کے دخمن بن محے اور اس بر بونانی دبوناؤں کا انحراف، نے خداؤں پر یقین اور نوجوانوں کو ورغلانے کے الزامات عائد کرکے اے سزائے موت دی می۔ افلاطون نے مان کیا ہے کہ اس طرح اس نے قید فانہ سے فرار قبول نیس کی اور خوشی خوشی زہر کا پیالہ بی لیا۔ اس کی کوئی تحریر موجود نہیں محراس کے شاکرد افلاطون کے اوائلی مکالے، ستراط کے فلفہ کی عکای کرتے ہیں۔

اس کی فلسفیانہ عظمت سو فسطائی گلر کی ان کرورہیں ہے انجری جن کے خلاف اس نے البیات کی درہیاں کی جن کے خلاف اس نے البیاتی اضافیت اور داخلیت کے خلاف اس نے علم کے معروضی دار اور مطلقیت کی چیش ردی کی۔ علم کو اس نے تیر کا مماش ترار دیا اور اس طرح خلف کو اضافیاتی نیزاد عطاکی۔

اس کی نظر میں علم تصورات کا ہوتا ہے جو معروضی ہوتے ہیں اور جن كا الماغ وترييل مكن ہے۔ ميچ علم اس وقت حاصل ہوتا ہے جب تصورات کی واضح تعریف پیش کی جاسکے۔ تصور قرکا بھی ہوتا ہے جو ایک فتم کی اشیا کے مشترک اور کلی اوصاف کو جمع کرنے سے ماصل ہوتا ہے۔ یہ ایک ایسے کلیے کی مکل می مارے سائے آتا ہے نے حی ادراک سے نیں بلکہ عقل کی مدد سے سمجا جاسکا ہے۔ سراط کے لیے ع ملم ک تحميل، انسان كا فرض ب جو اس علم ذات سے بيدا ہو تا ہے كد دراصل بم كتنا حافي بي ويل لا على كالمج احساس اور اس كا تعين بي حسول علم كى اساس بنآ ہے۔ يہ مشہور ہے كه ستراط في اس لحاظ سے لوكوں كو تين انواع میں تشیم کیا ہے۔ وہ لوگ جو لاعلم میں اور اپنی اا علی ہے بے خرب وہ لوگ جو لاعلم میں محر ایل لاعلی سے باخر میں اور وہ لوگ جو باعلم میں اور اس بات ہے نے خبر بس کہ وہ باعلم بس۔ ان میں ہخرالذ کر مستحن ترین میں اور اول الذکر مخرب ترین اور خطرناک محر درمیانی سنف کے لوگ اس وجہ سے احسن میں کہ وہ اپنی بے بائیگی کا احساس رکھتے میں اور یمی احساس انتھیں علم کی راہ ہر محامزن کرنے کا شامن بنآ ہے۔ وہ خود کو ای زمره میں شامل کرتا تھا۔

ستراط کی نظر میں اخلاقی عمل کسی مخصوص فن کروار کا مر بون منت نیس بلد ایک یکاعموی ملاحیت کا نتید موتا ہے۔ خیر ایک ممل روح کی صلاحیت کا نام ہے جو تمام اعمال میں تناسب و توازن پیدا کرتی ے۔ وہ جب علم کی بات کرتا تھا تو اس سے مراد یہ تھا کہ ہم جو پچھ طانتے ہیں یا جن امور و حقائق ہے ہم آشا ہیں ان کے بنیادی اصول کیا ہیں۔ اخلاقی دائرے میں صرف یہ کافی نہیں کہ ہم شجاعت یا عدل کو نیکی قرار وس بلكه به حاننا حاب كه به نيكي كون بن- وه رواحي اخلاق كا اتنا خالف نیس تما بعنا اس بات کا کہ عام طور سے جب ہم روائی اخلاقی احکام و امور کو خلیم کرتے ہیں تو ان اصولوں کے شعور سے بے بیرہ ہوتے ہیں جن بر روای اظلال می بے اور جو اصول این تین مطلقا صادق اور روا ہی۔ ایا اخلاق چو کلہ محض عاد توں کی دین ہے اور اصولوں پر قائم نہیں، اس لیے ایک سے احول میں یہ معہدم یا تبدیل ہوسکتا ہے۔ اس کے برمس وہ نیکی یا فیر جو امولوں پر قائم ہے لائن تعریف ہوسکتا ہے بینی اس کے بیچے جو اصول کار فرہا ہیں ان کی وضاحت اور تربیل ممکن سے اور انھیں عملیا جاسکتا ہے۔ اخلاق کا یہ تصور پیک عقلیت پند ہے جو افلاطونی مکر سے عین مطابقت دکھتا ہے۔

نعیلت یا نیکی کو علم کا مماش قرار دینے کے سلسلہ میں سراط کے خلاف عام طور سے کہا جاتا ہے کہ اخلاقی نشیلت اور علم دونوں الگ الگ چزیں بی اور ایک کو دوسرے ہے اس طرح وابت کرنا فلا ہے۔ کیا عام لوگ اخلاقی کمزوریوں سے مبرا ہیں؟ کیا یہ کی نیس کہ لوگ یہ جائے ہوئے کہ ایک کام غلا ہے اے کرتے ہیں اور جو می ہے اے نیس كرياتي؟ ستراط ك ذبن على علم كاجو تصور تما اور في اجمالاً يبلي بيان كيا عما ہے، اس کی روشنی میں مبلا الزام غیر مناسب معلوم ہوتا ہے۔ دوسرے سوال کے سلمد میں اس کے ساتھ یہ بھی کیا ماسکا ہے کہ علم کے معنی ہم دو طرح ہے سمجھ سکتے ہیں۔ ایک تو نظری اور دوسرا عملی۔ جب ہم یہ كتے بن كه اليم عانا بول .... أو يال عانا دو مختف معنول مي استعال ہوسکتا ہے، میں تیرنا جانا ہوں اور میں جانا ہوں کہ یائی بت کی دوسری جنگ کب ازی می تھی۔ پہلی صورت میں جانا (یا آثر ہم اے علم کہنا واین تو یہ علم) عملی سے اور دوسری میں نظری۔ ای کو عام بول وال ک زبان میں یوں کیا جاسکتا ہے کہ ہم کھ کرتا یا کوئی کام جان سکتے ہیں اور ہم کوئی بات جان سکتے ہیں۔ ستراط نے جب نیکی یا فضیلت کو علم کہا تر اس کے ذہن میں یہ دونوں معانی یہ یک وقت موجود رے ہوں مے کیونکہ اس علم كا واضح تر اطلاق اخلاقي عمل يريي موتا ہے۔ اس نے يہ ضرور تعليم كيا کہ ایک ایا آدی جو دانت طوریر برایا غلط کام کرتا ہے، وہ اس آدی ہے بہترے جو تادانت طور پر سمج کام کرتاہے کیونکہ اول الذکر لائق تھیجے ہے۔

سكى قد جب : و يكي كليدى مضمون نداب، اددو انسائيكويديا، جلد سوم.

سلاف: ہروپ میں آباد مختف نسوں میں سب سے بوی نسل کے لوگ۔ ان کا تعلق ہند ہوروئی اسائی خاندان سے ہے۔ ان کو عام طور پر تمن برے بوے ان کو عام طور پر تمن میں بولینڈ اور چکو سلوف ہیں جن میں پولینڈ اور چکو سلوفک ہیں۔ دوسرے جنوبی سلاف ہیں جن میں سرب، آباد تحدوث ہے لوگ ہیں۔ دوسرے جنوبی سلاف ہیں جن میں سرب، کروٹ، بوزیہ، بلخاری، مقدونہ و فیرہ کے لوگ ہیں۔ سب سے برا اور تیرا کروہ مشرقی سلاف کا ہے اس میں روی، بوکری اور بیلو روس کے لوگ آبے ہیں۔ بیا اور بیلو روس کے لوگ آبے ہیں۔ بیا علاق ہیں۔ بیا کو روس کے لوگ آبے ہیں۔ بیا کو روس کے لوگ آبے ہیں۔ بیا کو روس کے ایک روس میں بانے جا کیے ہیں۔ اس کے دوس کی مان علاقے میں دھے ہیں اس کے علاوہ زبادہ تر باکو روس کے لوگ اور کچھ بوکرین، کروٹ و فیرہ کے علاوہ زبادہ تر باکو روس کے لوگ اور کچھ بوکرین، کروٹ و فیرہ کے علاوہ زبادہ تر باکو روس کے لوگ اور کچھ بوکرین، کروٹ و فیرہ کے

یں۔ روس کے لوگ اور ابتیہ سلاف آر تھوڈاکس جشرتی ج ج سے تعلق رکھتے ہیں۔ رومن کیشولک عیمائی رومن حروف استعال کرتے ہیں اور آر تھوڈاکس ج ج کے سائل ربک رسم خط۔

نسلی طور پر سلاف میں کوئی اٹھاد نہیں ہے اس لیے کہ ان میں ترک، تاتار، جرمن، متکول اور نوتائی خون ملا ہوا ہے اور اسکینھن سے لے کر ان کے مختلف علاقے کائی عرصہ تک مختلف سلطنوں کے اثر میں رہے ہیں۔

سمورائی (Samurai): بابان کے عبد جائیر داری کے سورا (Knights) بید رادی کے سورا (Knights) بید کروہ بارہویں صدی کی جنگوں کی پیداوار ہے۔ اضمیں یہ اعزاز ماصل تماکہ وہ تلواریں لئکا کتے تھے اور کوئی عام محض ان کی جنگ کرتا تو یہ اس کا سر تمام کر کتے تھے۔ اپنے آتا کے بے مد دفاوار ہوت۔ فی فوق فنون پر حادی د ان کی روایات کے پر سالہ ہوت اور فرض کی اوا بیکی میں تکلیف یا موت کی پرواہ نہ کرتے۔ ایک زمانہ تک یہ جاپان کی سابی زندگی پر حادی رہے اور جس سورائے کا کوئی آتا ہوتا تو وہ اکثر سب کے لیے ویال جان مین جاتا۔ 1867 میں ان بی نے ویال بان مین جاتا ہو یا آتی ہوتا تو وہ اکثر سب کے لیے ویال جان میں باتی نیس رہا گئی کہ یہ ان کے دویہ سے تک آپکے تھے۔ یہ طبقہ تو اب باتی نیس رہا گئی ان کی اواد نے ساست، کاروبار اور فوق میں حصہ لیا ہے، اور دوسری جنگ عظیم میں حصہ لیا ہے، اور دوسری جنگ عظیم سے پہلے کی فوجی آمریت بھی ان می کا ورثہ تھی۔

سميريا- تہذيب و قتون لطيقہ: عراق يس كدائى كے بعد سيرى تهذيب كے جو آثار لے إلى ان سے معفوم ہوتا ہے كہ وہاں تط مختى كائى ترق كر چكا قعاد اس خط على مام ك، خبب، كاروباد كے بارے يى ترقى ترق كر چكا قعاد اس خط على شام ك، خبب، كاروباد كے بارے يى ترقى ق.م. كم جي القباد ہوتا قعاد اس خط كے سب سے پرانے آثار (3600 ق.م. يى مثى كى تختيال ق.م. يك ميس و كاروبارى حباب و كتاب كے استعمال ہونے كى تحسيد شروع عمى بيہ صرف كاروبارى حباب و كتاب كے ليے استعمال ہوتا قعاليمن 2700 ق.م. خط عمى مختى عى اوب كا ايك و فيرو بحى مئى متا ہے۔ صرف ايك التبريرى عمى تميں بزار تختياں كى بيں جو بنے كا عدے سے جمائى مى تعميں۔ دو بزار قبل مسى عمى دو لوگ تاريخى ريكارة كا عدے تك ريكارة على الله على الله كاروبار على مسى حق على دو لوگ تاريخى ريكارة كھے تھے۔

میریا میں میکرسازی بوے پیانے پر شروع ہو چکی تھی پنانچہ عمل اور مندروں کو ہیرو، ویو تاؤں اور جانوروں کے جمسوں سے جایا ہا؟

قد قل العديد عن تانبات زاشا موا تل كا سر طا ب مكد شب آدك قبر ع جائدى عن منا كات كا سر طا ب جن س اندازه موتا ب كديد أن كان رق كريكا قد

کورہ کری بہت ساوہ تھی۔ البتہ جو برتن سونے سے بنائے گئے ہیں وہ بہت خوبصورت ہیں۔ چاندی کے جمی برتن سطے ہیں اور ان می سے ایک چیرس کے لوجائب گر میں ہے۔ اس پکائی باریک کام ہے، چانوروں کی شکلیں بن ہیں۔ ان سب میں قابل دید محجز اور ان کے میان ہیں جن کی کار مجری حران کروتی ہے۔

سميريا۔ فد جب اور اخلاق: آج ك زمان بن انظ مير، اسطاماً لديم ميرووره عراق) ك جوبي علاق ك شاخت ك ليے استعال ہوتا ہے۔ 50 بزار قبل ميح وہاں ديبائی تهذيب و ثقافت كا جلن تما تو تمن بزار ق.م ميرين شرى تهذيب سے عزمان ہو ي تھے۔

سمیری سلطنت قائم ہونے سے پہلے سے اس علاقہ میں شامش بین سورج کی پرسش شروع ہو چک تھی۔ دوبالاں کے نور، شاش کی سے پرسش شمیر کی دور میں بھی عام تھی۔ یہ سمجا جاتا تھا کہ شاش رات کا وقت شال میں گزارتا ہے اور جب منج اسے دروازے اس کے لیے کمولتی ہے تو وہ ایک عظیم شعلہ کی طرح آسان پر چھا جاتا ہے۔ وہ ایک رتھ پر سوار ہوکر لاتا ہے اور سورج اس رتھ کا مرف ایک بہیہ ہے۔

میری تہذیب بیں شاش کے علاوہ اور بہت ہے داوتا تے بھے
زیمن کی کواری دوری انی فی (Inini) تھی تو تشکیر سو آب پائی اور طغیانیوں
کا دیوتا تھا اور مو یا بالیدگی (Vegetation) کا دیوتا ابو یا موز تھا۔ ان کے
بال چاند کا دیوتا بھی تھا اور کناہ کا بھی۔ فرض ان کی بادی زیمن دیوتاکل
کا مسکن تھی اور یہ تمام دیوتا معبدوں بی رکھے جاتے تھے۔ ان کے
افراجات کے لیے دولت، غذا اور حورتی میا کی جاتی تھیں۔ اس مید کی
جو تختیاں کی بین ان سے بھ چان ہے کہ ان دیوتاک کو تبل، بکریاں،
بھری، مرغیاں، فاختاکی، کی بھیلیاں، مجور، انجیر، محمرے، محس، تیل
اور روٹیاں میت پیند تھیں۔ شروع میں قربانی کے لیے انسان پیش کیے
جاتے تھے لیکن بعد جی ان کی جگہ موریش قربان کے جانے گئے۔

دادِ تاکل کے چرنوں پر جو اتنی دولت اور اشیا چرهائی جاتی تھی وہ ظاہر ہے ان داہِ تاکل کے مجاوروں اور نرویٹوں کو کمتی تھیں اور یہ لوگ

قوم میں سب سے طاقت اور بالدار بن گئے تھے۔ چانچہ بادشاہ اروکاکنا، ان پرہتوں کی لوٹ، رشوت ستائی اور کسانوں اور چھیروں پر ظلم و تشدو سے اتنا تک آچکا تماکہ ان کے ظاف اس نے کی اقدابات کے لئین اروکاکنا کے انتقال کے بعد بروہتوں کو پھر وہی طاقت ماصل ہوگئی۔

میریا میں عبادت گاہوں کے علاوہ مدر ہے بھی تھے۔ پروہت فدہی تعلیم کے ساتھ مام تعلیم بھی دیتے تھے اور روٹ کے ساتھ دمائی پ بھی ان کا تسلط تعلد ان اسکولوں میں لڑکے اور لڑکیوں کو پڑھنا لکھنا، حساب کتاب وفیرہ کھمایا جاتا تعلد

ہر معبد کے ساتھ کائی مور تی شکک ہوتی تھی۔ پکھ فدمت کے لیے اور پکھ فاص دیو ہائی کے لیے۔ یہ مور تی دیو ہائی کے لیے۔ یہ مور تی دیو ہائی کی اشتاکی بن جاتی تھیں۔ ان لڑکوں کے معبدوں میں واقع کے وقت فاص تقریبی ہو تی اور ان کا جیز معبد کی نذر ہو جاتا۔

مام لوگوں ٹی شادی ہیاہ کا رواج تھا۔ جو لڑی جیز ااتی اس کا اگر رہتا۔ بچوں پر ماں اور باپ دونوں کا ساوی حق ہوتا اور شہر کے مرنے اور جوان لڑکا نہ ہونے کی صورت میں مورت ہی مارا کاردبار چھاتی۔ عورت جی مارا کاردبار ہی کر کئی تھی۔ ناام نرید نے اور بیخ کی اے آزادی تھی اور وہ ملکہ بن کر اپنے شہر پر حکومت بھی کر کئی تھی لیک بچشت مجھی کر کئی تھی این مجشیت مجھو گی برتری مرد ای کو ماصل تھی چنانچہ وقت پڑنے پر شان این قرض چکانے کے لیے مرد عورت کو بھ سک اور بچ نہ ہونے کی صورت میں اے چھوڑ بھی سکتا تھا۔

## سنت: ویکمی مدید

سکیت تاکک آکاوی: یہ اکاوی 1953 میں حکومت بند کی طرف سے قائم کی محق مدارت ہو وزارت تعلیمات کی مشاورت سے صدر جمبوریہ نامرو فرماتے ہیں۔ نائب صدر کا چناکا کو نسل کرتی ہے۔ سکریٹری محل عالم سے چنا جاتا ہے جو تخواہ یاب ہوتا ہے۔ ولی کمیٹیاں ہوتی ہیں۔ جو مالیہ کی فراہی، المداد کی تعلیم اور نشر و اشاعت کا اہتمام کرتی ہیں۔ اس کی اکاوی کے دستور کے فحت سارے افتیادات صدر کو عاصل ہیں۔ اس کی میعاد پانی سال ہے۔ پہلے صدر لی وی راهیا، دوسرے میسور کے مہاراجہ چامران تیسری اندرا گائد می ری ہیں۔

علیت ناجک اکادی کے بنیادی مقاصد یہ این: فن لطیف کی سرپر سی کرنا، ان فنون کی بالی المداد کرنا، پروگراموں کو مر تب کرنا، فنون کی بالی المداد کرنا، پروگراموں کو مر تب کرنا، فنون کی اشاعت میں بالی المداد فراہم کرنا اور معلومات باہمی روابط کا استحکام۔ رقم، موسیقی اور ناجک کی قامیں بنا، فوٹو گراف اور علیت کے ٹیپ رکارڈ کرنا، رقم، موسیقی اور ناجک کے پروگرام چیش کرنا تاکہ چین الاقوامی فیر رکالی اور روابط تائم ہوں۔ سے فیکاروں کی و فائف سے حوصلہ افزائی کی جاتی ہے۔ فون المیف پر ایک باند مجلّہ شائع ہوتا ہے اور ہر سال ان فنون پر اعزاز دیا جاتا ہے۔ مستحق کا انتخاب اکادی کے مقرود فرائدے کرتے ہیں۔

## سنياس: ديكي رببانيت

سوائح عمری: کی فرد کی زندگی کے حالات کو تلم بند کرنے کو سوائح عمری کہتے ہیں۔ سوائح نگاری عمل ہر زائد کے حالات، طرز نگار ش اور رہم وروائ کا برا اثر رہا ہے۔ حثل عبد قدیم عمل آشور، بائل اور معر وغیرہ کے باد شاہوں کے حالات تکسے جاتے تھے لیکن ان کی تعریف عمل آئی تصیدہ کوئی ہوئی کہ افسانہ اور حقیقت عمل فرق کرنا مشکل ہوتا تھا۔ رو من عبد عمل بحی ہوائے نگاروں عمل بلوٹارک کا نام آئے تک زندہ ہے اور اس کی تعنیف مشاہیر ہوتان و روم ' دنیائے ادب اور سوائح نگاری عمل بہت برا مقام رکھتے ہے۔ وہ بھی برا ہیرو پرست تھا لیکن اس کے باوجود اس نے مقام رکھتے ہو۔ وہ بھی برا ہیرو پرست تھا لیکن اس کے باوجود اس نے اپنے کرداروں کو سجھنے اور ان کی مبالغہ آرائی کے باوجود کسی قدر سچائی تعنیف کے ساتھ بیش کرنے کی کوشش کی ہے۔ سینٹ آگسین نے اپنی تعنیف کوشش کی ہے۔ سینٹ آگسین نے اپنی تعنیف کی ماشقاد پر

عبد وسطی کے بوروپ کی سوائح عربوں میں انسائی اجماوں اور کروں ی معربوں میں انسائی اجماوں اور کروں ہیں انسائی اجماوی اور کروں کے مافوق الفطر سے کارناموں اور کرواست پر اعتقاد زیادہ نظر آتا ہے۔ خودنوشتہ سوائح عربوں میں تطبیق کا رمگ جمایا ہوا ہوتا ہے۔ اس دور میں تاریخ اورسوائح عربی میں مجمی کم افزاز برتا جاتا تھا۔ بہت کم سوائح نگاروں نے مخصوصیات کو ابھارا ہے۔

عبد نشاة کانے بیں دوسرے افون کی طرح حقیقت پندی نے سوائح نگاری بی مجل جلایا اس دور کی چملین (Calbini)، بارراک

اور بوکاچ کی سوائح محریاں اس کا بہترین نموند ہیں۔ اس زباند میں سائنس
کی ترقی زندگی کے ہر شعبہ پر اثر ڈال ردی تھی اور چائی تک ترفیند اور
حقیقت بیان کرنے کے رجان نے اس صنف پر بھی اثر ڈالا تبا۔ فرانس
می یادی (Memoirs) لکھنے کا روائ شروع ہو چکا تھا۔ انگستان میں
سر آئی ذک والٹن چیمے سوائح نگار پیدا ہوئے تھے جھوں نے انگریزی زبان
میں سوائح نگاری کو نہایت اعلیٰ مقام پر پہنچا دیا۔ اس زبانہ میں 'آپ چین'
کیمنے کا بھی سلملہ شروع ہوچکا تھا۔ سیمویل چی کی آپ بیتی آئ تک شوق
سے یہ می طاقہ ہے۔

افدادی صدی میں بوردپ میں سواغ نگاری میں پھٹی آئی اور اب حالات کی چھان بین پر توجہ کی جائے گئے۔ خطوط اور دومری تح روں کا مطالعہ کیا جائے گئے۔ خطوط اور دومری تح روں کا مطالعہ کیا جائے لگا۔ اس دور کی معرکۃ الآرا سواغ عرف سیمول جائسن کی ہے جو باسول نے 1791 میں لکھی تھی۔ ژان ژاک، روسو اور بنجامن کی آپ بیتیاں کا لیک میشیت رکھتی ہیں۔ انیسویں صدی میں کارلاک اور ارنسے برینان کی لکھی سواغ عموال بیا جواب نہیں رکھتیں۔ اس پھٹی ہور کمون پر توجہ اور حقیقت نگاری کے باوجود اس زبانہ کی اطلاقی تقریب لوگوں کے کرور پہلوڈل کی مکائی سے روکتی تھیں اور اس لیے یہ کہنا سطیل ہے کہ سواغ نگار اپنے ہیرو کی عمل کی تصویر بیش کرنے میں کامیاب تھے۔ کہ سواغ نگار اپنے ہیرو کی عمل کی سلملہ شروع ہوا جن میں کی بزے بوے لوگوں کی سواغ حداد جع کر دی جاتھی۔

1910 میں مظہور باہر نقیات فرائڈ نے نی طرز کی سوائح نگاری کی بنیاد ڈائی۔ اس نے مشہور باہر نقیات فرائڈ نے کی سوائح عمری سائلنگلک اور نقیاتی نقطہ نظر سے لکھی۔ اس کے آٹھ سال بعد النن افریکی نے 'عبد وکورید کی مشہور مختصیتیں، شائع کیس جن میں طز، مزاح، گپ بازی سب بی کچھ شامل ہے۔ اس طرح گویا اس نے فرائڈ کی طرز کا خال اڈایا تھا۔ اس مجی ہے مد مقبولیت حاصل ہوئی۔ بیسویں ممدی میں دوسرے فنون اس موائح نگاری مجی عروج پر پیٹی اور اعلیٰ پاید کی سوائح عمریاں کی طرح فی سوائح عمریاں کی طرح فیں۔

سوافح تكارى اردو: ديكي جائع اردد انا يكويديا، جلد اول

سوتر: عمواً جال سے مخلف قطاعت کی معلوات کے اصلی افذ وستیاب موتر کتے ہیں۔ یہ ادب کی ایک بے نظیر صورت ہے

یں اور رسالے یں جو اس فاص موضوع پر تکھے گئے ہیں اور جو نظریہ کے چیدہ پہلوؤں پر روشن والے ہیں۔ ہر صورت ہی یہ اوب ایک بہت طویل عمد پر حاوی ہے جو سوروں کے متعلقہ زبانہ سے شروع ہوکر ایک وو صدی قبل ختم ہوا ہے۔

## سوو: ویکھے زیار

مورن كيركيكارو (Sorn Kierkegaard, 1813-1855): كير كر الرارك كے شير كوين بيكن على يدا موا تما جال وہ تقريا زندگي مجر قیام پذیر رہا۔ اس کی تعلیم و تربیت قدرے سخت کیرانہ حالات اور روح فرسا ماحول میں ہوئی جس کی تمام تر وسد واری خود اس کے والد بر عائد ہوتی ہے، جو بے مد محزون طبیعت واقع ہوا تھا اور خدا کے حسور اے مخاموں کے احباس میں برابر فرق رہتا تھا۔ اس نے کیر مگارڈ کو کانی کم تی کے عالم میں جرم یا مناہ اور عدامت کے شعور سے روشناس کرنے کی كوعش كي اور الي تعليم ولوانا جابا جو اس كو الك اجها عيمائي بنا كت ي-1830 می اس نے اسکول کی تعلیم عمل کرلی اور کوین بیتن یوغورشی می دینیات کی تعلیم کی غرض سے داخل ہوممیا جبال وہ بیگل کے فلف سے روشاس ہوا جس سے وہ زندگی مجر تنظر ادر بیزار رہا۔ جب وہ یونیورٹی میں عی تھا اس کی والدہ، ایک بھائی اور دو بہنوں کا انقال ہو میا۔ کیر مگارة نے ع بى من الى تعليم كا سلسله منقطع كرديا اور اين والد ك براه راست اثر و افتدار سے خود کو آزاد کرلیا۔ وہ ایک 14 سالہ لڑی رسمینا (Regina) کی میت می کرفار ہو میار جب وہ 17 سال کی ہوئی تو کیر کیگارڈ نے اس سے ماضابط شادی کا رشتہ ملے کرلیا لیکن ایک سال بعد بعض وجوبات کے باعث اس کو یہ رشتہ توڑ دینا برار جب وہ 25 سال کا بوا تو اس کے والد کا انتال مو ميا۔ اين والد كى ولى خوابش كو الوظ ركتے موت، أس في وينات کی این ادھوری تعلیم کو دو سال مزید تعلیم زندگی افتیار کرے ممل کرلیے لیمن اس کی بابت وہ اٹی بک مونہ نفرت کو دور نہ کر سکا۔ ویکل کے نظام قلف بے شاقک کیم (Schelling Lecture) سننے کے لیے وہ پرلن مما مر یاں بھی اس کو ماہوی ہوئی اور زیادہ عرصے تک قیام کے بغیر وہاں سے لوث آیا۔ ایل زعر کے بقیہ 15 سال اس نے تام ر تعلیق سر کرمیوں می گزارے اور 20 سے زیادہ تحلیقات شائع کیں، جن می کیسا کے مروجہ اصولوں کو اپنی تقید کا بدف بنایا جو اس کے نزدیک نہ تو میسائیت کی ترجمانی

جس نے ہندستان میں عیمائی تاریخی دور سے چند صدی وطنتر عی نشود لما یائی حمی جب کہ تحریر ابھی تک ادنی اغراض کے لیے استعمال حمیں کی جاتی تھی۔ بلکہ تمام ماصل سے ہوئے علم کو محض حفظ کرنے کے وربیہ محفوظ ر کھا جاتا تھا۔ ان سوتروں کی صورت انتہائی مختمر اور برمغز جامع کاموں بر سمتل ے اور تر ی کے بغیر مشکل سے سمح می آتے ہیں۔ ابتداوہ زبانی لفنوں کے ذریعہ متند تخر ی کے ساتھ استاد سے شاکرد کو نسلا بعد نسلا ختل کے محے۔ پر وہ تشریحات جو ایک زمانہ کے بعد منتشر ہومی تھیں ان کو بھی ایک شکل دی منی اور وہ بھی تحریر میں لائی منیں جن کو عام طور پر بعاشيه يا تغيير كها جاتا ہے۔ يه روزمره كى يا ديكي زبان على تكفي عمين جو ویدک نیس بکد سنکرت تھی۔ اس طرح یر عکت ادب کی اس نوع کے پیدا ہونے کا سلسلہ اس کی ضرورت ختم ہوجانے کے بعد بھی جاری رہا اور بعض فلفیانہ سوروں کو اس کے بعد کے زمانہ سے متعلق سمجمنا جاہے۔ یہ عام طور پر 200 اور 500 عیسوی کے درمیان کے عہد کے سمجے جاتے ہیں۔ لیکن اس کے یہ معن نہیں کہ جن نظریوں کی بحث ال سوروں میں کی جاتی ہے وہ بھی ای قدر بعد کے زمانہ کے ہیں۔ وہ بہت زبادہ قدیم ہیں اور ان کی زبردست قدامت رقی با قدیم الل بھیرت کی اصطلاح ہے واضح موتی ہے۔ جس کا اطلاق موتم اور کیل جیسے سلے موجدوں یر کیا جاتا ہے۔ مذكوره بالا تاريخوں كو اس طرح سجمنا طاہے كه وه صرف اس مهد كو ظاہر كرنے كو اگرچہ ايك مغبوم مي درشنوں كے نقط آغاز كا نمائدہ سمجا ماتا ے۔ لیکن اصلیت یہ ے کہ وہ ان کی نثوونما کے ایک طویل طلم ک میں تای کرتے ہی جن کی تعیدات شاید بیشہ کے لیے ہم سے مفتود ہو گئ بیں۔ اس لیے اگرچہ وہ سمج طور پر نظامات کی حقیق قدامت کی نمائدگی نیس کرتے باوجود اس کے ان کی میلی تھیل کے وقت ہے اساتذہ اور مغروں کی تھیج وستیاب ہوئی جن لیکن اب ٹھک طرز سے یہ معین کرنے کے کوئی ذرائع نیس ہیں کہ کون سے جے اصلی ہی اور کون ی ترمیات کے بعد کی ہیں۔ جدید اور قدیم وجیدہ طور پر س جل مح ہیں۔ سوروں کا مقصد دوہرا کہا جاسکا ہے بعنی کسی خاص نظریہ کو مستقل بنیاد یر قائم کرنا جس کی وہ تعلیم دیتے ہیں اور دوسرے تمام نظریوں کی تردید کرنا جو اس سے مخلف ہیں۔ اس طرح وہ عقیدی بھی ہیں اور تقیری مجی۔ ایک فظام کا ادب سوروں کے علادہ ایک یا دو تغییروں کا مرکب ہوتا ب- ان تغیروں کی تشر یح کرنے کے لیے نقم یا نثر میں اور مجی تعانیف

کرتے تھے اور نہ ہی مشد اور خلوص کے حال تھے۔ اپنی اس اصلامی جدوجید میں اس کو کائی صحوبتوں کا سامنا کرنا پال بالآخر 42 سال کی عمر میں اس کی موت واقع ہوگئ۔ میں اس کی موت واقع ہوگئ۔ کیرکیگارڈ کو بالعوم جدید دجودیت کا بانی شار کیا جاتا ہے، حالانکہ وہ اس بات پر افسوس اور اذبت کا اظہار کرنا ہے کہ لوگ بعد میں میرے

کیر کیگارڈ کو بالعوم جدید وجود سے کا بانی شار کیا جاتا ہے، مالانکہ دو اس بات پر افسوس اور اذب کا اظہار کرتا ہے کہ لوگ بعد میں میرے فلند کو ایک نظام فکر کا مرتبہ دے کر قبود و صدود کا پابند بنا دیں گے اور اس کی روح کو مجروح کردیں گے۔ اس کو نظام سازی سے نظرت ہے اس کی روح کو مجروح کردیں گے۔ اس کو نظام سازی کے متراوف لیے کہ نظام سازی کی روش، اس کے نزدیک فلند کی پیپائی کے متراوف ہے۔ وہ فالعس طور پر ایک وجودی منگر ہے۔ اس کا تمام تر فلنفیانہ تھر اس کی دافلی زندگی کا واردات، مزاتی کیفیات، اضطرابات اور وجودی وروں بینی (Existential Introspection) کی فرح بینی (ندگی کا دور سے نظارہ نیس کرتا، بلکہ ان سائل ہے بحث کرتا ہے جو اس کی اپنی روح کی محمر کی اپنی روح کی مجرائیوں سے پیدا ہوتے ہیں، جن کا تعلق اس کے اپنے وجودی سطح پر مل کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ کویا اس کے فلند اور خودلوشت سوائح عمری میں چیداں فرق نیس ہے۔ کویا اس کے فلند اور خودلوشت سوائح عمری میں چیداں فرق نیس ہے۔

کیر میکار ڈے فلسفیانہ تھرکی تحریح و توضی کرہ ایک مشکل امر ہے۔

فرد سے کیا مراد ہے؟ سمج معنوں میں فرد وہ ہے جو وجود ک زندگی بمر کرتا ہے جو اس ورش میں فہیں باتی ہے بلکہ جدوجید سے نصیب بوق ہے، جو آزادی، فرمہ واری اور فیصلہ کے در بجوں سے اپنے وجود کے اندر دافعل ہونے کی ہر ممکن کو صف کرتا ہے، جو اندانی حیات کے حقیق ممکنات کا ادراک رکھتا ہے، جو زندگی میں ایک منزل سے دوسری منزل ک طرف مختینے کے لیے فلفہ اور علم کی فیمی بلکہ اضحاب کی شرورت پر زور دیتا ہے۔ علم اور فلفہ ایک وجودی زندگی کے ممکنات کی طرف توجہ میڈول کرا بجے علم اور ان پر روشتی بھی ڈال سے جس لیکن آگر سچائی سے مراد میری اپنی ذاتی سچائی ہے جس اور ان پر ووشتی بھی ڈال سے جس کی تو قائم رکھے اور اس کو میں خود ہی حاصل کر سک ہوں۔ اور می میں اس کر سک ہوں۔ اور می سک اس ور ان وجہ کیک اس میں اسے دائی ان انتخاب اور فروپائیدی (Self Commitment) سے حقیق بنا کی اس وں۔ ایک سچائی فلفہ کی کراد سے، جس سے اس کی مراد

عیمائیت ہے۔ وو ان تمام کوششوں کو حقارت آمیز نگاموں سے دیکمتا ہے جو عیمائیت کو قرمن عقل بنانے ما عقل دلائل ہے اس کی مدافعت کرنے کی بابت کی محق ہیں۔ وہ ان پروٹسٹنٹ مفکرین کی مخالفت کرتا ہے جو خدا کو تج لی ونیا کے اندر جاری و ساری (Inununent) قرار دیتے ہیں۔ جو ضدا کے بارے میں یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ وہ اپنے آپ کو فطرت، انسانی عاری خ اور انبانوں کی زندمیوں کے واسطے سے ظاہر کرتا ہے۔ فاعد اور ند ب اس کے نزدیک وو بالکل مختلف متم کے سائل سے بحث کرتے ہیں اور مختلف امور انحام ويية بير عقل كي وسر س مرف ان امور و مساكل مك محدود ے جو صدود زبانی کے اندر رونما ہوتے ہی جبکہ عیسائیت ابدیت سے علاقہ ر محتی ہے۔ کیر میکارڈ کے نزویک عیمائیت کا دوسرا دشمن وہ رواتی کلیما رست ہے جو خود کو عیمائی معاشرہ کا فرد سجمتا ہے اور سوچا ہے کہ وہ نيسائي ے، اس ليے كه وه بعض ايتھ افعال انحام ديتا ہے اور الك اچھا شمری واقع ہوا ہے۔ فور و فکر ہے بے بہرہ یا محض نام کا رکن کلیسا ممکن ے ایک اچھار کن ثابت مو، لیکن جبال تک ند بی امور کا تعلق ے وہ ایک غیر مخص ند ب (Depersonalized Religion) رکھتا ہے اور ایک سط عیمائی ہونے کے میچ ادراک سے قاصر رہتا ہے۔ کیر کیکارڈ این زمانہ ک عیمائیت یا کلیمائیت کی بابت بے مد تقدی میلان رکمتا ہے۔ وہ فعالیت (Activism) اور ساجی میسائیت (Social Christianity) کا بھی تاقد ہے جو اس نظریہ کو فروغ وی ہے کہ عالی نظام میں تبدیلیاں رونما کر کے انبانوں کو محات ولائی جاستی ہے۔ اس کے نزد کب خدا اور کا نات، خالق اور محلوق، فوق الفطرت اور فطرت کے مابین ایک ٹا قابل عبور فلی حاکل ہے۔ خدا تمام عمرانی اور اظلاقی پانوں سے ماورا ہے۔ انسان ای خلا کو بر كرنے ميں يا اس مويت كى خليج كو عبور كرنے ميں جيت محموس كرتا ہے۔ کیر کیگارڈ بیت (Dread) کو وجودی حیات کی لے تصور کر تا ہے۔ یہ خوف ك مترادف نيس ب اس لي كه خوف كى شے سے پيدا ہوتا ب اور میت کا سب کوئی شے نیس ہوتا۔ یہ ایک ایے کرب سے عبارت سے جو شک میں معلق رہنے کے باعث لاحق رہنا ہے۔ اس خلیج کو میور کرنا اعرمرے میں چھانگ لگانا ہے۔ اس چھانگ سے انسان گھرانا بھی ہے اور اس کی طرف کمینیا ہمی جاتا ہے لیکن اگر انسان اس اندھرے میں چھالگ لگالے تو وہ اینے آپ کو بالے گا۔ اس کی محدود زندگی نامحدود سے وابست ہو ماتے گا۔ جب انسان شک کی حالت میں معلق رہنے کی وجہ سے وجودی

كرب يس جمل بو تو اے عمل كو ترك كرويا جانے اور عقيده كو تول کرلینا ماہے۔ مقیدہ کی کرب آلود حیت (Agonized Leap of Faith) می انسان ممل اور مناقفاند طریق عمل اختیار کرتا ہے۔ جنانچہ کیرمیگارڈ کے لیے عقیدہ بی سب کھے ہے۔ خدا کی یا تو مخلسانہ اطاعت ہونی جانے یا اس کے خلاف علانیہ بغلوت کرنی جاہے، انسان یا تو میچ کے حق میں یا اس کے برخلاف فیملہ کرنا جاہتا ہے وہ یا تو صداقت کی جایت کرتا ہے یا اس کا انکار کرتا ہے۔ عیسائیت یا تو مطلقا حق ہے یا مطلقاً باطل ہے۔ کیر میگارڈ اس صورت حال کو متناد حقیقت کا نام دیتا ہے اور اسے ہر عقیدہ کا معروض مانتا ہے۔ کمی مقیدہ کو افتیار کرنے کے لیے گار کی اتنی ضرورت نہیں ہوتی جتنی کہ وحدان اور تخیل کی ضرورت ہے۔ اس کے مطابق ہارے زمانہ میں جس چیز کا فقدان ہے وہ تعقل نہیں بلکہ جذبہ اور ولولہ ہے۔ صرف معروضی علم نیت اور ارادہ کی خای کو دور نہیں کرسکتا ہے۔ ظف اوا با طور برائے آپ کو خدا کی ایک محلوق کی حیثیت سے پیجان ہے، جو مرے وجود کا اندرون سے اور جس کا فارج سے کوئی علاقہ نیس ہے۔ اس کا مغہور قول 'موضوعیت حقیقت یا صداقت ہے'، اس کے ای خیال کی ترجانی کرتا ہے۔ وہ فرد کے موضوعی تجربہ کو صداقت کی اساس اور معیار انا ہے۔ اس کے نزدیک کی ایک ناتائل تردید حقیقت ہے اور دوسری تمام مداتیں ای ہے تکتی ہیں۔ عرفان حق دراصل عرفان ذات کا رہن منت ہے جو موضوی افرادی توجہ پر مشتل قرار پاتا ہے۔ بائیل ک عيسائيت من اس وجودي تجرب كي يوري مخوائش موجود بـ للذاب صداقت کی حاف ہے۔

کیر کی گراؤ کی زعر گی جی ایک دور ایا گررا ہے جبد اس کی طبیعت میں لاابالی بن غالب تھا۔ کوئی لائحہ عمل اس کے سائے نہیں تھا اور کوئی قدریا مجموعہ اقدار اس کی زعر گی جی نمیاں نہ تھا۔ اس کے بعد ایا دور آتا ہے جب وہ اظاتی اقدار کا گردیہ بن جاتا ہے لئین نہ تو لاابالی طرز حیات اور نہ بی اظاتی زعر گی اس کی روح کی تھبی کر کی۔ لبندا وہ زعر گی حیات اور نہ بی اظاتی زعر گی اس کی روح کی تھبی کر کی۔ لبندا وہ زعر کی جوتی ہے۔ یہاں وہ ہمہ کیر اصولوں کی چیروی فیش کرتا ہے ملکہ اپنے آپ کو آیک قادر مطلق ہتی خدا کے حضور جی پاتا ہے اور اس طرح اپنے آپ کو ایک قادر مطلق ہتی خدا کے حضور جی پاتا ہے اور اس طرح اپنے وجود کی اثبات حاصل کرتا ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ خدا ہے تعلق حاصل کرنے کے بعد انسان ہمہ کیر اصولوں ہے بالاتر ہوجاتا ہے اور فردیت کے اعلیٰ

ترین مقام بر پنجا ہے۔ ان ادوار کے مخلف نام ہیں۔ پہلے دور کو جمالیاتی، دوسرے دور کو اظافیاتی اور تیرے دور کو نہ ہی کہا جاتا ہے۔ کیر کیگارا ك زديك ايك فرد جالياتي كيفيات سے كزر كر اخلاقياتي عالم من قدم ركمتا ہے اور گھر روح کی ابدیت کا مثلاثی نظر آتا ہے جو اس کو قد ہی منزل کی طرف قدم بوصانے ير آماده كرتى ہے۔ محر فرد كے اس رويد كو كى آفاق اصول کا نام نہیں دیا جاسکا ہے بلکہ اس بوری صورت حال کو بھی ایک انفرادی پند و افتیار سے تعبیر کرنا جائے۔ کیر کیگارڈ ان ولاکل کو جو خدا ك جوت مى دي جاتے بي ضول عجمتا ہے۔ ووكبتا ہے ك فدا ك حضور میں جو خدا سے الکار کرتا ہے وہ اینے آپ سے انکار کا مر تکب ہوتا ے۔ اس کی ساری زندگی باس میں گزرتی ہے تاہم جو انسان بابوی کی تھہ كا مزه نبين چكمتا به وه زندگي كي قدر و قيت كو محسوس كرنے سے قاصر رہتا ہے، جاہے اس کی زندگی کتنی ہی حسین اور سرور کیوں نہ ہو۔ كيركيگارڈ كى اصطلاح من وجود سے مراد حيات نيس ببت سارے انسان ہیں جو جی رہے ہیں لیکن ان کی حیثیت چلتی پھرتی لاشوں سے زیادہ نبیں ہے۔ وہ رسم روائ کے پابند ہیں اور اپنی ذات سے نابلد بھی۔ حقیق معنی می صرف وی لوگ زنده بی جو آزادانه طور یر اسے آپ کو اپناتے بیں اور اس راہ میں لاحق بالوسیوں کو اسے وجودی تج بہ کا لازی جرو سجھتے ہیں۔

کیرکیگارڈ کا فلف ایک حم کی خودکای ہے۔ اپنے آپ سے

ہاتمی کرتے ہوئے وہ دومروں کو سجماتا ہے کہ انبائی حیات کے مکنات

کیا ہیں۔ وہ خین آفریں وروں بنی یعنی موضوعیت پر زور ویتا ہے۔ وہ فرو

کا بھیشت فرد احرام کرنا سکماتا ہے جو آزادی کے حق کو تشلیم کیے اور اس

پر پوری طرح عمل ہیرا ہوئے بغیر ممکن نہیں ہے۔ وہ فرد کو اس کی حمائی اور فیر معتبر زندگی سے نجات ولاتا ہے۔ کیرکیگارڈ ابدی حمائی میں یعین کو

اور عمل کے اندر افلاطون کے بحروم کو مسرد کردیتا ہے۔ اس کے

نزدیک افلاقیات فیر کی بابت فور و فلر سے نہیں بلکہ انتخاب اور افلاقی

وردمندی سے عبارت ہے جو فرد کو فائق و علوق دونوں سے قریب لائی

وردمندی سے عبارت ہے جو فرد کو فائق و علوق دونوں سے قریب لائی اور فیر فیر نے بین بلکہ انتخاب اور افلاقی ہے۔ یہ مجھے ہے کہ اس کی تجریوں میں ایک باخر اور بے فیر، ایک مدلل اور فیر ذمہ دار فیملہ کی باخر کو رہے ہیں کوئی فیملہ کا فرق

نیس ملتا ہے تاہم وہ اسنچ اس خیال میں بلاشہ حق بجانب ہے کہ عمل ہم کو فیملوں کی مزووت سے بری الذمہ نیس کر سکتی ہے۔ اس کا یہ سجھتا بحا کو فیملوں کی مزووت سے بری الذمہ نیس کر سکتی ہے۔ اس کا یہ سجھتا بحا کو فیملوں کی مزووت سے بری الذمہ نیس کر سکتی ہے۔ اس کا یہ سجھتا بحا کو فیملوں کی مزووت سے بری الذمہ نیس کر سکتی ہے۔ اس کا یہ سجھتا بحا کو فیملوں کی مزووت سے بری الذمہ نیس کر سکتی ہے۔ اس کا یہ سجھتا بحا کو فیملوں کی مزووت سے بری الذمہ نیس کر سکتی ہے۔ اس کا یہ سجھتا بحا کو فیملوں کی مزووت سے بری الذمہ نیس کر سکتی ہے۔ اس کا یہ سجھتا بحا

نظراعاز كرنے كى كوشش كى ہے۔

ہیں۔ ان اقتباسات سے آپ کی صوفیانہ تعلیمات پر روشی پرتی ہے۔

سہ قدر کی منطق : سنطن کی وہ شاخ جو قطایا کی دو الدار صداقت کے بدلے تمین اقدار کا ادعا کرتے ہوئے منطق کے قبول شدہ اصول و قواعد استعال کرتی ہے۔ تمین اقدار کا تصور اس طرح لوکاسوج (نوشتہ طاحظہ بچھے) کی تح روں سے اجاگر ہوا کہ بہت سے تطابی ایسے بین جن کے متعلق یہ کہنا کہ یہ صادق بیں یا کائب صرف مشکل نہیں بلکہ ناممکن ہے۔ حلل کی بارش ہوگ، جیبا قضیہ صادق ہے یا کاؤب؟ اس کو صادق یا کاؤب نہیں کہا جاسک بلکہ ممکن یا محتل، جو وقت معین کے بعد می صادق یا کاؤب کہنا کا کا المفاق اس کہا گا المفاق صدری منطق کی نی شکل پیدا ہوئی جس کا اطلاق اب کیا میا۔ اس طرح سے قدری منطق کی نی شکل پیدا ہوئی جس کا اطلاق اب مجل کیا میا۔ اس طرح سے قدری منطق کی نی شکل پیدا ہوئی جس کا اطلاق اب مجل کیا میا۔

سير وروى سلسلم: موفاكانك سلله جو بندادين قائم تماراس سلملہ کے سب سے زیادہ مشہور بزرگ فیج شہاب الدین سپر وردی (متونی 1234) ہیں۔ آپ نے تعلیم مراف میں ماصل کی اور پھر اصنہان مطے محے جہاں سے وہ طلب پہنچے اور یبال متقل سکونت افتیار کی۔ شروع میں ماکم طب نے آپ کے صوفیانہ عقائد کی سریر سی کی لیکن جب دوسرے علا نے ان کے عقائد پر کلتہ چینی کی کیونکہ ان کے بقول سم وروی کے یہاں مثار تصورات کے ساتھ وہ سارا متعوفانہ فلفہ موجود سے جو بونانی نظرید تطبق معتدات ير انحمار كرا ب، تو والى ملب في انمين قيد كرك مل كرا ديا۔ اس وقت سبر وردى كى عمر تقريباً 38 سال على ليكن انھوں نے اس سلسله كى ترويج و اشاعت من نهايت ابم كام انجام ديا- ايك كتاب موارف المعارف مرتب كى جس من خاتفاى نظام كے بارے من يورى تفسيلات ورج ہیں۔ ہندستان میں انموں نے اپنے بہت سارے مرید بھیج تھے۔ مخخ نورالدین مبارک غرنوی، مخفخ ضیاء الدین روی، قاضی حمیدالدین تاکوری وغیرہ ان کے مشہور خلفا تھے۔ ان کے ایک خلیفہ شخ بہاء الدین زکریا (پیدائش 1192) مجع سم وردی سے بغداد میں فلافت ماصل کرے جدستان آئے اور ملکان میں اوجہ اور پنیاب کے دوسرے مقامات بر سم وروب سلسله کی خافقای قائم کیں۔ معرت بہاء الدین زکریا کی نہ تو كى تعنيف كا اور ند لمغوظات كا ذكر، تذكرون من ما عب ليكن آب في جو فطوط اسن مريدوں كو لكيے تھے، ان كے اقتباسات اخبار الاخيار من شائل

ى زان يال (Cezanne, Paul, 1839-1906) : ي فرائس کے ایکس آل پرووٹس (Aixe-en-Provence) میں ایک الدار تاجر اور بھر کے یہاں بدا ہول معبور فرائیسی اویب ایمل زولا ہے اس کی بہت دوستی متی۔ 1861 میں ی زان نے لا اسکول چھوڑ کر ہے س کا رخ کیا۔ وہاں اس کی مشہور فن کار بیارہ سے ملاقات ہوئی۔ وہ 1870 ک ورس می رہا جال اس نے بورا وقت مصوری پر سرف کیا۔ ای زمانے میں فرانس اور پرشیا کی جنگ شروع ہو می اور سی زان بال ان استاک جلا گیا اور 1872 میں بان ثواز میں بیارو ہے جا لما۔ سی زان کی ابتدائی تسویریں عریاں اور روبانی ہیں۔ یہ رنگ اس کی تصویر 'زناپالجر' میں اچھی طرح سے واضح ہے جو اس نے 1867 میں تیار کی تھی۔ ظاہر ہے کہ یہ زیادہ پند نہیں کی مٹی۔ بیارو کے زیراڑ ی زان نے تاثراتی ایٹائل میں ہیرونی مناظر (Landscape) کی تھور کھی گا۔ اپی تاثراتی تھوروں کی پال اس نے 1874 میں کی۔ اس میں اس کی ایک غیر معمولی تصویر 'ماؤرن اولیسا' بھی تھی۔ اس میں ایک موٹی مورت میٹی ہوئی دکھلائی گئی ہے، جس کے کیڑے ایک جبٹی مورت اتار رہی ہے اور ایک آدی بوا ولچی ہے اس کا نظارہ کر رہا ہے۔ یہ تصویر خاص طور یر بے حد ناپند کی عن۔

1870 اور اس کے بعد دوسرے تاثراتی مصوروں کی طرح کی ذان نے بھی رنگ اور روشی کے احتراج اور استعمال پر گہری توجہ دینی شروع کی۔ 1877 میں اس نے اپنی سولہ تاثراتی تصویروں کی نمائش کی اور ایک فقاد نے ان کی ہے حد تعریف کی۔ آہند آہند اس نے اپنا پرانا راستہ ترک کیا اور تاثراتی فن سے الگ راستہ اختیار کیا۔ اس نے رنگ اور آب و تاب کا تجرید بوی چا بکد تی کے ساتھ کرنا سکھ کیا اور اپنی تصویروں میں عقف روست تاثر پیدا کیا۔

ی زان کو اپنے نقادوں اور عوام کی تقیدی بالکل پند نہیں مسلم ۔ 1886 میں جب اس کے والد کا انتقال ہوا اور کائی دوات اس کے باتھ آئی تو اس نے اپنے والد کے پرانے مکان میں گوشہ جہائی اختیار کی ۔ 1890 میں اس بے والد کے پرانے مکان میں گوشہ جہائی اختیار دعوت دی مٹی ۔ 1895 میں اس نے اپنی تصویروں کی سب سے بزی نمائش کے ۔ 1890 میں اس نے اپنی تصویروں کی سب سے بزی نمائش کے ۔ 1900 کے بعد عام طور یر اس کے فن کی تعریف ہونے گی اور اس

کی قدر اور عزت بہت بوھ گئے۔

اپنی عمر کے آخر برسوں میں کی زان اپنے پرانے رنگ میں واپس آگیا۔ اس نے حمام کی بوی بوی تصویری بناکیں جن میں بیرونی مناظر کے پس منظر میں نظے اجسام کو دکھلایا جاتا تھا۔ فن مصوری کو اس کی سب سے بوی دین سے کہ اس نے تالیا کہ رنگ اور اس کی آب و تاب دو الگ الگ چڑیں خیس میں بلکہ ایک می جیں۔ اس طرح اس نے تاثرے کو ایک شوس حقیقت بنا دا۔

آج بوروپ اور امریکا کی مصوری کی کوئی ایس مشہور میلری نہیں ہے جہاں می زان کی کوئی تصویر نہ ہو۔

سادواد : یہ جین مت کا سب سے زیادہ نمایاں نظریہ ہے۔ سادواد هیقت کا وہ تصور ہے جس کی نوعیت بہت بی غیر معین ہے۔ لفظ 'سات' سنكرت كے ايے ماده ب شتق ب جس كے معنى بين 'بوسكا ب داس لحاظ ے ساوواد کو 'ہوسکاے 'کا نظریہ کہ سے جی مطلب یہ بے کہ کا کنات کو مختلف نقاط نظر سے دیکھا جاسکتا ہے۔ اور یہ کہ ہر ایک تھا نظر مخلف نتیم پیدا کرتا ہے۔ حقیقت کی مادیت ممل طور یر ان میں ہے کی من بھی بیان نبیں کی جاکتی کیونکہ حقیقت اپنی مرال اور اطافت میں تمام محولات کو تبول کرتی ہے۔ اس لیے ہر ایک تفسہ می معنی می مرف مشروط ہوتا ہے۔ مطلق اثبات اور مطلق نفی دونوں غلط ہیں۔ جینی اے اس وعوے کو ایک کہانی کی مثال ہے واضح کرتے ہیں جس میں کئی اعر مے ایک ماتھی کی جانچ کرتے ہیں اور اس کی صورت کے متعلق مخلف نتائج پر پینے میں اس لیے کہ ہر ایک مثابرہ کرنے والا مرف ایک على حمد کومعلوم کرتا ہے۔ یہ نظریہ سخت احتیاط کو ظاہر کرتا ہے اور مطلب یہ ہے کہ حقیقت کی مابیت کو متعین کرنے میں ہر فتم کے ادعا ہے احراز کرنے ک فکر ہونی جا ہے۔ فلسفیانہ ٹازک مزاتی کا بورا کمال میمیں دکھائی دیتا ہے۔ ال نظريه ك سح مغبوم كو سجح ك لي ان حالات ب واقنیت حاصل کرنا ضروری ہے جن کے تحت اس کو ایک اصول کے طور ر پیش کیا میا تھا۔ اُس وقت ایک طرف یہ ایشدی طرز خیال تھا کہ ہتی کو ى سيح سجمنا ماسي اور دوسرى طرف افتصدول من اس خيال كا مجى ذكر کی قدر ناپندیدگی کے ساتھ موجود تھا کہ فیر ہتی ہی آخری صداقت ہے۔ جین مت کے مطابق یہ دونوں فاط نظر صرف جردی طور پر سیح

ہیں۔ اگر یہ سمجا جائے کہ یہ صداقت کل کی نمائندگی کرتے ہے تو وہ اک ند ہی عقیدہ بن جاتا ہے۔ جینوں کے نقط نظر سے اس منمن میں اور مجى دو طرز خيال بي جو مسادى طور ير ادعائي بير به اكثر انبشدول مي نظر آتے ہیں اور یہ مانتے ہیں کہ چونکہ بستی اور غیر بستی دونوں ہی سیج نیں ہی اس لیے حقیقت کی خاصب کو بنانے والے یا تو دونوں مل کر ہونے وائیس یا کوئی بھی تیں۔ اس لیے "ب اور "نیس" می دو اور بدل کا اضافہ ہونا واسے یعن اے اور انہیں ہے اور انہ ہے ان نیس ہے ا۔ جینی خال كرتے بن كه حققت افي سرشت من اس قدر ويده ب كه اكرچه ان میں سے ہر ایک طرز خال، جہاں تک کہ اس کی رسائی ہے صحح ہے۔ لیکن کوئی بھی ممل طور پر سیح نہیں ہے۔ اس کی ٹھک ٹھک مابیت کو بالراست اور واضح طور ير بيان كرف من مارى تمام كوششين ناكام ره جال میں، لیکن سلسلہ وار جزوی سمج بیانات کے ذریعہ ان کو معلوم کرنا غیر ممکن نہیں ہے۔ البتہ ان میں ہے کی بیان کو بھی فارج کرے سی مجھنے کے ليه اسية كو يابند ند كرنا واسيد ينانيه جيني حقيقت كو سات مدارج من میان کرتے ہیں جس کو نہیت بھٹل یا سات پیلوؤں کا دستور کہتے ہیں۔ مدارج مندرجه ذيل بن:

(1) ہوسکا ہے کہ ہے، (2) ہوسکا ہے کہ نیس ہے، (3) ہوسکا ہے کہ ہے اور نیس ہے، (4) ہوسکا ہے کہ ہوسکا ہے کہ ہوسکا ہے کہ ناقابل بیان ہے، (5) ہوسکا ہے کہ ناقابل بیان ہے، اور ناقابل بیان ہے۔ اور ناقابل بیان ہے۔ مثلاً ہے کہ ہے۔ اور ناقابل بیان ہے۔ مثلاً ہے کہ ہے۔ نیس ہے، اور ناقابل بیان ہے۔ مثلاً ہم ایک شے 'الف' کا خیال کریں تو آم کہہ سکتے ہیں کہ وہ ہے لیکن صرف ایک مفہوم میں ہے بینی الف کے طور پر ہے نہ کہ 'ب' کی طرح۔ حقیقت کی غیر معین بایشت کے باعث اس وقت اور یبال جو الف ہے مکن ہے کہ کسی وقت اور جگر 'ب' ہوجائے۔ چنانچہ ہمیں ہے یاد رکھنا چاہے کہ حیات ہے کہ کو ہے کہ ایشت ہے۔ لہذا جین مت امراد کرتا ہے کہ کسی شے کے معلق چھو کہ کہ میں یہ ہمیں ہے بیان کرنا چاہے کہ وہ ہے لحاظ جنس اور زبان و معالق اور عالم بی اعظم مرف جردی ہوگا اور غلط یا ممل ہوگا اور معج۔ گا۔ جدیوں کی تعلیم کے مطابق حقیقت خود اپنے میں الامحدود طور پر بچ

سيموكل (Samuel): يبوديوں اور بيمائيوں كے يغير اور عبرانى اباك ك منوب

ہیں اور اے کتاب سیموکل کہتے ہیں۔ اس سے عبرانی تاریخ کو سمجا جاسکا ہے۔ اس محینہ میں ان کی پیدائش، بھین اور بقیہ زندگی کی کارگزاریوں کی تفصیل دی من ہے۔ یہ محیفہ اپی محت بیان اور اسائل کے لحاظ سے مشرق قریب ک تاریخ لویی کی بے نظیر مثال ہے۔ سیوئل میارہویں صدی ق.م. من سب سے آخری ج اور عفرت موی کے بعد پہلے پنجبر تھے۔ ان کے بورے دور میں اسرائیل، فلسطینیوں کے ساتھ جنگ میں الجھا رہا۔ فلطینوں نے بیکل سلیانی پر بعند کرایا تھا۔ آفری عمر میں وہ احکام الی ك اتباع مي بادشابت قائم كرنے ير راضي موضح تنے اور يبوديوں مي بادشاہت کا رواج ان بی سے شروع ہوا کہ انھوں نے شاول (Saul) کو بہا بادشاہ متنب کیا۔ پھر معرت داؤد کو بادشاہ بنایا جس سے شاول اور معرت والاد کے مامین اختلافات بیدا ہو مے۔ لیکن حطرت دالاد کے زمانے میں ہی یبودیوں کا فلسطین پر قبضہ ہوا۔ جبکہ شاول نے ماؤنٹ گلیووا (Mt. Giloboa) یر زبردست محاست کھائی تھی۔ محقیق کے مطابق سیموئل کے دونوں سحفے (یعنی بائل کی کتاب سموکل) ای زمانے میں تکھے گئے اور ان می سے ایک کا مصنف حضرت داؤد کا ہم عصر تھا جس نے اپنی تحریر کو 1050 ق.م. میں عمل کیا تھا۔

سینٹ (Saint): سینٹ اوطی افظ سیکٹس (Saint) ہے گا ہے جس کے معنی ہیں مقد ہی۔ سیمائی ندہب میں یہ لفظ ان لوگوں کے لیے استعال ہوتا ہے جو جت میں رہتے ہیں۔ لفظ ولی بھی تقریباً ان ہی معنی میں استعال ہوتا ہے۔ رو من کیتعولک اور آر تحوداً کی بیمائی ندہب کے لوگوں میں یہ عقیدہ ہے کہ اس دیا میں جتنے سے میسائی بیں اور جنت میں موجت سے میسائی ہیں اور جنت میں ورمروں کی دعا کے اور ان کی نیکیوں اور ثواب کے حاجت مند رہتے ہیں ای طرح وہ ولیوں ہے جو جنت میں ہیں اس دعا اور نیکیوں میں حصر کے ماجت مند رہتے ہیں۔ عبائی غرب میں اس کو کمیو نیمی نام دیا جات مند رہتے ہیں۔ عبائی ندہب میں اس کو کمیو نیمی نام ویا جات ہے۔ مرے ہوئے لوگوں کے لیے جو دعا مائی جاتی ہے اس کے یکھیے بھی زنمہ اور مردہ لوگوں کے درمیان ہائی تعادن کا خیال پوشیدہ ہے۔ کر یکھی نیمی فرمردہ لوگوں کے درمیان ہائی تعادن کا خیال پوشیدہ ہے۔ کر یکھی بیں۔ فرشت کے یکھیے بھی زنمہ اور مردہ لوگوں کے درمیان ہائی تعادن کا خیال پوشیدہ ہے۔ مرے ہوئے ہیں۔ بیدن سے بوی بینٹ کی ہی ہی میں۔ فرشت کے بیا مر کیا ہیں۔ فرشت کے بیا جو دعا مائی جاتی ہوں جو فدا سے دعا مائی جاتے ہیں۔ بیٹ کے کے خدا تو جمام رحتوں کا حدید کی میان کی جو دعا مائی جاتی ہوں جو فدا مائی ہوئی ہے انگل الگ ہوتی ہے اس لیے کہ فدا تو جمام رحتوں کا حدید کے۔

کتب عبادت کے مطابق سینٹ کو خاص دنوں میں یاد کیا جاتا ہوار ان سے سفارش کی دعا کی جاتا ہے۔ یہ دن سینٹ کی وفات کا دن ہوتا ہے۔ یہ دن سینٹ کی وفات کا دن ہوتا ہے۔ یہ بیسائی کا ایک مر پرست سینٹ ہوتا ہے۔ یہسائی کا ایک مر پرست سینٹ مقرر ہوتا جبکہ وہ پوری طرح چیج کا ممبر بنا لیا جاتا۔ اس سینٹ سے یہ امید کی جاتی ہوتا ہے کہ اس محفل کے ساتھ مبریائی اور مجت کا بر تاؤ کرے گا۔ یہسائی غرب کے مطابق سینٹ کا رتبہ ان کو دیا جاتا ہے جو غیرب کی فدمت میں شہید ہوا ہویا سادی عمر اس نے انجائی تقدس کی فدمت میں شہید ہوا ہویا سادی عمر اس نے انجائی تقدس کی فدمت میں شہید ہوا ہویا سادی عمر اس نے انجائی تقدس کی فدمت عمر اس کے مرنے کے بعد کرایات

سینٹ جوزف (St. Joseph) : میمانی تقیرہ کے مطابق حضرت عینی کے والد اور حضرت مریم کے شوہر، ناخرہ (Navareth) میں آگر رہنے گلے تھے۔ بوخی کا کام کرتے تھے۔ انھوں نے حضرت نیسلٰ کو بھی یہ بشر سکھلایا۔ وہ رومن کیشولک عقائد کے مطابق ساری دنیا کے کیساؤں کے مریرست سمجے ماتے تھے۔ ان کے مالات تغییل کے ساتھ انجل من بیان کے مخ بیں۔ ان کا سلسلة نب عفرت داود سے مانا ہے۔ جب انحول نے حضرت مریم سے شادی کی تو انھیں معلوم ہوا کہ وہ پہلے بی سے حاملہ بن تو وہ انھیں طلاق دینا مائے تھے۔ انجیل کے مطابق ایک فرشت نے افیس یہ خوش خبری سائی کہ حضرت مریم کے بطن میں فدا کا بیٹا ہے اور روح مقدی سے ممل قرار پایا ہے۔ جب عیث جوزف کو بہ معلوم ہوا تو انھوں نے حضرت مریم کو اپنی بیوی قبول کرایا۔ حضرت سیلی بیت اللحم میں پیدا ہوئے تو وہاں پھر فرشتہ نمودار ہوا اور اس نے سنٹ جوزف اور حطرت مریم کو خبر دار کیا که مطرت نیسیٰ کو سلطنت جوریہ کے عكرال بيرود سے سخت خطرہ ہے اور وہ بد ملك مچوز دي چنانجد دونوں حفرت عینی کو لے کر مصر چلے محتے۔ اس کے بعد فرشتہ پھر ممودار بوا اور بثارت وی که میرود کا انقال موعیا ہے اور اب انھیں پر این وطن واپس جاتا جا ہے۔

ہیروڈ کے جاتھین کے فوف سے بینت جوزف اور ان کا فائدان بیت اللم نہیں لوٹا بلکہ سمیل لی (Galillee) میں آکر رہنے گے اور حضرت میلی کو بوھی کا ہنر سلسلانے کے۔ اس کے بعد انجیل میں اور

میں میسائی مصنفوں نے بہت ماری کنامیں لکھی ہیں لیکن ان می سے اکثر میں مخت مباللہ آمیزی اور خیال آرائی سے کام لیا گیا ہے۔ میسائیوں نے بیٹ جوزف کا احرام ابتدائی دور می سے شروع کردیا تھا لیکن ان کی برس 19ر مارچ کو باقامدہ ایک تبوار کے طور پر چود مویں صدی سے منائی جانے گئی ہے۔

سيول ميرج (Civil Marriage): ريمي حد

حالات نیس مطنے۔ اس میں اس قدر اور تکھا ہے کہ ایک ون حفرت میسیٰ غائب ہو مئے اور بینٹ جوزف اور حفرت مریم ان کی حاش میں حمراں و سر کرواں محمومتے ہوئے عبادت گاہ پہنچ تو وہاں حضرت میسیٰ موجود تھے۔ انھوں نے ان وونوں سے سوال کیا ''آپ لوگوں کو یہ خیال کیسے آیا کہ میں اپنے باپ کے مکان میں آپ کو طوں گا۔''

حفرت مینی کی رسالت شروع ہونے سے پہلے می عالباً سنت جوزف کا انتقال ہو کہا۔ بعد کے دور میں حفرت مینی کی زندگی کے بارے



شاوى: دنياكاكوئى ساج بغير اندرونى نقم و منبط كے باتی نبيل رو سكا اور ند كوئى نقم و منبط كے باتی نبيل رو سكا اور تافون كے قائم رو سكا ہے۔ اس ليے قاعدے اور قانون اور رسم و رواج ساج ميں كائى ايميت ركھتے ہيں اور اى وجہ ہے اندانوں كے كروہ ان كے تحت كام كرتے ہيں۔ لان كا پہلا كام عور توں اور مرووں كے درميان جنى تعلقات كو متعين كرنا ہوتا ہے۔ جن تعلقات كو متعين كرنا ہوتا ہے۔ جن تعلقات كو متعين كرنا ہوتا ہے۔ جن تعلقات كو متعين كرنا كا بيادى طريقہ شادى ہے جس ميں مرد اور عور تي فل كر ايك فائدان بناتے ہيں، بج پيدا كرتے ہيں اور انسانى نسل كو تے جو جو ميں۔

دیا میں شاید ہی کوئی ایسا ساج لے گا جس میں شادی کا رواج نہ ہو۔ جب انسان حیوائی زندگی ہے انسانی زندگی کی طرف بوھا تو اے گئ منزلوں سے گزرنا پرا۔ نوتا اور ہوائی جریوں میں ایسے انسانی گروہ لحے ہیں جو ساج کی انتہا گئے۔ فود جو ساج کی انتہاؤں کے ایسے گروہ ہیں ایر نیا و اور کر ہند کے دور دراز جزائر میں جمی انسانوں کے ایسے گروہ ہیں جن میں آئیس میں جنسی تفلقات آزادانہ طور پر ہیں۔ اس حم کے جنسی رشح مرف ان ابتدائی سم کا مشترکہ نظام میں جات ابتدائی سم کا مشترکہ نظام ہوتا ہے، ہر چیز ہر ایک کی ملیت ہوتی ہے۔ سب مل کر شکار کرتے، عائم ہوتا ہے، ہر چیز ہر ایک کی ملیت ہوتی ہے۔ سب مل کر شکار کرتے، عندان جو ایک کی ملیت ہوتی ہے۔ سب مل کر شکار کرتے، عندان میں ایک کی ملیت ہوتی ہے۔ سب مل کر شکار کرتے، عندان ہوتا ہے، ہر چیز ہر ایک کی ملیت ہوتی ہے۔ سب مل کر شکار کرتے، عندان ہوتا ہے، ہر چیز ہر ایک کی ملیت ہوتی ہے۔

جنی تعلقات کی ہے آزادہ روی بعد کے دور میں اگرچہ آہشہ آہشہ ختم ہوئی لیکن اس کے اثرات اور آغار آئ کک شخ خیں۔ آئ ہی بعض علاقوں میں اور بعض نبایت قدیم تہذیبوں میں نہ ہی تبواروں کے موقوں پر بعنی تعلقات میں کملی مجوث دی جاتی ہے۔ قدیم بابل میں بر عورت کو شادی سے پہلے معبد کے سامنے اسیخ آپ کو غیر مردوں کے سامنے چیش کرنا ہوتا قدا۔ بعض قدیم ساجوں میں مہان گر آتا تو خاطر قراضع میں اور جزوں کے ساتھ رات ہجر کے لیے بیدی بھی چیش کی

جاتی۔ موروپ میں عمد جاگیرواری میں اگر کسی کی شادی ہوتی تو ولین کو کمکی رات جاگیروار کے بستر پر گزارتی ہوتی۔

ان آزاد بننی تعلقات کے بعد دوسرا دور آیا اور اس بی اس آزادی پر کھی پابندیاں لگنا شروع ہو کیں۔ سان آیک قدم آگے برها شان طاکا کے ایک قبیلے بی یہ طریقہ رائ قاکہ ہر لاکی باری باری قبیلے کے ہر مرد کے ساتھ رہتی جب سب کی باری کمل ہوجائی تو پھر سے نی باری شروع ہوئی۔ تبت، سائبیریا اور جوبی افریقہ کے بعض قبیلوں بی یہ رسم سی کہ شادی تجربہ کے طور پر کی جائی اور سیاں یوی دونو س بی سے ایک جب بھی جاتا ہے تم ہو جائی۔ ایک بھی مٹالیس بی کہ بعض قبیلوں بی لوکیاں ہر ہفتہ نے شوہر سے شادی کر تیں۔ ہوائی زبان بی شادی کے جو افتا ہے اس کے معنی بین 'آزبان'۔

مارکولول کے مطابق تیرہویں صدی میں وسطی ایٹیا بی ایک قبیلہ میں یہ روائ تھا کہ اگر کی مورت کا شوہر مسلسل بیں دن یا اس سے زیادہ گھر سے باہر، دور رہ تو یوی چاہ تو دوسری شادی کر سکن تھی اور ای طرح مرد مجی اس سے مقام پر دوسری شادی کر سکن تھا۔ بعض قد یم سائ بیں مردوں کو اس کی اجازت تھی کہ وہ جنگ کے دوران میدان بنگ ہے ترب عارضی شادی کر لیں۔ اس متم کی شادیوں کے علاوہ بعض علاقوں شائ تبت کے بعض صوب میں یہ روائ بھی تھا کہ ایک تیلے کی کی مورتوں کو بیاہ لاتے اور یہ سب آئی میں بھی تھا کہ ایک تیلے کے بینی تھاتھات پیدا کر لیے۔ بیزر کے مطابق اس متم کا طریقہ ایک زبانہ بینی تھاتھات پیدا کر لیے۔ بیزر کے مطابق اس متم کا طریقہ ایک زبانہ بینی تھاتھات پیدا کر لیے۔ بیزر کے مطابق اس متم کا طریقہ ایک زبانہ بینی تعامل ابتدائی دور کے بیوریوں میں بھی تھی۔ اس زبانہ کے بعض قد کم سابوں میں اپنے بھائی کی بیوریوں میں بھی تھی۔ اس زبانہ کے بعض قد کم سابوں میں اپنے بھائی کی بیوریوں میں بھی تھی۔ اس زبانہ کے بعض قد کم سابوں میں اپنے بھائی کی بیوروں میں اپنے بھائی کی

انانی ساج میں اجماعی شادیوں کے شار شکیس ایک زمانہ تک

رائج رہیں اور پھر اس کے بعد انفرادی شادی نے اس کی جگہ لینی شروئ کی۔ اس کی ابتدا سان میں بنی ملیت کے آنے سے ہوئی۔ جب فرد اپنی ذاتی دولت مثل مولتی، زمین وغیرہ حاصل کرنے میں کامیاب ہوجاتا تو اس کی لازماً یہ خواہش ہوتی کہ اس دولت میں اور اشافہ کرے۔ اس فر من کے لوزماً یہ وہ غلام حاصل کرتا۔ ساتھ می اس کی یے کوشش بھی ہوتی کہ اس کی یہ جا کمداد اور دولت اس کے ایت بچوں کے علاوہ کی اور کو نہ ہے۔ کی یہ جا کہ دار دولت اس کے ایت بچوں کے علاوہ کی اور کو نہ ہے۔ پہلے بیوک کے کنوارے پن پر زور ویے لگا۔ یہیں سے بیا لدار مرد کی کئی شادیاں بھی کرنے لگا۔ دولت کی طرح اب مورت بیاں کی جا کم ادا کا ایک حصد بن گئی جیسے مولی ، زمین اور غلام تھے۔

ٹوڈا قبیلوں، تبت کے بعض علاقوں اور قدیم عبد میں ہندوستان میں ایک عورت کی کی مردوں سے شادی کر سکتی تھی لیکن ہے رسم زیادہ تر ان علاقوں تک محدود تھی جہاں مردوں کی تقداد عورتوں سے بہت زیادہ تھی۔

قدیم زائد میں مرد کی زندگی اخبائی خت تھی۔ نیادہ ترزندگی میکار اور الرایوں میں بر بوتی۔ سخت خطروں کا سامنا ہوتا اور اس لیے مردوں کی موت کی شرح مورتوں سے کیل زیادہ ہوتی اور ایک صورت میں مورت کی شورت کی لیے ایک بی راست رہ جاتا یا تو وہ کواری رہ اور یا ایک بی مرد کی فکار میں سے ایک ہو جاتا ہا تو وہ کواری رہ اور یا ایک اور لڑائیوں کے لیے ہیشہ مردوں کی ضرورت رہتی تھی۔ کچھ تو وہ دو لڑائیوں کے لیے ہیشہ مردوں کی ضرورت رہتی تھی۔ کچھ تو وہ اس کے علاوہ مرد کو فکار اس کے اور لڑائیوں کے لوگ کو لڑائیوں میں پیر لا تا اور غلام بنا لیتار اس کے لیے بیہ ضروری تھا کہ زیادہ نیچ بیدا کرے خاص طور پر زینچ ۔ ای لیے اس قدیم سائ میں دفت بیچوں کو پیدا ہوتے بی دفن کر ڈالئے سے بھی بربیز نہیں کیا جاتا تھا۔ بیوی اور غلام کی طرح کی مناصب جانداد کے لیے کئی شادیاں کر ورم میں اس لیے کہ گھر کے کام کو دومری شادیاں کرنے پر رشامند کرتی تھیں اس لیے کہ گھر کے کام کو دومری شادیاں کرنے پر رشامند کرتی تھیں اس لیے کہ گھر کے کام کو دومری شادیاں کرنے پر رشامند کرتی تھیں اس لیے کہ گھر کے کام کو دومری شادیاں کرنے پر رشامند کرتی تھیں موقع باتہ گیا۔

ظاہر ہے کہ کی شادیوں کی یہ 'بر کتیں مرف الدار لوگوں تک محدود تھیں۔ فریبوں کی اکثریت کو آگر ایک بوی مجی ٹل جائی تو وہ فلیت محصد۔ کی شادیاں المارت کی نشانی تھی۔ جس کی صرف ایک بوی بوئی اے سات میں کوئی وقعت نہ حاصل ہوئی۔

ابتدائی سائ میں ایک سے زیادہ شادیوں کا روائ اس وقت پڑا جکہ مردوں کی تعداد مورتوں سے بہت کم تھی، ای لیے اس دور میں سے عام ری۔ بعد کے دور میں جب انسانوں کو زندہ رہنے کے لیے خطروں سے گزرنے کی ضرورت نہیں ری، اس نے زراعت اور مورثی پالئے کا ہنر کیے لیا، بستیاں بسانے لگا تو مردوں اور عورتوں کا وہ پرای تناسب بھی مشخ لگا۔ دونوں تعداد میں ایک دوسرے کے تقریباً برابر آئے گئے تو پھر ایک طرف مرف مالدار لوگ کی گئی شادیاں کر پاتے۔ غریوں کو ایک بیوی بی مل جاتی تو مجور رہتی۔ لل جاتی تو مجور رہتی۔ اس طرح یہ توازن تائم رہتا۔

ھیے جیسے سان آگے بوصتا کہا ایک سے زیادہ شادیاں کرنا مشکل ہوتا گیا۔ اس لیے کہ عور تمیں اور مرد تقریباً مساوی تھے۔ اکثر صور توں میں پہلی بیری دوسری سوتوں کو پیند نہ کرتی چنانچ اب جاگیرداری نظام میں مختیج تک امرائے بہاں ایک خاص بوی ہوتی جس کے بچ جا کداد کے بالک ہوتے۔ واشتاؤں اور بانداوں کی تعداد بوجی گی۔ جب جیسائیت کو بائر قرار دیا کے بوے حصر پر چیل تو بیسائی مکوں میں صرف ایک شادی جائز قرار پائی لیکن شادی کے بھی تھی دوسری عور توں کے ساتھ تعاقبات کو بھی تھی روکانہ جائے۔

سان کے ارتفا کے ساتھ شادی زندگی کا ایک جز بن گی اور جو شادی ند کر پاتا تو اے سان میں کوئی سقام حاصل ند بو تا۔ چنا نچ بیدی حاصل کرتا ایک نہایت قائل نخر بات بن گئی۔ دوسرے قبیلے کی بٹی کو اڑا کر اٹا افسل سجھا چانے لگا۔ ہندہ ستان کی قدیم ہاریخ اس ببادر کی کہ قصوں سے مجری ہوی ہے۔ روس اور مشرق بوروپ میں بید رسم کچھلی محدی تک متی۔ ہمارے بیبال کی باراتمی اور رسوم اس کی یادگار ہیں۔ مددی تک متی بین سے شادی کرنے ہے آئیں میں لڑائی کا خطرہ محمنا، مرد کی جوال مردی کا اظہار ہوتا اور دونوں قبیلوں میں سابی اور ساس رشتے کی جوال مردی کا اظہار ہوتا اور دونوں قبیلوں میں سابی اور ساس رشتے مہیلو موتا اور ایس بابی دوات اکش کر کے مجیز دینے گئے تاکہ اچھا پر بلے۔ چنا نچہ ال باپ کی طے کی ہوئی شاوی اور مجیز مان کا اہم جز بن گئے۔ دوسری طرف مرد انجمی بیوی کی حاش میں روپ خوج کرنے گئے اور شادی آہستہ آہتہ ایک کاروبار بن مخی۔ بیوی فرید خوج کرنے کے اور شادی آہتہ آہتہ ایک کاروبار بن مخی۔ بیوی فرید خوج کرنے کے اور شادی آہتہ آہتہ ایک کاروبار بن مخی۔ بیوی فرید خوج کی بدر میں افریقہ، مشرق میں ان کی ہے۔

شادی کے بعد کاروبار میں پند اور عبت کو کہیں وخل نہیں تھا۔
یہ ساج کے بہت بعد کے دور میں آئی۔ ابتدائی دور میں شادی سے پہلے
جنسی تعلقات نہایت آسان تھے۔ خواہشات کی سیمیل فورا ہو کئی تھی۔
جب ساج میں طرح طرح کی جید میاں آئیں، اظاف نے جذبات کے کھلے
اظہار پر پابندیاں کھڑی کر دیں، حتی کہ شادی سے پہلے آنا بھی مشکل
ہوگیا، تو جذبات کی عدم سیمیل نے عبت کی شل افتیار کر ئی۔ آخر عبت
کا ضع جذبات کی عدم سیمیل نے عبت کی شل افتیار کر ئی۔ آخر عبت

کیل مدیوں میں ساجی زندگی میں نہب نے بھی اہم مقام مامل کر لیا اور اس نے شاوی پر بھی نے نے قوانین عائد کے۔ عیسائیت می ایک سے زیادہ شادی ممنوع ہے۔ یبودیت اور میسائیت می این غاب ے باہر شادی نیس ہو کتے۔ ہوروب میں جب منعتی انتقاب آیا تو آزادی، مساوات اور اخوت کا نعره بلند بوار زر می مردوروں کو جاکم دار ک غلای ہے آزادی ملی اور اس کے ساتھ عورت کی غلای کی زنجیرس بھی اور خود کا کر معاش آزادی حاصل کرنے کے مواقع لیے جس سے سارے سابی رشتوں میں انتلاب آنے لگا اور اپن مرضی کی شادی کے اے بھی مواقع کے کیے چیل ایک صدی علی ساج نے بوی تیزی کے ساتھ رق کی سے لیکن اس کے بادجود ابتدائی ساج سے کے کر بوروب اور امریکا کے انتہائی رق یافتہ ساج ک اب بھی کی گئ شادیاں ملتے ہیں اور کہیں ایک سے زیادہ نہیں کر سکتے۔ مرو اور عورت خود ائی شادی طے کر لیتے ہیں جے عبت کی شادی کہا جاتا ہے اور اب بھی ماں باب شادیاں ملے کرتے اور لڑکا اور لڑکی شادی سے سلے ایک دوسرے کی صورت نیس دکھے یاتے۔ کواراین اب بھی شادی کا اہم جز ہے مو بعض آبائی ساجوں میں اس کی اہمیت نہیں۔ بعض جگد بالکل اے طرز پر سے کاروبار ہے۔ کہیں لڑکی کو جیز دیتا ہوتا ہے، کہیں لڑے کو اور کہیں دونوں کو، اور کمیں مرد اور عورت ساوات کی بنیاد پر ایک دوسرے سے اپنی مرضی کے مطابق شادی کر سکتے ہیں۔

سائنس کی ترتی ہے ایک طرف روش خیالی بوهمی، دوسری طرف مل و ثق اور رسل و رسائل میں غیر معمولی ترتی ہے ویا کے علقف طلاقوں کے لوگوں میں العلقات قربی ہوگئے ہیں، اور اب لوگ اور چیزوں کی طرح شادی بیاہ میں پرانی پایندیاں پند نیس کرتے چنانچہ ونیا کے اکثر کھوں میں سیول شادی کا طریقہ بھی رائے ہوگیا ہے۔ ماس کے تحت

ایک مخف کمی دوسرے لمب ، قوم، نسل یا ذات کی لؤک کے ساتھ شادی کرسکتا ہے۔ دونوں کو صرف دو کواہ لے کر عدالت میں جانا ہوتا ہے اور مقررہ افسر کے سامنے اقرار سے شادی ہو جاتی ہے۔ ایک شادی میں طلاق میں آسائی سے ل جاتی ہے۔

شاول (Saul): حميار بوس صدى قبل متى من اسرائل كا بها بادشاه المحب شاول (Saul): حميار بوس صدى قبل متى من اسرائل كا بها بادشاه المحب شاول كا محالت المجل بن عن سلط بين اس ك مطابق شاول كا استخاب في سيول (Jamuel) نه كيا تما اور اس كى تائيد موام نه كي تحق و شاول كى ممكت جواز (Judah) كه آس پاس كى پهازيوں بحل محدود تحق اور اس كو محد من ان كا زيادہ تر وقت فلسطينيوں كے مملوں ہے ملك كى حفاظت ميں كزرا۔ فود ان كا لؤكا اى دفاقى لؤائى بين بارا كيا۔ بعد ميں سعول ان كے خلاف ہو گئے۔ اس ليے كہ ان كا خيال تماكہ شاول فه بهي معاطلت پر توجد فيس كررہ سے ہے۔ اى زبانه ميں نوجوان معزت واؤد كو بري مقبول من الميك ودون آپس ميں ايك دوسرے كے بم نوا تح كر بب برياكس كي شاول كى جگہ دھزت واؤد كو ابنا عكران فتن كيا تو دونوں ميں اكم حضرت واؤد كو ابنا عكران فتن كيا تو دونوں ميں سخت اختلاقات ہو گئے۔ اس ذائل بريائی كے زبانے ميں شاول كو فلسطينيوں ہے جگ كرتى بري جس ميں اے گلاوا بيازى (Mt. (Giloboa)

شخصیت کی نفسیات (Psychology of Personality):
علم الطبیات کی شاید ب نیاده و بیده اور جامع شاخ شخصیت کی نفسیات ب جو انسانی نشو و نما کے داخلی اور خارجی دونوں البعاد کا عمل اطاط کرتی ہے۔ اور یکی وہ واحد شاخ بھی ہے جس کا علم محض انسان کے مطابع پر بخی ہے۔ کیونکہ شخصیت کی نفسیات کا علم جانوروں پر کیے گئے تجربی مطابع ہے مکن می نبیں ہے۔

ابر سن نعیات نے شخصیت کی متعدد تعریفیں کی ہیں۔ آلدرث (Allport) کے خیال میں "شخصیت فرد کی ذات کے اندر ان نعی عضوی نظاموں کی حرکی شخصی جو اس کے منفرد فکرد عمل کا تعین کرتے ہیں۔ " جرسلد (Jersild) کے نظریے کے مطابق "شخصیت فرد کی ان خصوصیات کا مجموعہ ہم جن کا وہ جمیمیت ایک منفرد اور مخصوص انسان کے حال ہے۔ " محمد والے (Mc Donald) کا قول ہے کہ "شخصیت فرد کے تمام کرداد کی

منزو، مربوط اور جامع عظیم ہے۔ " بل کرؤ (Hilgard) کے تقط نظر ہے "فضیت، کردار کی ان انفرادی خصوصیات کا نام ہے جو اپنی عظیم کے ذریعے فرد کی اس کے تمام تر باحول ہے منفرد مطابقت کا تعین کرتی ہیں۔ "فخصیت کی نفیات کو بچھنے کے لیے یہ جاننا ضروری ہے کہ انبانی شخصیت مختلف النوع کرداری، تحریکی، جبنی، فعلی اور امکانی عناصر کا ایک ایا مجموعہ ہو جو ہمہ وقت تغیر پذیر اور ممو پذیر ہوتے ہوئے ایک مسلسل اور مربوط اکائی کی حیثیت کا حال ہے۔ شخصیت کی بہت می عومی ضموصیات ہیں لیکن آخری تجزیے ہی اس کی حیثیت تطفأ منفرد ہے۔ نامانی شخصیت ہی متعدد متفاد پہلوؤں کی کشائش، تصادم، عمل و ردعمل اور ربط باہمی کا ایک ناکر یہ سلم جاری رہتا ہے۔

فرائذ (Freud) نے انبانی شخصیت کے جاد تصور کی جگہ ایک حرکی تصور چیش کیا۔ اس کے تجربے کی رو سے انبانی شخصیت تین تحقیوں پر مشتل ہے۔ او (ld) بینی جبلی محمل کا سرچشہ جس کا بیادی مقصد جبلی تحکیل کے مشتل ہے۔ او (ld) بینی جبلی محمل کا سرچشہ جس کا بیادی مقصد جبلی حقیقت پندی کے اصول پر عمل چیا ہے اور فوق انا (Super Ego) جو حقیقت پندی کے اصول پر عمل چیا ہے اور فوق انا چی اس خیوں اخیان محل ان تیوں اٹنی اپنی جگہ عال ہیں۔ اس لیے اخیان محالات ہے اور تیوں اٹنی اپنی جگہ عال ہیں۔ اس لیے فرائڈ کے نظریے کے مطابق شخصیت میں حرکت و محمل کا سلمہ ان تیوں کی باہمی مخلف اور ارجاط کی دین ہے۔ فرائڈ نے اس پر بھی زور دیا کہ ماحول سے مطابقت پنے بری کے باوجود شخصیت کی تخلیل میں شعور، اراوں اور اوسیار کے امتبار کے محدود ہے اور الاشعور کی تحریک ہم سمور، اراوں اور انتقار کے امتبار سے محدود ہے اور الشعور کی تحریک ہم سے جات اور اجہان نام فرائڈ نے نسپیڈو (Libido) دیا ہے۔ انسانی نیپیڈو جہلت حیات اور اجہان نام فرائڈ نے نسپیڈو (Libido) دیا ہے۔ انسانی نیپیڈو جہلت حیات اور ادوں نہیادی جبلت کی سر بینات یا ارتقائی اور حقیقی ان دونوں بنیادی جبلوں کا براہ راست یا علاحتی سر بینات یا ارتقائی اور حقیقی ان دونوں بنیادی باتھوں کا براہ راست یا علاحتی سر بینات یا ارتقائی اور حقیقی انساد کی ایساد میں انساد میں بیناد یا ارتقائی اور ان کے باہم ربھ یا تسادم پر شخصر ہے۔

ینگ (Jung) نے مخصی لاشعور کے تصور کو محدود قرار دیا اور ایجائی لاشعور کا نظریہ چیش کیا۔ ابتائی لاشعور، نقوش موروق، امکانات نفیاتی اور علامتوں کا لامحدود ذخیرہ ہے۔ یہ لاشعور میں ارکی ٹاسپیس (Archetypes) یا اولین تصورات کے پیکر میں محفوظ ہیں۔ اور انسانی مخصیت میں تحریک اور سخیل و تحکیل کا بہت می مجرے سرچشہ ک حضیت میں تحریک نے انسانی هخصیت کو دو بنیادی ٹائپ یعنی درون

سمتی شخصیت اور بیرون سمتی شخصیت بی تشیم کیا ہے۔ اس کے علاوہ زنتی افعال کے در میان ایک دوسرے پر فوتیت کے اعتبار سے انسائی شخصیت کو چار بنیادی کروہوں بی تشیم کیا ہے۔ یعنی فکر، احساس، وجدان اور حواس۔ اس نظریے کے مطابق انسائی شخصیات کا تمام تر توع اوراس کی افغال اور برون سمتی اور درون سمتی ر جانوں پر بنی ہے۔

ریدلک (Redlich) کے نظریے کے مطابق قوت حیات اور رہان موت کے عوض آرزو کے برتی اور آرزو کے فوتیت بنیادی جہلوں کی حیثیت کی حال ہیں۔ انسان کی نہ کی اعتبار ہے بنیادی طور پر احساس کمتری کا شکار ہے۔ اور وہ تمام عمر علم، اکتباب، تخلیق، تغییر، شہرت، قوت، مہارت، ظلم، جر، حکومت اور دوسرے فوتیت کے طریقوں ہے اپنا احساس کمتری پر رجمان برتری کی صورت میں غالب آئے کی کوشش کرتا رہتا ہے۔ اور بہی شخصیت کے ارتقا اور نموکا راز ہے۔ یہی حرکت و عمل کی بناوے۔

اکی عرصے تک فضیت کی نفیات پر فرائڈ، بگ اور ایڈلر کے نظریات کا اس قدر اثر رہا کہ عموا فضیت کی تح یکات و رجانات کو محض اعصابی عریضوں کے نفیاتی تجزیے سے حاصل شدہ نتائ کے حمن عمل سمجا جاتا رہا۔

نوفراکم یوں (Neo Freudians) نے جلت کے خود مخار عمل سے زیادہ ایمیت جلت اور ماحول کے رشتے کو دی۔ اور اس بات پر زور دیا کہ فرد کی اعدود کی اعدود کی اعداد فی الکس تحقیات سے علامدہ کرنا ممکن نہیں ہے۔ لبذا جلت کا عمل قائم بالذات نہیں بلکہ کی نہ کسی ماحول کے دائرہ کار ہی میں ممکن ہے۔

ابرک فروم (E. Fromm) کے نظریے کے مطابق بنیادی حیات وات، آزادی اور فرار کے شلت کی ہے۔ موجودہ سائ میں عمیں اختیال (Neurosis)، وات کی آزادی سے فرار کے عام رمخان کا نتیج ہے۔ آزادی زات کا مطلب زات کی وسر داری قبول کرنا ہے۔ لبذا آزادی زات کے رمخان کی پذیرائی ہے اکسالی تحفظ اور سلامتی وات کی پر سکون نعا منتشر ہوتی ہے۔ اس تولیق سے بچنے کے لیے محفظ کی فواہش کا رمخان وات سے فرار کے رمخان کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔ البورت رمخان وات سے فرار کے رمخان کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔ البورت کا محفیت کے حرکی پہلو کے ساتھ ساتھ فحفیت کے مخلف

حسوں میں تعلیم کیا جاسکتا ہے۔

(1) مطالعہ احوال (Case History): اس میں فرد کے بارے میں کی
اقسام کی مطوبات اکٹھا کی جاتی ہے۔ مثل اس کی گزشتہ زندگی، اس کے
والدین و دوست احباب، بیاریوں، جنس تج بات وغیرہ۔ یہ معلوبات خود فرد
سے حاصل کی جاتی ہیں۔ ان کے علاوہ ساتی کارکن بھی یہ معلوبات اکٹھا

موجودہ دور میں مخصیت کی بائش کے کی طریقے ہیں۔ الحمیں سات

کرتے ہیں۔ ان مطوبات کی مدد سے ایے حالات پیدا کیے جاستے ہیں جن میں اس کا وہن توازن دوبارہ قائم ہو سکے۔ اس سے ان اسباب کا مجم پت چل سکتا ہے جن سے کوئی خاص وہنی بیاری پیدا ہوتی ہو ادر پھر علاج آسان ہو جاتا ہے۔

(2) ورجہ بندی: اس میں کی ایک کیفیت کے لیے کی مدات قائم کی جاتی میں اور ہر مند کا جواب عاصل کیا جاتا ہے اور اس کی مدد سے نتیج افذ کے جاتے ہیں۔

(3) سوال تامد: اس می کی سوالات مرتب کر لیے جاتے ہیں اور فرو یا فریقین سے ہر سوال کا جواب ہاں یا نہیں میں مانگا جاتا ہے۔ ان سوالات کے جوابات سے سائنس، فد بب، جمالیات، ادب، فنون اطیفہ کی خدمت طلق، فرض کد زندگی کے ہر پہلو کے بارے ہیں معنومات حاصل ہوجاتی ہے، اور اس سے یہ اندازہ ہوجاتا ہے کہ یہ مختص کس تتم کے کام کے موزوں ہے۔ اس کی دلچہیاں وغیرہ کیا ہیں۔ پھر اس میں پوری فحضیت کا تھین ہوسکا ہے۔

(4) کرداری آزبائل: اب تک جن آزبائش کا ذکر کیا گیا ہے ان میں خود فرد یہ بتاتا ہے کہ کمی ماحول میں وہ کیا کرے گا لیکن اس طریقہ میں ماحول پیدا کیا جاتا ہے کہ اس خاص ماحول میں اس فرد کا برتاہ کیا رہتا ہے۔ مثل خاص ماحول پیدا کر کے نظم و ضبط لگاؤ یا ایمانداری، مستقل مزاجی و فیرہ کا چہ لگایا جاتا ہے۔ اکثر فوج کے لیے یا انہ محقیکی کاموں کے لیے بحرتی کے وقت یہ طریقہ استعمال ہوتا ہے۔

(5) اعروبی: جس می فرو سے مخلف تم کے سوالات کیے جاتے ہیں۔ جواب دیتے وقت فرد کا جو رویہ ہوتا ہے اس فوٹ کیا جاتا ہے۔ یہ طریقہ شخصیت کو پر کھنے اور کام کی الجیت جا لیجئے کے لیے اختیار کیا جاتا ہے۔ اکثر نئی خدمتوں کے لیے انتخاب کے وقت یہ طریقہ استعال کیا جاتا ہے۔ عناصر پر مجی زور دیا ہے۔ ساختی امتبار سے فضیت کے مختف مناصر مثلاً عادات، مفات، رجمانات، ميلان طبح اور طرز حيات كا يد لحاظ وسعت و وعدى اور جامعيت كا ايك تدريجي سلسلد ما قائم بو جانا ي- عادت مفرد اور جامد اکائی ہے۔ مفات کی حد تک حرکی اور مرکب ہوتی ہیں۔ ان کے برخلاف رجانات اور میلان حرکی اور مرکب ہوتی ہیں۔ ان کے برخلاف ر جانات اور ميلان طبع برى مد تك حرك ويعيده اور مامع تر تصورات بل-طرز حیات ایک مجموعی تصور ہے اور فرو کی اہم صفات، نمایاں رجمانات، كردار اور مقاصد اور مخصوص ميلان طبع كالحملي، مذباتي اور فكرى سطول بر مركب اور مربوط اظبار ب- يعني طرز حيات فردكي ذات كا مظهر ب اور فلف حیات اس کا تصوراتی رخ ہے۔ چانچہ ذات یا خودی تمام انبانی فخمیت کا مرکز ہے۔ فرو کی فخمیت بھین سے نصور ذات؛ اوراک ذات اور اظھار ذات کے مرحلوں سے گزرتی ہوئی اثات ذات کی مزل تک پنجتی ہے۔ اثبات ذات در حقیقت کوئی مقررہ منزل نہیں بلکہ ایک متحرک اور نمویذیر سلسلہ سے جو ہمہ وقت جاری و ساری سے اور جس کے بے مد متنوع اظهارات ہو سکتے ہیں۔ میسلو (Maslow) نے اثبات ذات کو مخصیت کی بنیادی قدر اور اثات ذات کے عمل کو انسانی مخصیت کا فطری عمل قرار دیا ہے۔ جس کا ماحصل یہ ہے کہ انسان فطری طور پر بمیشہ این ذاتی امکانات اور بوشیدہ ملامیتوں کی شعوری دریانت کرتا ہے۔ یا ان کا لاشعوری طور پر ادراک کرتا ہے اور ان کے اثبات کی طرف گامزن رہتا ہے۔ مویا فخصیت کی صحت مند اور فطری نشوو نما کا سفر امکان سے وجود کی طرف حرکت ہے۔ لبذا اس عمل پر خارجی پابندیاں اور داخلی دیاؤ دولوں ہی فخعیت کی مریخانه اشکال کو جنم دیتے ہیں۔

فخصیت کے تعینات داخلی اور خارجی دونوں تم کے ہوتے ہیں بلکہ بیشتر صور توں میں دونوں کے اشتر آگ ہے پیدائدہ تجربہ خخصیت کے ارتفا اور نشوہ نما کی ست کا تعین کرتا ہے۔ اس حمن میں جن خارجی اثرات کا رول بے حد اہم ہے وہ ساجی، تہذیب، تقلیی، خاندانی، حادثاتی اور تاریخی تعینات ہیں۔ فرد کی جلتیں، واطحی تحریکات، خداداد صلاحیتیں، لاشعوری خواہشات، شعور، مقاصد، اظہارات کے کیا راہتے تاثش کرتے ہیں اور کیا تجرباتی شکل افتیار کرتے ہیں اس کا انحصار بری حد تک اس امر پر ہے کہ ان تمام خارجی اثرات کی طرف ان کا کیا روعمل ہوتا ہے۔ اور بیہ تمام خارجی حرار دو داخلی صلاحیتیں باہد کر کس طرح ہوست ہوتی ہیں۔

(6) تجوید نفس: اس میں خوابوں کا تجوید کرے بھولی بسری اور دبی یادوں کو دوبارہ تازہ کیا جاتا ہے۔ ودبارہ تازہ کیا جاتا ہے۔ کا طریقہ کہاتا ہے، اے مخصیت کے بارے میں معلومات اکٹھا کرنے کے لیے بھی استعمال کیا جاتا ہے۔ خوابوں کے تجوید اور مریض سے بات چیت کے ذریعہ زندگی کے مجھے اور دیے ہوئے ہے۔ شار کوشے سامنے آجاتے ہیں۔

(7) اظلالی جائی (Projective Test): اے اظلال اس لیے کہتے ہیں کہ آزائش اور پر کردیا ہے۔ شال اگران ادائشہ طور پر کردیا ہے۔ شال کی کاغذ پر سابق کے دس دھیہ لگا کر مریش یا فرد کو دیے جاتے ہیں اور اس سے کہا جاتا ہے کہ اضمی دکھ کر جو بھی خیالات پیداہوں بغیر رکے ان کا اظہار کردے اور ان سب کو فوٹ کر لیا جاتا ہے۔ اس سے بہت سارے نقی کو انف کا ہت چاتا ہے۔ اس سے بہت سارے نقی کو انف کا ہت چاتا ہے۔ اس کے لیے کئی طریقے استعال کے حالے ہیں۔

فخصیت کو ناپئے کے جن سات طریقوں کا اور ذکر کیا گیا ہے اگر سب کی مدو سے کی فرد کے متعلق معلومات اکٹھا کر لی جائے اور مخلف خصائص میں اس کا مقام متعین ہو جائے تو اس کی فخصیت کا کمل خاک محینیا جاسکتا ہے۔ اور پھر اس کی مدد سے فرد کی ذہنی بیاریوں اور ماحول سے مطابقت سے دوسری دشواریوں کو دور کرنے میں مدد کی جاسکتی ہے۔

## شراب: ویکھے فر۔

شطار بیر۔ سلسلہ: لفظی معنی عیاری اور چابکد تی لیکن صوفیا کا ایک فرقہ جو بنو عباس کے دور میں امجرا۔ اس سلسلہ کو شاہ عبداللہ شطاری (وفات 1458) نے قائم کیا تھا۔ اس فرقہ کے بیای عقائد دوسرے سلسوں کے صوفیا ہے مختف تھے۔ شطاریہ ہر شم کی شکایت ہے کرین کرتے ہیں اور برحال میں بی لیتے ہیں۔ ان کا فلفہ ہے کہ خدا کی بقائی وہ نن کے شخص کو فعل عبث ردائتے ہیں۔ ان کا فلفہ ہے کہ خدا کی بقائی ہے اور محمداد نفس رکھیت میں ہے اور محمداد نفس رکھیت میں ہے دورے میں۔

شویرث، فرارز پیشر به (Schubert, Frarz Peter) (Schubert, Frarz Peter) (این دور کے 1797-1828) دور کے درمیان کا فنکار ہے۔ اپنے گیتوں کے سریلے پن اور ہم آبھی کے لیے مشہور ہے۔ اس کی چبر موسیق بھی بہت مشہور ہے۔ شویرٹ موسیقادوں

کے خاندان میں پیدا ہوا، موسیقی کی ابتدائی تربیت کھر بی پر ہوئی۔ شروع میں وہ آرمی باہد ہوئی۔ شروع میں وہ آرمی باہد میں حاصل کی۔ مجر ویا کی موسیقی کی دیا ہوں جہاں بعد میں موسیقی کی تعلیم بھی ویے لگا۔ تعلیم بھی ویے لگا۔

اس نے چودہ سال کی عمر ہی ہے گیت کھنے شروع کردیے تھے۔
اپنی زندگی میں پانچ سو سے زیادہ گیت کھے اور اٹھیں موسیقی دی۔ اس نے
کیدے کی ایک لقم کے لیے بھی موسیقی ترتیب دی۔ مفیاں اور چبر موسیقی
بھی ترتیب دی اور پیائو پر بجانے کے لیے بے شار کلاے تیار کیے۔
شویرٹ نے صرف ایک پروگرام 26 مارچ 1828 کو عوام کے سائے پیش
کیا تھا۔ 31 سال کی عمر میں ویانا (آسریا) میں اس کا انتقال ہوا۔

شوپین فریڈرک (Composer) :
مغربی موسیق کا مشہور نفر نکل (Composer)، شوپین ایک روہائی مخص
مقربی موسیق کا مشہور نفر نکل نگار اکسیست کی موسیق پر مجری
قدار اس کے وطن پولینڈ کے متعلق اضطرابی کینیت کی موسیق پر مجری
میں بیانو بجانے کی تعلیم عاصل کرنا شروع کی اور ایک سال بعد اپنے نن کا
مظاہرہ کیا۔ 16 سال کی عمر میں وہ وارسا (پولینڈ) میں موسیق کے اسکول
میں شرکیکہ ہوا اور وہ ویانا مجمی آتا جاتا رہا۔ اور کھر 21 سال کی عمر سمتقل طور پر بیرس میں رہنے لگا۔ یہاں اس کے تعلقات مشہور فرانسی
مصنفہ جارج میں میں رہنے لگا۔ یہاں اس کے تعلقات مشہور فرانسی
اس کی صحت کرنے گئی۔ اس کے ساتھ وہ سیوری کا بوا حصہ جارئ سینڈ ک
ویہائی مکان میں مرتب کیا۔ 1848 کے فرانسی انتظاب کے بعد انگلتان
موسی تراب ہو مئی متی۔ مرف 39 دیا کی عرب میں کی وجہ سے اس کی
صحت خراب ہو مئی متی۔ مرف 39 دیا ال کی عمر میں کی وجہ سے اس کی
صحت خراب ہو مئی متی۔ مرف 39 دیا ل کی عمر میں ویرس میں اس کا

عومین کے کارنامے بہت مختر ہیں لیکن اس کی تفعی اور شعریت نے مغربی موسیقی پر مجرا اثر ڈالا۔ اس کے فن میں جدت تھی۔

شومان، رابرث (Schuman, Robert, 1810-1856): جرمنی کا مشبور نفد نگار (کپوزر) خاص طور پر پیانو کی موسیق کے لیے مشبور ہے۔ یہ رومانی موسیقی کا ماہر تھا اور جرمن موسیقاروں کی صف اول میں تھا۔ اس کی اواکل عمر کی موسیق بھی بدی بی خالک (Lyrical) ہے۔

ك مطابق آب كا فرقد و قدح ساته ي وفن كرديا كيا- آب ن كى كو وانظين نبيل بنايا اور اس طرح سلسله چشته جو حضرت معين الدين چشق ے شروع ہوا تھا آپ یر فتم ہو گیا۔

آپ نے کوئی تعنیف نہیں چھوڑی البتہ حید شاعر قائدر نے آپ کے ملفو خات جمع کیے اور اس کتاب کو ' فیر الجالس ' کا نام دیا۔ اس میں آب کی سوانح عمری بھی شامل ہے

آب کے چند ار شاوات یہ میں:

- (1) جو مخص ذکر الی کرتا ہے خدااس کا جلیس ہوتا ہے۔
- (2) راتوں کو بیدار ہو کہ نزول انوار اکثر راتوں میں بی ہوتا ہے۔
- (3) جو خود کو گناہوں سے بیاتا ہے،اے طاعت میں لذت ملتی ہے۔
- (4) أكر طلب دنا من خيركي نيت مو تووه في المتيتت طلب آخرت هـ
- (5) سالک کو عمادت میں ذوق و شوق عاصل ہو تو یمی اس کی غذا بن جاتا ہے۔ اگر یہ حاصل نہ ہو تو تھ عیادت سالک کے لیے اشتہا کا باعث ہوتی ہے۔

شیطان (غیر اسلامی تصور): برانی بین اس کے معن خالفت كرف والے كے يور يووى اور سيالى دونوں ند تبول مى اس كا تعور ایک عی ہے۔ یہ بدی کی مافق الفطرت ستیاں ہیں۔ بر قتم کے شاطین یلے نیک فرشتہ تھے۔ انموں نے اپی مرسی سے برانی کا راستہ اختیار کیا۔ خداکی عدول مکی کی اور بنت سے نکال دے گئے۔ یہ انبانوں کو بیکات میں اور دنیا میں تمام برائیوں کی جر ہیں۔ میسائیوں میں سے بھی عقیدو ہے کہ انسان کی مراوث کے بین سب ہیں۔ انجیل میں ایک بھدید ہد بھی کہا کیا ے کہ یہ انبان کے اعال جمع کرتے ہی۔

آسانی کتابوں میں شیطان کے ابتدائی قصور کی وضاحت نہیں ہے لیکن اس کا ذکر ہے کہ وہ خدا ہے آزاد اور اس کے برابر ہوتا جابتا تھا۔

مشرق قریب میں مویت کا تصور بہت برانا ہے۔ نیکی و بدی، روشن و اندهرا بميشه ساته ساته رے يں۔ ابر من و برمزد قديم ايراني زرتشت ندمب می موجود ہیں۔ بدی کا دیو تا اہر من نیل اور حمایق کے داوتا کے ذہن کی پیدا وار ہے۔

قديم معرى غابب يس بدى كا اوتار اسيني زندى بخشف وال

شوان نے جد سال ک عمر سے موسیق کی تعلیم شروع کردی تھی۔ وہ قانون کی تعلیم ماصل کرنے کے لیے لیمزمک بوغورٹی میں داخل موالیمن اس کا زیادہ تر وقت موسیق میں مرف ہوتا تھا۔ 1830 سے اس نے پانو ک با قاعدہ تعلیم حاصل کرنی شروع ک۔ پیانو کے لیے اپی مشہور عالم موسيق 1834 اور 1840 ك ورميان كلمي- 1840 من اس في اليخ يانو کے استاد کی لڑک کلارا سے شادی کی۔ اس سال اس نے وہ معرکة الآرا مغرلی موسیقی ککمی جس کے لیے وہ ساری دنیا میں مشہور ہوا۔

1835 ے 1844 کک شوان موسیق ے متعلق ایک رسالے کا الميش ربال عمر كے آخرى دور ميں جبكه اس كى صحت كر ربى عمى وه اوسلڈورف کی میونسپلٹی کی طرف سے موسیقی کا ڈائر کٹر مقرر ہولہ 1854 میں اے ایک وہافی استال میں واطل کرا دیا مما۔

ي نصير الدين محمود جراغ ديلي : في نسير الدين محود جراغ و لی بن یجی، حضرت نظام الدین اولیا کے مشہور اور بزرگ ترین خلفا میں تھے۔ ان کے والد بچیٰ لا مور میں بیدا موئے۔ وہ روئی با پشینہ کی تمارت كرت تھے۔ بعد مي وہ اودھ علے آئے اور وہي حفرت نسيرالدين پيدا موئے۔ امجی نو سال بی کی عمر کے تھے کہ چرائے دیلی کے والد کا انتقال ہو میا۔ ال نے ان کی برورش کی۔ چیس سال کی عربر پہنے بر انھوں نے ترک و تجرید کا طریقه اختبار کیا اور محاسبه ننس اور رماضت و عمادت میں سات سال تک مشغول رہے اور جمیشہ نماز باجماعت اوا کی۔

تنتاليس سال كي عمر مي وه وبلي آئے اور حفرت نظام الدين ك مريد موت اور فيخ بربان غريب ك مكان ير ريخ لكيد حفرت نظام الدين نے انتال سے قبل اسے ور ميخ فريدالدين كا عطاكرده فرقه، مصلي، حبيج اور كاسته جويس عنايت فرماكر ديل من آب كو اينا جانفين مقرر كيا اور ومیت کی کہ افیار کے آزار اور سرزنش پر مبر کریں۔ مرشد کے انقال کے بعد چراغ دیلی بتیں سال زندہ رہے اور فقر، مبر اور تتلیم و رضا کو اپنا شیوہ بنائے رکھا اور اینے بیر کے بتائے ہوئے اصولوں پر ملتے رہے۔ 768 م / 1367 من آب كا انقال موا

محمد تظلق نے جب علا و اولیا کے خلاف مہم جلائی تر آپ کو مجمی مشکوں کا سامنا کرنایوا لیکن فیروز تفلق کے ساتھ آپ کے تعلقات بہتر تے اور آپ نے اس کی تخت نشینی کی تائید بھی کی تھی۔ آپ کی ومیت

سورج دبیجا را کا بھائی تھا۔ قدیم بوبائی روایات کے مطابق پرامیحیس نے انسان کو آگ کا عطیہ دیا اور شیطان نے اسے نیک اور بدی علی تیز کرنا سکسلیا۔

شیطان کی فکل و صورت کا تصور مجی بہت قدیم ہے۔ ان روایات کے مطابق جانوروں کی طرح اس کے سر میں سینگ اور پیر میں کمر ہوتے ہیں، اس میں محدک کی طرح ہو ہوتی ہے۔

موجودہ دور کے عالموں کا خیال ہے کہ شیطان سے جو جادو ٹونے مشوب کیے جاتے ہیں وہ اصل صیاعیت سے قبل کے آبتدائی قداہب کا درشہ ہیں۔

شیعہ: مسلمانوں کا قدیم ترین فرقہ لفظ شیعہ کے معنی ہیں متابعت یا کسی کے علاوہ اس کے معنی ورکار جماعت کے بھی ہیں۔ دوست داران علی و اولاد علی سلف سے اب بھی فتبا و متعلمین کے روزمرہ میں حضرت علی کے چیروکار شیعہ کملاتے ہیں۔

النو یختی کا قول ہے : رسول اگرم مملی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد امت کے تمن کروہ ہوگئے۔ (1) شیعہ لین علی ابن ابی طالب کے بیر وکار۔ (2) افسار جنوں نے ابارت کی سعی کی اور سعد بن عبادہ کو امیر بناتا جاہد (3) وہ گروہ جس نے ابو بکر کی بیعت کی۔ اصل میں معزت علی کے حالی شروع بی سے شیعہ کہلاتے تھے محر جگ جمل اور جگ صفین کے حالی شروع بی کے طرف داروں کو فاص طور پر نمایاں کر دیا۔

شیعہ نظف نظر سے اسلام چند عقائد و اعمال کا محموصہ اور عقائد و فقد میں قرآن و سنت اور تمام سائل میں آئمہ، الل بیت سے رجوع کرتے ہیں۔ اسلام کے بنیادی عقائد کو اصول اور بنیادی اعمال کو فروع اور ارکان اسلام کہا جاتا ہے۔ اصولوں کی تھلید کرلینا کافی فیس ہے بلکہ عقل کی رہنمائی ہے ان کی صحت کا علم و یقین حاصل کرنا ضروری بلکہ عشل کی رہنمائی ہے ان کی صحت کا علم و یقین حاصل کرنا ضروری ہے۔ اصول پانچ ہیں۔ (1) توحید، (2) عدل، (3) نبوت، (4) اماست اور (5) معاد۔

توحید: یعنی اس بات کا اعتراف که خالق کا گنات واحد ب ند اس کی الویت میں کوئی شریک ب اور ند ربوبیت میں۔ اس کی ذات تعید و تحقیل سے بالاتر ب- جم سے منزو، تغیرات سے برک، نقص و عیب سے باک اور جامع کمالات ب- نظام عالم کے جر پہلو میں اس کا وظل ب- اس کا ند

کوئی شریک کار بے نہ معاون و درگار اور نہ اس کے سواکوئی معبود جو علات کا سزاوار ہو۔ اسلامی تعلیم عمل توجید سب سے اہم ہے۔

شید عقائد کے لحاظ سے اللہ کی صفات مین ذات ہیں۔ ان کا الگ کوئی وجود فیس اللہ کی ذات بی صفات کا سر چشر ہے۔ اللہ کے لیے ترکیب و مجسم دور حلول و اتحاد جائز فیس۔ ندوہ قائل رویت ہے اور نداس کے لیے مکان یا سست ججویز کی جائتی ہے۔

عدل: اس مراویه به کد الله ند تو ظلم کا مرتحب بوتا به اور ند شرکا اور ندای سے کوئی ایبا فعل سرزد بوتا به جو فتح یا عیث بو بلکه اس کا بر فعل محج اور درست، محت و مصلحت کا سرچشمه اور مقعد کا حائل بوتا ہے۔ اس کے معنی به نیس که وہ ان پر قادر نیس بلکه وہ ظلم یا فعل فتح کا اس لیے مرتکب نیس بوتا کہ اس کی شان کے ظاف ہے۔

نبوت: الله تعالى اپن تعلیمات سے لوگوں کو اکاہ کرنے کے لیے جو رہنما ماہور کرتا ہے افیمس نبی یا رسول کہا جاتا ہے اور ان کی تعلیمات کو شریعت سے تعییر کیا جاتا ہے۔ زیمن کا کوئی خطہ الیا نبیس جبال نبی نہ آیا ہو۔ آوم سے لے کر رسول اگرم تک جتے انبیا گزرے ہیں، خواہ ان کا ذکر قرآن جبید یمی آیا ہو یا نبیس وہ سب کے سب ہر حق، مجول چوک سے پاک اور چھید یمی آیا ہو یا نبیس وہ سب کے سب ہر حق، مجول چوک سے پاک اور چھید یمی مراہ انبیا افسل کا کات اور الله کے آخری نبی ہیں۔ ان کے بعد جو دعوی نبوت کرے وہ دائرہ اسلام سے خارج ہے۔

الممت: اس منعب كا نام ہے جو رسول اكرم صلح كى نيابت مى وفي و وغيوى تنظيم كا واحد مركز ہے۔ الم كے فرائض ميں اسلاى مغاد كا تحفظ شرى احكام كا نفاذ اور مسلمانوں كى عملى تربيت داخل ہے۔ نصب ك واجب ہونے پر فوارج كے سوا كى كتب خيال كو اختلاف نيس لكن طريقة نعب پر اختلاف ہيں الكن عقيدہ ہے كہ نصب الما امت پر وليل شرى كى رو سے واجب ہے۔ معزلہ اور زيديہ كتب بيں كہ نصب الما امت پر وليل شرى كى رو سے واجب ہے۔ معزلہ اور زيديہ كتب بيں كہ نصب المام كا امت پر وليل حقلى كى منا پر واجب ہے۔ المي كا مسلك يہ ہے كہ المام كا تقرر فداكى جانب سے رسول كے ذريعہ ہوتا ہے۔ اس ميں جمہور كى رائے كا دخل نييں اس ليے كہ اگر ايے اہم سنلہ كو حوام كى رائے پر چھوڑ ديا جائے جو مخلف اغراض كے تحت مخلف ہوتى بيں تو افتراق اور اختكار كو وحوت وينا ہے۔

منعب امامت مجنى اقتدار اور نىلى و خاندانى مكومت سے

شيعه

297

المامت فماز کے لیے المام کا عادل ہونا ضروری ہے۔ ہر سورت بی بم اللہ پڑھنا ضروری ہے۔ ہر سورت بی بی کرنا والم سنا ضروری ہے۔ کورون پر بی کرنا والم بیٹنے کے کام نہ آتی ہوں۔ نماز کے لیے سر دعاکنا، کو کی طرف رخ کرنا اور باطہارت ہونا ضروری ہے۔ شیعہ وضو میں پاؤں پر مسح کرتے ہیں اور نماز بی باتھہ کھولتے ہیں۔

روزہ: روزہ کے وجوب اور ادکام میں سی عقائد اور شید مقائد میں پکھ فرق قیمیں ہے البتہ شید افغار کے لیے سورج کا نگابوں سے او جمل ہونا کانی قبیں سمجھتے وہ مشرق کی ست سے سرخی کے غائب ہونے کو ضروری سمجھتے ہیں۔

ع : جہاں تک ع کا تعلق بے شیعوں کے نزدیک افرام کی حالت میں چلتے کرتے ہوئے ساید کرنا منج نہیں ہے۔ ساید کرنے والے پر کنارو عائد ہوتا ہے۔

ز گڑة : ز گڑة کے ساکل میں بھی سی ندب والوں سے کوئی اختلاف فیس ہے۔

خمس: زکوۃ کی طرح یہ مجی ایک الی فرینہ ہے جس کی بنیاد قرآن مجید کی یہ تقدیر ہے "آگاہ ہو کہ جو اس کا پہنواں میں تقدیر ہے "آگاہ ہو کہ جو اس کا پانچواں حصد خدا اور رسول اور صاحبان قرابت اور تیمیوں، سکینوں اور پرویسیوں کے لیے ہے"۔ (سورہ انفال)۔ خس سادات نی ہاشم کے لیے زکوۃ کا بدل ہے کو تک غیر سیدکی زکوۃ ان پر حرام ہے۔

جہاد: کی دو قشیں میں ایک جباد اکبر اور دوسرا جباد اسفر۔ جباد اکبریہ ب کہ قلب وضمیر کی تربیت اس طرح کی جائے کہ نیکی کی طرف رغبت اور بدی سے نقرت پیدا ہو اور جباد اصفر، دشتان اسلام کے خلاف لاوائی ہے۔

شیعوں کے نزدیک ادکام فقہ کے مافذ جار ہیں: (1) تر آن، (2) مدیث، (3) مثل، (4) اجماع۔

اس کے علاوہ ان کے یہاں ابتہاد کا رات بیشہ کھلا رہتا ہے عاکہ زبلنہ کے بدلتے ہوئے حالات اور روز افزوں ضروریات کا حل اسلای اصولوں کی روشنی میں حلاق کیا جاتے اور جو لوگ ابتہاد کے اہل نہیں افھیں مجتمد کی تطلید کرنی چاہیے۔ مجتمد کے لیے عادل اور اجتہاد کا جائ ہوتا ضروری ہے۔ جداگانہ حیثیت رکھتا ہے۔ فیمی نقطہ نظر سے امام میں علم و فضیلت اور زبر و تقویٰ کے علاوہ معبیت بھی شروری ہے۔ اسلام تو اللی حکومت کی اساس پر حکومت کے قیام کا دائی ہے جس میں فرباں روائی کا حق مرف اللہ کو ہوتا ہے اور ہر محض ان احکام کی پابندی کے علاوہ افی فطری آزادی ہر قرار رکھتا ہے۔ البتہ امام توانین البیہ کا محمران و ترجمان ہوتا ہے اور اس کی اطاعت کی جائی ہے تو نما تحدہ اللی یہ جو تے اللہ ہے کا فسب السین اس انسانی آزادی کو ہر قرار رکھتے ہوئے اللہ کے اوامر ونواتی کا پابند بنا اور انسانوں پر انسانی حکومت کے مخیل کو ختم کرنا تھا۔ مسلمانوں میں بب طوکیت نے جنم لیا تو آئمہ نے فظف طریقوں سے اس کے خلاف احتیاج کیا اور جب اس کے باوجود طوکیت ہروان چھی تو سکوت افتیار کرلیا، کی تحریب میں حصہ نمیں لیا اور خاموش سے اپ وہ فرائض انجام کرلیا، کی تحریب میں حصہ نمیں لیا اور خاموش سے اپ وہ فرائض انجام دیے دے جو جیٹیت امام ان پر عائد ہوتے تھے۔

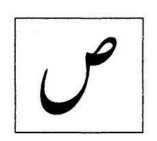
شیعہ عقائد کی رو سے سلسلہ آئمہ کے کی نہ کی فرد کا ہر دور پس موجود رہنا خروری ہے جاکہ حفاظت شریعت اور است کی رہنمالی کا کام جاری رہے چنانچہ بیغیر اسلام کے بعد ممیارہ اناموں تک بے سلسلہ قائم رہا اور جب چش آنے والے حوادث اور واقعات کے لیے قول و عملی تعلیمات کے مونے چیش کردیے محتے تو حکمت اللی کے اقتضائے آخری امام کے ظہر کو انتظاریے رکھا۔

شیعہ امامت کو اصول میں جگہ دیے ہیں لیکن آئمہ اثنا عشری امامت کے عدم اعتراف کو کفرے تعیم نمیں کرتے۔

معاد: حشر و نشر، حساب و کتاب، سوال و جواب، برزخ، مراط میزان، اعراف، دوزخ، بهشت اور اس سلسله کی دوسری چزی جن کا ذکر قرآن اور امادیث عن آیا ہے ان پر ایمان لانا الل تشیع ضروری سجھتے ہیں۔

قروع دین مینی وہ ارکان اسلام جن پر عمل پیرا ہونا شروری ہے، چھ میں: نماز، روزہ، فج، زکوہ، فس اور جیاد۔

نماز: اس مبات کا نام ہے جو تحبیر الاحرام، قیام، رکوع، بحود، قرائ ، درکرت تجید اور سلام پر مشتمل ہے اور ہر بالغ و عاقل سلمان پر دن رات من پانچ مرتبہ واجب ہے۔ مجمو کی طور پر فرائض سرّه رکعات اور نوافل شخی (23) رکعات اور نوافل شخیس (23) رکعات اور نوافل ہے۔



## محافت: دیکھے برنازم۔

صحت (Validity): عام طور سے یہ اسطان استبلا کے لیے مستمل ہے جس کے طمن بین کسی بیان یا تقیہ کو جو منطقی اصول و ضوابط کی روشنی میں چند تقایا یا مقدات سے سعبط ہوتا ہے، سمج کج بیت ور مطبقت کوئی استبلا یا استدال می سمج ہوتا ہے۔ ایک واصد بیان یا تقیہ کو بم سمج خبیں کہ سمجے۔ اس کی صحت کا دارددار تقایا پر ہوگا جن کو اس کم بحث کو دارددار تقایا پر ہوگا جن کو اس کم بحث کے جوت یا دیل کے طور پر چش کیاجاتا ہے۔ یہ تصور ارسطوئی منطق سیتس یا جدید منطق تک صوری منطق کے لیے بہت اہم ہے کیونکہ منطق شبتس یا جدید منطق تک صوت کا شامن تو بن سکتے ہیں مگر اس کی صداقت کا نہیں۔ مگر مدت اور صحت کا یہ فرق علامتی و ریاضی منطق میں واضح طور پر ہمارے مانے آیا ہے کیونکہ ارسطو کی تحریر میں صوری منطق کے اصولوں کو بھی عام زبان کی دد سے میان کیا گیا جس کی وجہ سے اس فرق کا غیر واضح ہونا فطری ہے۔

مدات کے لیے جملوں کا صوری یا منطق پہلو غیر اہم ہے کوئلہ اس کے لیے حقائل و واقعات کو سمینا پڑتا ہے۔ کوئی تغییہ اس وقت مادق ہوگا اگر حقیقت کے مطابق ہو۔ اخراجی منطق بھی اس کی اہمیت کی جانگی کی جائی ہے۔ محر منطق استوائی بھی اس کی ہر چند اہمیت ہے کیو تکہ استوائی استوائی جاتھ استوائی بھی اس کی ہر چند اہمیت ہے کیو تکہ استوائی بات استدال تجربی اور واقعاتی تعمیمات کو انظرادی واقعات و حقائل کی روشن بی بات کرتا ہے یا ان کے لیے جردی تغایا کو جواز کے طور پر چیش کرتا ہے۔ لبذا اس کا مروکار بیات کے صوری پہلو سے نہیں بلکہ مواد سے ہے۔ جو صادق یا کانب ہوتا ہے۔

صداقت نقاعل (Truth Function): تناعل کا تقور منطق میں ریانیات سے متعارکیا میا ہے۔ کوئی مجی بیان یا اظہار اس وقت

کی دیے ہوئے حقیرہ کا تفاعل کہناتا ہے، اگر اس اظہار کی قدر (معن) کا سے بین ان حقیرات کی اقدار ہے ہوتا ہے۔ حقل اگر ہم ہے کہیں کہ 2×4×2 و تو تفاعل ہے × کا کیونکہ و کی قدر کا تعین اس وقت فوری طور پر بوسکل ہے بہ ہم × کی قدر کھیں۔ اس تصور کو منطق میں تضایا کی وو اقدار (معدق و کذب) کی مدد ہے استعمال کیا عمید ساوہ تضایا کے ساتھ مرکب تضایا کو مندات تفایل ہم بھی وہ قدروں کا اطلاق کیا عمیا اور سلبی مرکب تفایل کو ان تفایل کامدافت تفاعل کہا گیا جو ان کی ترکیب میں شامل ہوت ہیں۔ حل اگر و صادق ہے تو مہ صادق۔ ای حل اقدار صدافت کا تعین و اور و) کی قدر صدافت کا تعین و اور و کی اقدار صدافت ہوتا ہے۔ اگر و اور و کون صادق ہیں تو وہ و مادق ہوگا اور اگر کو گا اور اگر کو گا ایک یا دونوں کا ذب بوں تو یہ اتسان تغییہ می کاذب ہوگا وار اگر کو گا ایک یا دونوں کاذب ہوں تو یہ اتسان تغییہ میں کاذب ہوگا۔ اس معنی میں وہ وہ وار و کا۔

صدق : لغلی سن راستبازی اور سپائی کے ہیں۔ اخلاقیات بی ای منت کو بہت اہم مقام صاصل ہے۔ راستبازی کا منبوم عام طور پر سرف کی بولنا سمجها جاتا ہے مگر در حقیقت اس لفظ کا منبوم وسیج ہے۔ صدق کے مقابر میں زبان و دل کی ہم آہتی، قول کی مطابقت، ظاہر و باطن کی ہم رکتی اور عقیاء و فعل کی ہم عنائی سب شال ہے۔ کیے بی خطرات کا سامنا اور شدائد کا اندیشہ ہو قدم جاد و صدق سے نہ و گمگائے۔ ذاتی نفع نقصان کا اور شدائد کا اندیشہ ہو قدم جاد و صدق سے نہ و گمگائے۔ ذاتی نفع نقصان کا کا کا کی طاب کی جان کے ساتھ جن بات کہنا اور حق پر حمل کرتا ایک سومن کا لی شان ہے۔ اللہ تعالی نے صدق کو ایمان اور اسلام اور ای بیک مقابل کرتا ہو نقاق و کفر کی علامت قرار دیا ہے۔ مصدق ایک ایک باطان کی بیاری ایمیت کی مطب ہو کہ جس کے بغیر صحت مند یا اطان کی معاشرہ بو جس معاشرہ بی دور معاشرہ ہو جس معاشرہ بی ور معاشرہ ہو جس کی جزیں میں دور معاشرہ ہو جس کی جزیں میں ور معاشرہ ہو جس کی جزیں میں اور تا مغبوط ہوتا ہے۔ صدق صفات رہائی تیں سب سے معاشرہ کی ور تا مغبوط ہوتا ہے۔ صدق صفات رہائی تیں سب سے

بوی منت ہے۔ خدا سے بوء کر اور کوئی سیا ٹیل ہوسکا۔ انسان کی زبان، دل اور عمل عی اگر صدق کا مضر موجود ہے تو انسانی شخصیت عقمت سے ہم کند ہوسکتی ہے۔

زبان کے ساتھ ساتھ مدق کا تعلق دل ہے ہی ہے۔ اگر حق کی شی زبان کے ساتھ دل جی ہم آبگ ہو تو اس کا دو مرائم اطلام ہے۔ اگر انسان زبان کے ساتھ دل جی ہم آبگ ہو تو اس کا دو مرائم اطلام ہے۔ اگر انسان زبان سے کی بات کا اعجباد کرے لین دل کی ہی بی بی بی بی بی بی بی بی بیا بی کو نقاتی کہا جاتا ہے۔ قرآن نے منافقین کی نمایاں خسلت بی بیان کی ہے کہ ان کے دل می کچھ رہتا ہے اور زبان پر کچھ۔ معلوم ہواکہ زبان سے دل کی صحیح ترجمانی کا نام معدق ہے۔ ای طرح عمل کی سی توبائی کا مطلب ہے ہے کہ ہر کام خمیر کے مطابق ہو۔ طاسہ سید سلیان ندوی نے سرة البی میں تکھا ہے: "قرآن نے جن لوگوں کو معدیق کہا ہے، ان کا حال ہے ہوتا ہے کہ جو کچھ دل سے مائے ہیں عمل سے اس کی شدیق اور زبان سے اس کا پرطا اقرار اور یقین کی آتھوں سے اس کا برطا اقرار اور یقین کی آتھوں سے اس کا مطابہ کرتے ہیں "۔

جو لوگ قول و عمل ك اس درجه كمال كو بن جات يور، ان كو شريعت كى زبان مى صديق كتي يوس جو نبوت ك بعد انسانيت كا سب سے بلند و بالا مر جد كمال بكد معراج انسانيت ہے۔

صدقہ: اطلام میں صدقہ اس مال کو کہا جاتا ہے جو بچ دل ہے رسائے اللی کے لیے خرچ کیا جائے لیعنی نی سیل اللہ فیرات یہ اسطلاح قرآن و حدیث میں زکوۃ کے لیے بھی استمال ہوئی ہے۔ اسے مدقہ واجب کہا گیا ہے۔ مدق کے سعنی بچائی کے بین ای لیے تعلی طور پر جو کچھ بھی بخرض ٹواب فرق کیا جائے مدقہ ہے بلکہ ہر نیک کام کو جس میں قربانی و ایٹار کاکوئی پیلو ہو یہاں تک کہ عام محل اور پروباری کو بھی مدقہ کہا جاتا ہے۔

علائے اسلام لفظ صدقہ کو دو مخلف معنوں میں استعال کرتے ہیں لینی ایک زکوۃ کے معنوں میں جس کی ادایکی فرض اور شرح متعین بیس لینی ایک زکوۃ کے معنوں میں جس کی ادایکی فرض اور شرح متعین بیس عائم مدقد کا عام استعال رضاکارانہ طور پر فجرات کرنے کے معنوں میں ہے۔
میں ہے۔

مدقد ظاہری طور پر ببداور وقف سے مطاب ہداس میں بھی

ہد کے مائند بہند وی شرط ہے محر ورحقیقت مقعد کے اعتبار سے صدقہ اور ہد میں فرق ہے۔ ہد میں موبوب لا کے ساتھ اظہار تعلق و مجت مقعود ہوتا ہے اور صدقہ کی بنیادی غایت ضداکی رضا جوئی ہے۔ ای طرح صدقہ اور وقف میں یہ فرق ہے کہ اول الذکر میںاصل شے فرج کی جاسکتی ہے محر وقف میں صرف جا کدادکی آمدنی صرف میں لائی جاسکتی ہے۔

مدق پر جب معدق له (خے صدق دیا جائ) کا بھند کمل ہوجائے تو معطی (صدق دیے دالا) کے لیے رجوع جائز نیس خواہ وہ مدقد اس کے اعزہ و اقربا کے واسلے ہویا انیار کے واسلے۔ کوگ مدقد کا بنیادی مقعد حصول قواب ہے اور نش صدقہ سے حاصل ہوگیا۔ اس لیے معدد کے کمل ہو جائے کے ساتھ مقعد کے حسول کے بعد صدق سے رجوع نیس کیا حاسکا۔

صدقہ قطر: یو رمضان کے روزوں کا مدق ہے۔ میدالفطر کے ون بر مساحب نساب (لیعنی جس محض پر زکوۃ فرض ہے) اور مشطیع سلمان مرد مورت پر اپنی اور اپنی تابائغ اولاد کی طرف سے صدقہ فطر دینا واجب ہم کی مقداد ہونے دو بیر کیبوں یا ساڑھ تین میر جو ٹی سب علد کے بچائے اس کے بقدر قیمت بھی دی جائتی ہے۔ اصادیث بیں اس کی تاکید آئی ہے۔ اسلام بیں صدقہ فطر کی شروعات ای سال بوئی ہے لی تاکید آئی ہے۔ اسلام بی صدقہ فطر کی شروعات ای سال بوئی ہے مالدار بو تو اس کے بال سے فطرہ اوا کیا جائے گا۔ بائغ اولاد اگر بجوں بو تو اس کے بال سے فطرہ اوا کیا جائے گا۔ بائغ اولاد اگر بجوں بو تو اس کے بال سے فطرہ اوا کیا جائے گا۔ بائغ اولاد اگر بجوں بو تو اس کے بال سے فطرہ اوا کیا جائے گا۔ بائغ اولاد اگر بجوں بو تو اس پر بھی تابائغ اولاد دی کا حم تافذ بوگا۔

صدقد فطر کے ستحقین وی لوگ ہیں جو زکوۃ اور عشر کے ہیں (ویکھیے زکوۃ)۔ ان کے علاوہ کی اور کو صدقد فطر وینا جائز فہیں۔ مسنون یہ ہے کہ عیدگاہ جانے سے پہلے صدقد فطر اوا کردے۔ اگر بعد میں بھی اوا کرے تو اوا ہوجائے کا حمر تاخیر کردو ہے۔ بہتر یہ ہے کہ روز عید سے پہلے می محاجوں کو پہنچا وے تاکہ وہ بھی اس فوشی کے موقع کو تیاری کے ساتھ منا عیس۔ اگر کوئی غیر مستطیح محض بھی جس پر شر عا فطرہ واجب نہیں، یہ فیت تواب اوا کردے تو وہ بھی اجر کا مستحق ہے۔ کل صدید فطر نہیں، یہ فیت تواب اوا کردے تو وہ بھی اجر کا مستحق ہے۔ کل صدید فطر ایک میں مسلمان کے میں مسلمان کے بھی واجب ہے جو ایک عدر شر می یا کمی اور وج ہے روزے نہیں رکھ یا گ

صلوة: ديكمي نماز

صلیب (Cross): عام طور سے صلیب عیمائیت کے ماتھ وابست
ہے لیکن صلیب کی علامت کو بہت ماری قدیم تہذیوں بی بھی استعال
کیا گیا ہے۔ قدیم محر، ہندوستان اور امریکا کے اغرین باشندوں بی سے
فتف ند ہی علامتوں کے طور پر استعال ہوتی رہی ہے لیکن اس کی سب
سے بوی اور دریا اہمیت عیمائی ند بب بی بی ہے۔ یہ حضرت مینی کے
سول پر چھنے اور ماری انسانیت کی نجات کی علامت مجھی جاتی ہے۔ ہر
کر جا گھر بی اس کا ہونا ضروری ہے۔ کی کو فیر و برکت کی دعا دینے کے
لیے اس کے سید پر اشارہ کے ذریعے صلیب بنائی جاتی ہے۔ اس کے علادہ
الی صلیبیں بھی ہوتی ہیں جن پر حضرت مینی کی مصلوب تصویری یا جمیے
ہے ہوتے ہیں۔

صلیب کا استعال عیمائیت کے ابتدائی زاند سے ہے۔ عیمائی فرہ موجود ہے۔ مغربی فرب کے جت بھی آثار ملے ہیں ان میں صلیب ضرور موجود ہے۔ مغربی مکوں کی قدیم صلیوں پر حفرت عیمنی کو ایک حکراں کی طرح تاج اور شاہی جامہ پنے دکھایا جاتا تھا۔ مہد نشاۃ قانے میں حضرت عیمنی کی تصویریں صلیب پر وفات پائے ہوئے بنائی سمئی اور رومن کیتھولک فیر میں نے ان می کو اپنا لیا اور اس کے بعد سے صلیب رومن کیتھولک میں وول کی عوای اور تی زندگی کا ایک ایم جرین می ہے۔

رولسنن ذہب میں عام طور پر سلیب کو نہ ہی افراض کے استمال نہیں کی جاتا۔ مسلیوں (Crusaders) نے جب بروشلم اور مسلیانوں پر چھائی کی تو ان کے فلم کا نشان سلیب می تھا۔ مشرق اور بعض ووسرے ملکوں میں صلیب کی مخلف شکلیں استمال کی جاتی ہیں۔ ملیب پر سولی چھانے کا طریقہ مشرق قریب میں بہت قدیم زمانہ ہیں۔ مائی تھا۔ رومن تقرانوں نے اے وہیں سے لیا۔ وہ یہودیوں اور دوسرے باغیوں کو مزا دینے کے لیے سول کا طریقہ استمال کرتے تھے۔ اس میں طزم کو خود صلیب اضاکر لے جاتا ہوتا تھا اور بعض وقت لگانے کے بعد اس کے باتھ ہیں مجود میں تو دیے جاتا ہوتا تھا اور بعض وقت لگانے

صنف: کی دائرہ بحث کے بیاق و مہاق میں جب ہم مخلف اشیا کی بات کرتے میں تو ان اشیا کے مجموعوں کو ہم صنف کے تصور کی مدد سے پیش کرتے ہیں۔ منطق میں صنف کے انھور کی ایمیت الا کھیز (لوشتہ لما هد

کید) کی منطق تحریوں سے شروع ہوکر بول (Bole) کی منطق ہی اپنے کال کو کچھے۔ اس کے بعد فریکے اور رسل (ان پر نوشتے طاحھ کیدے) نے اصناف کی منطق کو اور آ مے بوھایا۔ صنف کا منطق تصور ریاضیتی منطق کی تروق کے بعد نظریہ سیٹ کی بنیاو بنا۔ سبل زبان میں ہم یہ کہ کئے ہیں کہ کوئی بھی شے (توشتے کے وسیع ترین معنی میں) ہو کی تفییہ کا موضوع کے کوئی بھی شے داری مناس کے تعدور کی در سے ہمارے سائے آئی ہے تو ہم نظری طور پر اے اس طرح کی شے مجھ کے ہیں جس کی متعدد مثالیں ممکن ہیں (خواہ کی مخصوص وقت پر ایس مثال مرف ایک ہو یا کوئی بھی منہ ہو۔)

ایے مجود کو منفق میں صنف کہا جاتا ہے۔ پس ہم ان تمام
اشیا کو جو صنف a یا صنف b سے حقاق ہوں، اصناف ہ اور b کا ماصل جح
کیہ سکتے ہیں اور علامتی طرز تحریم میں اے ہوں پیش کریں گے b صل
اور ان تمام اشیا کو جو اصناف ہ اور b دونوں میں مشترک ہیں ایک صنف
کیہ سکتے ہیں جو a اور b کو ضرب ویے سے حاصل ہوتی ہے۔ اے a اور b
کا حاصل ضرب یا تقاطع a n b کہتے ہیں۔ ای طرح آثر ایک صنف ہ لے
لیں تو ان تمام اشیا کے مجموعہ کو جو a میں شائل نہیں ہیں ہی کا محملہ
کیں گے، جس کے لیے علامت قاستمل ہے۔ کی بھی صنف کی علامت
کے اوپر یہ خل نما علامت (-) لگانے کے معنی یہ ہوں گے کہ ہمارا متسود
اس صنف ہے خارج تمام دیگر اشا ہیں۔

ارسلوئی تضایا کو بھی اصناف کی دو سے پیش کیا جاسکا ہے۔
تضیہ 'تمام انسان قائی ہیں' کو ہم یہ کہد کتے ہیں کہ یہ تفنیہ صنف انسان
(a) اور صنف قائی اشیا (b) کے در میان اس طرح کی نبست پیش کرتا ہے
کہ صنف a شائل ہے صنف b میں (یا متعلق ہے)۔ علامت کی دو سے
اے ہیں لکھتے ہیں ط ن a کی شے کا کی صنف میں شائل ہونا صنف
رکٹیت کہلاتا ہے محر ایک صنف بھی دوسری صنف میں شائل ہو کتی ہے۔
اے صنف شولیت کہتے ہیں۔ جو صنف کی بوی صنف میں شائل ہو کتی ہو اے صنف میں شائل ہو گتی ہو اے صنف میں شائل ہو گتی ہو اے صنف میں شائل ہو گتی ہو ا

الی منف جو تمام اشیا کا مجور ہو سنف کل کہلاتی ہے اور جس صنف کا کوئی رکن نہ ہو منف تھی کہلاتی ہے۔

صود : ویکیے تیامت

صوم : دیکھے روزہ۔

صیبو نیت : ایک تویک جس کا مقد یبودی قوم کی تعیر او ب-ميهون يا زيون (Zion) بيت المقدس يا مروحكم كاايك حصر ب- الجيل مي اے حفرت داؤہ کا شمر کھا کیا ہے۔ یبودی اے حیات لو اور اسرائل حكومت ك مقام ك نثاني مجمع بي- 70 ق.م. من رومن سلطنت في يبوديوں كى سلطنت كا خاتمہ كر ديا اور يبوديوں كو جلا وطن كر ديا تب بى ے وہ قلطین لوٹے اور اٹی ریاست پر سے قائم کرنے کے خواب دیکھ رب بیں۔ صدور وہ مخلف قوموں کے علم وستم کا نثانہ رب اور یہ خواب وہ استے دلوں میں چھیائے رہے۔ ہر جگہ استے فرجب اور ائی علاحدہ منعت سے مینے رے۔ بوروب می منعتی انتظاب اور ابحرتی روش خیالی کی وجہ سے وہ اینے حصہ سے باہر نکلنے کے اور افغاروی اور انیسوی صدی میں وہ اینے آپ کو کی قدر ان قوموں سے وابسة کرنے کے جن می وہ رجے تھے۔ یبودیوں نے والے مجی بھی اسنے وطن کا خواب ترک نہیں کیا تما ان میں سے بعض اب یہ کینے کے تھے کہ چونکہ وہ ایک علاصدہ قوم ہیں اس لیے ان کے واسطے ایک علاصدہ وطن ضروری سے خواہ وہ کہیں بھی ہو۔ لین شرقی بوروب کے یبودی ای ای یرانی بث یر قائم تھے بین ان کا وطن سوائے فلسطین کے اور کھیں نہیں ہوسکا۔

شروع میں سیبونیت یا یبودی وطن کی تحریک سیای نمیں تقی مرف تہذیب کے محدود تھی۔ تھیوؤور ہرزلی نے پہلی مرجب یہ باقاعدہ تجویز پیش کی کہ قوموں کی یبودی وحمیٰ کا مقابلہ کرنے کے لیے ایک یبودی ریاست کا قیام ضروری ہے۔ چانچہ اس نے 1897 میں تلل (موسور لینڈ) میں پہلی صیبونی کا نفرنس منعقد کی۔ اس کی شاخیں ان تمام کلوں میں قائم کی شمین جہاں یبودی کافی تعداد میں موجود تھے۔ ان مرکبوں میں امریکا کے یبودیوں نے بڑھ چھ کر حصہ لیا۔ اس تحریک میں کہلی دراڑ اس وقت پڑی جب انگستان کے یبودیوں نے 1905 کی میں کہلی دراڑ اس وقت پڑی جب انگستان کے یبودیوں نے 1905 کی ملین میں میں ہے جویز چیش کی کہ یبودیوں کا وطن لازی جیس کر قلطین

میں بی قائم ہو، کمیں اور بھی قائم ہو سکتا ہے۔ برطانیہ کی طرف ہے اس کے لیے ہوگاڈا (مشرقی افریقہ) کا علاقہ چیش کیا گیا جو اس وقت انگریزوں کے بجد جس تھا لیکن بوی اکثریت نے یہ تجویز رو کر دی۔ اکثریت کے رہنا دیدان (Weizman) کی سرکردگی میں تحریک تیزی کے ساتھ منظم ہوتی رہی، اس نے سلطان ترکی ہے فلطین میں یہودیوں کے کچھ حقوق محل کے لیے۔

کہلی جگ عظیم میں ترک، اتحادیوں کے خلاف جرش کا حلیف تقا۔ برطانیہ کا وزیر خارجہ اس وقت بالغور تھا اور برطانوی سیاست میں نہایت بااثر تھا چنانچہ اس نے ایک اطلان نامہ شاکع کیا جس میں اس کا وعدہ کیا جما کہ یہودیوں کی اس میں مدد کی جائے گ کہ وہ اپنا وطن فلطین میں آگ کریں۔ اس جگ میں جرشی کے ساتھ ترکی کو فلست ہوئی اور مشرق قریب کا بوا طاقہ فرانس اور انگلستان نے آپس میں بائٹ لیا۔ فلطین پ اگریزوں کو تولیت حاصل ہوئی اور اس کے ساتھ بوی تعداد میں یہودی فلطین میں آگر کہنے کا محداد میں یہودی

دوسری بھی محقیم کے بعد صیبونیت کی تحریک نے اور زور پر اور برطانیہ کی مدد سے اسرائیل کی ریاست قائم کر دی گئی۔ اس کے بعد صیبونیت کی تحریک نے اس کے بعد صیبونیت کی تحریک نے اسرائیل سے بظاہر اپنے آپ کو الگ کر لیااس لیے کہ اسرائیل اب ایک آزاد ریاست محقی اور اس تحریک کا تمام دنیا کے یبودیوں کی تحقیم سر کرمیوں میں تال میل پیدا کرتی ہے اور انھیں معظم کرتی ہے بعد دسرے مکوں سے یبودی اسرائیل سیبخ کا انتظام کرتی ہے۔ اسرائیل کے جن میں امریکا اور یوروپ و فیرہ کے دوسرے مکوں میں پی چار محمد محلول میں برچار محمد محلول میں برچار محمد محلول میں برچار محمد اسرائیل ریاست کو اتنا وسنج کرتا ہے جس میں ساری دنیا کے یبودی آگر بس کیس۔ اس تو سیج بندی کے نتیجہ میں فلطین کے لاکھوں عرب بروطن برگے ہے۔ اس کا ایک بوا محمد بس کیس۔ اس تو سیج بندی کے نتیجہ میں فلطین کے لاکھوں عرب بروطن ہوگے اور اس ملک کی آزادی کا مسئد انہم ترین عالی مسئد بن کیا ہے۔

Digitized by commissionedwriting.com for the IdeaMines collective.

b

طباعت مين انقلاب: انبادات ك مباعث من مى زيردت انتلاب آچا ہے۔ اب لیٹو طباعث کی جگہ آفید طباعث نے لے ل ے۔ فیٹس پر مثل کا رواج مجی کم ہو گیا ہے۔ تمام بوے اخبارات اور جرائد ریل کافذ پر چینے کے ہیں۔ چیائی کی اعلی درجہ کی مشین آعی ہیں۔ کالی جوڑنے کی زحت مجی نہیں روحی ہے۔ کہیوٹر عی پر پورا اخبار سیٹ کر دیا جاتا ہے۔ اردو اخبارات مجی اس جدید طریقہ سے استفادہ کر رہے ہیں۔ کا جوں یر ان کا انحصار خم ہو رہا ہے۔ کمپیوٹر پر بورا اخبار کمپوز اور سیٹ کیا جانے لگا ہے۔ بہت سے اردو سافت ویر بازار میں آ گے ہیں۔ ٹائی کا رواج وجرے وجرے خم ہو رہا ہے۔ چھالی کی اسی معینیں آمی ہی جو بہت تیز رفار ہے کی رکوں میں طباعت کر دیتی ہیں۔ اس انقلاب کا سب ے زیادہ منفی اثر کا تبوں پر بڑا ہے اور خوش نولی کافن ومیرے ومیرے سٹ رہا ہے، لیکن اس ورث کی حفاظت ادر بقا کے لیے بھی بہت کچھ اقدام مے جارب ہیں۔ جن اداروں میں صرف خطاطی ا خوش لوایی سکھائی جاتی تھی اب وہاں اس فن کو گراف ڈیزائن اور کمپیوٹر سے جوڑ کر اس میں جلا بخش منی ہے۔ اس طمن میں قوی اردو کونسل، نی دیلی کا نام اہم ہے جس نے ملک کے طول و عرض میں چل رہے خطاطی ا خوش ٹولی مراکز کے خطاطی کورس کو گرافک ڈیزائن اور کمپیوٹر سے جوڑ دیا ہے۔ اس سے نہ مرف خلاطوں کاجوں کو روزی روئی کے سئے سے چھاوا لے کا بلکہ فائن آرث کالجوں میں وافلے کے امکانات بھی روشن ہو گئے ہیں۔ اس طرح اس فن کی بھا اور تحفظ کے لیے قوی اردو کونس، نی ویل نے متحن كام انجام ديا ہے۔

طریق باقیات: اگر کی مرکب وقور کے سلسلہ میں کیلی تنیش کی دجہ ہے ۔ اگر کی مرکب وقور کے سلسلہ میں کیلی تنیش کی دجہ سے معلوم ہوکہ اب اور ج کی علیمی من اور ع بین اور ان کے علاوہ اول الذکر کے ساتھ می موجود ہے اور آخرالذکر کے ساتھ می قو ہے۔

افلب ہے کہ فی کی علمت ہے۔ اے طریق باتیات اس لیے کہتے ہیں کہ مکن اسہاب و اثرات میں ہے جو معلوم میٹی ضبیتیں ہیں ان کو خارج کرنے کے بعد جو عوامل باتی فئی جاتے ہیں انحی کے در سیان علی نسبت کا تعین ہو سکتا ہے۔ بعض ماہرین منطق کی نظر میں یہ ایک آزادات طریقت نہیں بلکہ طریق حمالف کی ایک فکل ہے۔ اس کے علاوہ جو استدلال اس میں کار فرما ہے اس کے علاوہ جو استدلال اس میں کار فرما ہے تیاس استقرائی (اوشتہ طاحقہ کچھے) کی توسیح ہے۔

طریق مخالف: اگر کمی زیر تغییش مظیری ایک مثال جن یم کی پی موجود بوں اور اے عدم واقع ہونے کی مورت بی ان بی ے بی ایک کے سوا تمام دیگر چزیں موجود ہوں تو یہ شے اس مظیر ے بی ن نبیت رکھتی ہے یاس کی علت کا ایک لازی جزو ہے۔ یہ طریقہ اس طرح بی کار آمد ہو سکتا ہے کہ ایک بی مظیر کی مختلف مثانوں میں اگر کوئی عال یا شے بعض میں موجود ہو اور یہ موجود نہ ہو تو اس کو بیٹی تعلقہ نظر ہے ہم خارج کر سکتے ہیں۔ لین اس مقصد کے لیے محض طریق مخالف کائی نبیل بیک طریق توافق کی دو بھی ضروری ہے۔ لہذا الل نے دولوں کے باہم اطلاق کا ایک اور طریقہ خطریق توافق کی دو بھی ضروری ہے۔ لہذا الل نے دولوں کے باہم اطلاق کا ایک اور طریقہ خطریق توافق کا تاہد

طریق توافق: اگر ایک بی داقد کے ددیا زائد مظاہرین میں کوئی ایک جددیا مال مشترک ہے تو یہ کی شعد (یا معلول) ہے۔ اس طریق افتیش کی بنیاد یہ یعین ہے کہ اگر کوئی شے کی دوسری شے کی علم یا معلول (اش) ہے تو ایک کی موجودگی میں دوسر کا ہونا لاہدی ہے۔ محر یہ بات بظاہر جنتی صاف ہے اس کی افتیش اتن می وجیدہ اور مشکل ہے۔ اگر کسی مرض کی علم سے طاق کرنا ہو تو طریق توافق کی بنا ہر بہت کی چیزیں مشترک میں علم سے تام کوگوں کا ایک جگہ ہے یائی بیانہ کھانا کھانا یا

سموں کا مزدور ہونا، مرد ہونا وفیرہ للذا ابتدا ہے تی ہے علم مفروری ہے کہ کیا با تعلق ہے اور کیا ہے تعلق؟ حمر با تعلق ہونے کی شرط ایک مد تک ہمادی مدد کرسمتی ہے حمر بہت زیادہ نہیں۔ حمر اس سے اتنا ضرور ظاہر ہوجاتا ہے کہ علت یا معلول صرف موجود مظاہر یا حوال عمل سے ایک تی ہوسکتا ہے۔

طریق توافق و تخالف (متحده): اگر کمی مظهر کی متعدد مالوں میں اس کی دیگر حتی مثالوں میں اس خصوص عالی مشرک ہو اور اس کی دیگر حتی مثالوں میں اس خصوص عالی موجود ند ہو تو اس عالی کا اس مظهر کے ساتھ علی طور پر مربعط ہونا عین ممکن ہے۔ اس طریق تعیش کی کامیابی اس بات پر مخصر ہے کہ پہلے ہم زیر تعیش مظہر کا ایا شبت مجموعہ طاش کریں جس می کوئی عالی مشترک ہو اور پھر اس مظہر کا ایک حتی مجموعہ طاش کریں جن میں کوئی عالی مشترک ہو اور پھر اس مظہر کا ایک حتی مجموعہ طاش کریں جن میں کوئی عالی مشترک ہو اور پھر اس مظہر کا ایک حتی مجموعہ طاش کریں جن میں اس مخصوص عالی کے سوا دیگر باتیں مشترک ہوں۔ مملاً بے طاش حلی ہوں۔

طریق ہم وقوعی تبدیلیاں: اگر کسی مرکب صورت مال میں ا اور ب دو مظاہر اس طرح باہم متعلق ہوں کہ ا میں جب جب کھ تبدیلیاں واقع ہوں ب میں بھی متوافق تبدیلیاں پیدا ہوتی جائیں تو یہ اغلب ہے کہ ا اور ب باہم عِلٰی تعلق رکھتے ہیں۔ لین ا آیا علمت ہے یا معلول ب کا۔ محر اس طریقہ کے اطلاق کے دوران یہ علم ضروری ہے کہ دوران تغییش کچھ اور فارجی عوالی یا طالت تو موجود تبیں تھے۔

طریق کار و مقصد (Method and Objective):

دورے اور جدید علوم کی طرح نفیات بی میں سائنی طریقہ افتیار کیا

ہاتا ہے لینی مشاہدے کے ذریعہ حقائق جن کے جاتے ہیں پھر ان مشاہدوں

ک اصاف بندی کی جاتی ہے اور حقائق کو مرتب کیا جاتا ہے۔ جو تائ بار

بار سامنے آتے ہیں ان کے اصول بنا لیے جاتے ہیں اور پھر ان اصولوں کو

تجربہ کی کسوئی پر برکھا جاتا ہے۔

دوسرے سائنی علوم کی طرح نفیات بی مجی ان حقائق کا مطالعہ کیا جاتا ہے جو مشاہدہ بی آسکیں۔ اس بی موہوم خیال یا فرض

تسورات کا بالکل وطل تہیں ہوتا۔ اس لیے جدید نفیات نے روح کے ذکر کو نظر انداز کر دیا۔ لئس اور تسور کی اصطلاح سے بھی مقدور مجر احراز کیا جاتا ہے۔ اس میں فلفہ اور قد بب کی طرح ان دیمی چیزوں سے بحث میں کی جاتی۔

طبیعیات، کیمیا اور دوسرے مائنی علوم کی طرح نفیات کے فزد کے کوئی واقعہ بغیر سبب کے نبیں ہوتا۔ ہر نفی واقعہ کا کوئی سب ضروری ہے۔ مثلاً ایک زباند ہے لوگ خواب یا پاگل پن کا سبب بتائے ہے قاصر منے لیکن فرائڈ نے یہ ثابت کردیا کہ ان سب کے اسباب موجود ہیں البتہ ان سب کا پت لاشعور ہیں لگانا ہوتا ہے۔

نفیات واقعات کی اچھائی یا برائی ہے تعلق نہیں رکھتی جس طرح کد ایک سائنس وال کو طوفان کے ایسے اور برے نتائے ہے اتا تعلق میں ہوتا جتنا اے ان کے اسباب ہے ولچی ہوتی ہے تاکہ ان کے بارے میں ویشن کوئی کی جاتکے اور ان پر بروقت قابو پیا جاتکے۔

اکثر حمائق کو اکٹھا کرنے کے بعد ان سے نتائج نکالنا آسان نہیں ہوتا اور ای صورت میں مغروضے (liypothesis) اور نظربے کرمے جاتے ہیں اور مجر ان کی پڑتال کی جاتی ہے اور اس طرح سمج متید پر کہنچنے ک کو مشش کی جاتی ہے۔

نفیات کا تعلق فرد ادر اس کے کردار سے ہے اور اس کے لیے مواد جح کرنے اور می تیجہ پر وینچنے کے لیے جو طریقہ بھی مغید ہو افتیار کیا جاتا ہے۔ مام طور پر اس کے لیے (۱) افراد کی نفسی داردات کا تفصیل معلوم کی جاتی ہے، (2) ان کے مستقبل میں ہونے والے نفسیاتی واردات کے متعلق ویون کو کی جاتی ہے اور پھر ان دونوں کی ہدد سے نفسی واردات پر قابر پانے کی کوشش کی جاتی ہے۔ ساتھ بی ان معلومات کی بنا پر سودمند اصول بھی مرجب کیے جاتے ہیں۔

سائنسی محقیقات میں کہلی جگد افراد کے خالات، احسات اور مشاغل دی جاتی ہے۔ ویشن کوئی اور ان پر قابر پانے کا سئلہ بعد میں آتا ہے۔

افراد کے کردار کے مطالعہ میں دو طریقے افتیار کیے جاتے ہیں: (1) مطالعہ باطن (Introspection)، جس کی مدد سے فرد کو خود اسپنا شعور کا اور اندرونی واردات کا علم ہوتا ہے اور (2) فارجی مشاہدہ (External

(Obiservation جس کی مدد سے خود اپنا یا دوسروں کا طرز عمل مخلف احوال عمی دیکھا جا سکتا ہے۔

مطاح باطن (Introspection): ایک فرد کے اندر جو نشی افعال ہوتے ریح بن ان کا تغییل بیان یا ربورٹ مطابعہ یاطن کہلاتی ہے۔ یہ مجی ایک فتم كا مشايده ب- بعض لوكول مثلًا والنن (Watson) كا خيال تماك مطاعد باطن غیر سائنی اور بے معن ہے۔ اس کے برخلاف شروع کے ماہرین نسات کو مرف مطاحه باطن سے تعیر کرتے تھے۔ یہ دونوں نظریه نادرست بال اگر نفسات کا موضوع و توف، احمای اور محرکات کی تر یج، تجربے اور امناف بندی تک محدود ہو تو ظاہر ہے کہ ہر فرد کو این اندرک دنیا بر دهیان دینا موما اور این شعوری مواد کی سمج ربورث دیل ہوگا۔ لیکن موجودہ دور می نفیات کا موضوع صرف شعور نہیں رہا ہے بلکہ افراد اور ان کے کردار پر محیط ہے اور اس لیے ایس صورت میں مطالعہ باطن کی حیثیت انوی ہو جاتی ہے۔ اس کے علاوہ لاشعور نے آج کل بوی ایمیت حاصل کر لی ہے۔ ماہرین نفسیات کے نزدیک صرف وہن اختلال عل نیں بلکہ ناریل انسانوں کا کروار بھی لاشعوری عوامل کا متید ہے اور ان کاطم شعور کی وسترس سے باہر ہے۔ فرائڈ (Freud) کا خیال ہے کہ بہت سادے افعال جنسیں ہم شعوری سیجے ہیں دراصل اس کے اساب مجی لاشعوري موتے ہیں۔ اس کے علاوہ جو تکد مطالعہ باطن مخص موتا ہے اس لیے دوسرے سائنس دال اس کے نتائج کی برال نہیں کر عقے۔ اس سے یہ صاف ظاہر ہے کہ افراد کے مطالعہ کے لیے صرف مطالعہ باطن کافی نبیں ہے بلکہ اور طریقوں کا استعال بھی ضروری ہے۔

فارقی مشاہدہ (External Observation): مشاہدہ کی متحیل کے لیے مشاہدہ کے ساتھ مارتی مشاہدہ ضروری ہے۔ اس سے باطن مشاہدوں کی جائج پڑتال بھی ہو جاتی ہے۔ فارقی اور بالهنی دونوں هم کے مشاہدات مرف وی کر سکتا ہے جس نے اس کی مبارت عاصل کر لی ہو۔ فارتی مشاہدے میں زیر مشاہدہ فرد کے باضی و حال کے کردار کا مظالعہ کیا جاتا ہے۔ اس کے قمام شبت و مثنی موائل کا علم حاصل کیا جاتا ہے اور الن معلومات کی نیاد پر محمح نتید افغہ کیا جاتا ہے اور الن معلومات کی نیاد پر محمح نتید افغہ کیا جاتا ہے۔

مواد اکٹھا کرنے اور ان کا تجرب کرنے کے بعد معقبل کے بارے میں مواد جح بارے میں مواد جح کرنے سے بارے میں مواد جح کرنے سے بیا کہ وہ کا اعما (Colour Blind) ہے۔ رگوں میں

تیز نہیں کرسکا تو ایسے مخص کو ان تمام کا موں سے دور رکھا جائے گا جن میں ریگ کی شافت کی ضرورت ہوگی۔ خان ریلوں کے عشل دینے کا کام۔ فارقی مطالعہ کے لیے عام طور پر چار طریقے افتیار کیے جاتے ہیں :

(Biographical کے لیے عام طور پر چار طریقے افتیار کیے جاتے ہیں :

(Biographical کی مطالعہ (Field Study)، (Study) (کا کھنے کی مطالعہ (Clinical Study)، حالیہ کا مطالعہ کا مطالعہ کی مطالعہ کیا جارہا ہے اس کے بارے میں یہ دیکھا جائے کہ وہ اپنے قدرتی مطالعہ کی جارہا ہے اس کے بارے میں یہ دیکھا جائے کہ وہ اپنے قدرتی ماتول میں کس حم کے ردعمل کا مظاہرہ کررہا ہے۔

فرد کی زندگی کا مجرا مطالعہ کرنے کے لیے سوائح عمری کا طریقہ اختیار کیا جاتا ہے۔ اس کا متعمد یہ معلوم کرنا ہوتا ہے کہ وہ کیا حالات شے جن میں وہ محض پاگل، ڈاکٹر یا شاعر بنا۔

اس مطالعہ سے کروار یا شخصیت کے اسباب کی واقعیت ہوتی ہے۔ کلینگی نفسیات کا مقصد افراد کو نفسی ٹھایف سے نجات ولانا ہے اور ایسے طالعت پیدا کرتا ہے کہ وہ ماحول سے مطابقت (Adjustment) پیدا کرتا ہے کو کا رائ طریقہ پر استعمال کر سے۔ اس فرد کو جماعت سے الگ کر کے بحقیت فرد مطالعہ کیا جاتا ہے۔ اس کے نفس، کوانف اور کروار کو ہے نقاب کیا جاتا ہے اور ان وجوبات کا پند لگایا جاتا ہے جن کی وجہ سے وہ استے ماحول سے تو افق پیدا نہیں کریاتا ہے۔

تجرباتی طریقہ میں مخلف تجربات کے استعال سے ملح متائج اخذ کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔

طلاق : اسلام می جس طرح نکاح کے ذریعہ مرد مورت کو ازدوائی زندگی کے بند من می باندھا جاسکتا ہے ای طرح شریت نے مرد کو بغیر کی ردک ٹوک کے مطابرہ نکاح کی سخینے کا اختیار بھی دیا ہے۔ یہ اسلام ک ماکلی توانین کا ایم حصہ ہے۔ فاد تدکا اپنی بوی سے ایت طالق کہ کہنا جو مجازا فاوند کی زوجیت سے مورت کے آزاد ہونے کے لیے استعمال ہوتا ہے۔ اسلام میں اپنی منکوحہ سے طاحدگی اختیار کرنے کا یہ شری طریقہ ہے۔

اگر ازدوای زیرگی نافرهگوار اور سطح ہو اور اس کا حقیقی مقصد اور منظائے شریعت پورا نہ ہورہا ہو تو اسلام نے مرد و مورت میں طلاق کے ذریعہ جدائی کی صورت می رکھی ہے۔ مختمر الفاظ میں تانون شریعت نے فائر کے ذریعہ جدائی کی صورت کی کئی اسے دور کر دینے کا نام طلاق ہے۔

قرآن مجید نے طلاق کے ایے ضوابط عقرد کیے ہیں جو اس اقدام کے ہر پہلو پر حادی ہیں۔ ان کی ہمہ گیری ہے اور اس ہے بھی نیادہ ان پر در تھی کے ساتھ محل کرنے کی جدایت ہے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ تخضرت صلح نے حسب تھم قرآن طلاق کے تعلق ہے وہ قواعد جاری کی جن ہے آپ ہے پہلے آنے والے انجان تھے۔ بلا شبہ اسلام نے مرد کو شخیخ نکاح کا اختیار ضرور دیا ہے محر بار بار بھی تاکید کی کہ وہ اپنے اس افتیار خاص کو بلا شدید ضرورت کے استعمال نہ کرے۔ ایام جن ش میں طور توں کو طلاق دینے ہے مع کیا میا ہے۔ ایک حدیث میں طلاق کو البخص المباحات (مینی جن امور کی شرع نے اجازت دی ہے ان میں سب نیادہ کروہ اور برا فعل طلاق ہے) کہا گیا ہے۔ آخضور صلح نے قربایا ہے کہ مورت کو مہر کے طور پر جو بھی مال دیا ہو، اے والیس مت لو۔ ہے کہ مورت کو مہر کے طور پر جو بھی مال دیا ہو، اے والیس مت لو۔ ہے کہ مورت کو مہر کے طور پر جو بھی مال دیا ہو، اے والیس مت لو۔ ہے کہ مورت کو مہر کے طور پر جو بھی مال دیا ہو، اے والیس مت لو۔ ہے کہ مورت کو مہر کے طور پر جو بھی مال دیا ہو، اے والیس مت لو۔ ہے کہ میں ہے کہ آگر نام کے بعد ہاتھ لگانے نے تبل می طابق دے بیا میں طابق دی بیا تھو بی میں کی طابق دے بیا میں طابق دیں بیا تو بیا میں میں کی کی بیا تھو بیا تھو بیا تھو بی بیا میں میں کی کی بیا تھو بیا تھ

طلاق کی عمن قشیس میں: (1) احس، (2) حسن، (3) بدی۔

دی جائے تو لازم ہے کہ طے شدہ حق میر کا نصف ادا کیا جائے۔

- (1) طلاق احن یہ ہے کہ جس زمانے عمل خورت پاک و صاف ہو اور مرد نے اس طہر عمل مجامعت نہیں کی ہے اس وقت مرف ایک طلاق دی جائے اور عدت گزرنے تک مرد اس کے ساتھ حمبت نہ کرے یہ صورت طلاق بہت ہی متی خیز ہے۔ مرد کو غورو گلر کے لیے پورے تمین ماہ کا موقع ملتا ہے۔ اگر مرد نے غسریا کی اور فوری وجہ ہے حالاق دے دی ہے تو دو اس مدت عمل (عدت گزرنے ہے بہلے) رجرع کر سکتا ہے۔
- (2) طلاق حن کی صورت ہے ہے کہ جب عورت طاہرہ ہو تو ہر مہینہ میں ایک طلاق دی جائے۔ میں ایک طلاق دی جائے۔ آخری لیخی تیری طلاق قطع ہو جائے گی۔ اس صورت میں بھی مرد کو خور کرنے کا کافی موقع ملا ہے۔ ندکورہ دونوں صورتوں میں طلاق رجع ہوگی۔ یعن ایام عدت

کے اندر مرو بغیر نکاح کے اپنی عورت کی طرف رجوع کر سکتا ہے۔ لیکن عدت گزرنے کے بغیر زن و عدت گزرنے کے بعد طلاق ہائن ہو جائے گی پھر اعادہ نکاح کے بغیر زن و شوکے تعلقات قائم نہیں ہو کئے۔

(3) طلاق بدگی اے کہتے ہیں کہ ایک بی وقت عمی تمین دفعہ طلاق کے الفاظ دوہرائے جاکیں۔ شریعت نے اس طریقہ کو کروہ اور ٹاپندیدہ قرار دیا ہے۔ اب فریقین بغیر طالہ کے دوبارہ نکاح فہیں کر کئے۔ طلالہ یہ کہ مطلقہ عورت ایام عدت گزرنے کے بعد کی دوسرے مختص سے نکاح کرے اور اس شوہر ٹائی نے بحی ظوت صحیحہ (زن و شو کے مخصوص تعلقات) کے بعد طلاق دے دی تو اب عدت کے بعد وہ عورت شوہر اول سے (جمس نے تمین طلاقیں دی طلاقیں دیا گئا دوبارہ کر کئی ہے۔ واضح رہے کہ ایک ساتھ تمین طلاقیں دیا گئاہ عقیم ہے۔ عبد فاروتی عمی ایسے مختص کو کوؤے طلاقیں دیا گئاہ عقیم ہے۔ عبد فاروتی عمی ایسے مختص کو کوؤے مارنے کی مزادی جاتی تھی۔

طلاق کا ذکر قرآن عی تنسیل سے آیا ہے اور امادیث می بھی اس کے نوائ پہلودی پر تنصیلی مواد موجود ہے۔

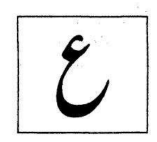
## طواف: دیکھے ج۔

طوق: کاریا طوق پینے کی رسم بزاروں سال پرانی ہے۔ قدیم زباند یمی دھات کے طوق اس کے بیاں دھات کے طوق اور بار پینے کا عام روائ تھا۔ چودہویں صدی یمی ورویوں یمی دھات کے بیخ کالر استعمال ہونے گئے تھے۔ اس کے ساتھ اگر کسی کو اعزاز بخشا جاتا تو اس کے کالر استعمال ہونے گئے تھے۔ اس کے ساتھ اگر کسی کو اعزاز بخشا جاتا تو اس کے گئے یمی ایک زنجر پینائی جاتی۔ اس کے بعد سے کالر ابس کا حصہ بنے گئے اور ان کی بے شار شکلیں رائج ہوئیں۔ ان کے علاوہ طوق عور توں کے زیورات کا بھی ایک حصد بن گیا۔

عبار کا شرقی علم یہ ہے کہ اصلاً فاح باتی رہتا ہے محر کنارہ ادا کے بغیر تعلقات زن و شوہر قائم کرنا حرام ہے۔

عبار کا کفارہ ای صورت میں واجب ہے جب ظہار کرنے والا من اپی یوی سے مجامعت کا ارادہ رکھتا ہے ورث آلر وہ اے اسے اور بیشہ کے لیے حرام می رکھنا جاہتا ہو تو کفارہ کی ادا یکی واجب نہیں۔ کفارہ یہ ہے کہ یا تو مرد ایک غلام آزاد کرے یا دو مینے متوار روزے رکھ یا ساٹھ مکینوں کو کھانا کھلائے لیکن ضروری ہے کہ کفارہ جماع سے پہلے ادا

اسلام سے پہلے ظہار کو طلاق کے مترادف سمجا جاتا تما لیکن حضور آکرم صلم نے اے زم کرے کفارہ ادا کرنے کی و تی پابندی میں ظہار: یہ لفظ ظہرے مشتق ہے جس کے لفوی معنی پیٹے اور بشت کے جں۔ اصطلاح شریعت میں شوہر کا اپنے ہوی کو غصہ کی حالت میں مال، بمن یا محمات یں ہے کی عورت کے ساتھ یا ان کے کی ایے عضو کے ساتھ جس کے کل مراد ہو، تثبیہ دینا عمار کہلاتا ہے۔ مثال کے طور پر شوہر نے اپنی زوجہ سے کہا کہ تو مجھ سے بیری مال کے مثل ہے یا تیراسر یا تیری کردن یا تیرا نصف میری بال کی پیٹے کے بائد ہے۔ اس سے ظاہر ہوا کہ ظہار کا رکن تغیبہ ہے۔ اگر تغیبہ نہ ہو تو ظہار نہ ہوگا۔ مارم ک پینے، پیٹ یا ران سے تشیہ ویا یا کہنا میں نے تھ سے ظہار کیا تو یہ ظہار کے مر یک الفاظ ہیں۔ ان میں نیت کی کھ حاجت نیں، کھ می نیت نہ ہو یا طلاق کی نیت ہو یا تعظیم و اکرام کی نیت ہو، ہر حال میں یہ ظہار می ہے۔ اپنی بوی کو بغیر کی تثبیہ کے ماں، بٹی، بہن کہنا ظہار نہیں ہے (کیونک جیسا ذکور ہوا تقبیہ ظہار کا رکن ہے) محر ایسا کہنا کروہ ہے اس



- (1) عاریت کا معالمہ ایجاب اور لین دین سے کمل ہو جاتا ہے۔
- (2) ماريت وي وال كوي حق ماصل ب كد جب باب ابنا بال والمن ل ل ل
- (3) عاریت کے لیے یہ شرط ہے کہ جو چیز لی جائے اس سے لفع اضانا ممکن ہو۔
- (4) ماریت میں بھند شرط بے بھند کی محیل سے پہلے ماریت کا کوئی عم مائد نیس ہوسکا۔
  - (5) عاریت میں مال مستعار کا متعین ہونا بھی شرط ہے۔
- (6) مال مستعاد عاریت لینے والے کے تبضہ میں کف ہو جائے تر لینے والے کی طرف سے والے کی طرف سے کوئی ہے والے کی طرف سے کوئی ہے احتدالی اور کو تابی سرزد ہونے کے باعث مال مستعاد کف ہوگیا یا اس میں کوئی تعص پیدا ہوگیا تو وہ تاوان کا ذمہ وار ہے۔

دیاجہ فوج میں اٹھیں نہ مرف حنی بلکہ حینی بھی لکھا گا ہے۔ آپ جلان (ٹالل ایران) میں بدا ہوئے۔ سنہ ولادت اکثر سوائح نگاروں کے مطابق كيم رمضان 470ه/ 1077 ب- والدكانام ابو صالح موى جنل تفا-آب افعارہ سال کی عمر میں تعلیم کے لیے بغداد آئے اور ہنر عمر تک بہیں قام رہا۔ آپ نے منبلی فقہ کی تعلیم ابو الوفاین العقیل سے حاصل کی اور مدیث وغیرہ کی تعلیم ابو محم جعفر سراج سے حاصل کی۔ تصوف سے افیس ابوالخیر حاد الدیاس نے روشاس کروایا۔ ابوالخیر اے وقت کے نہایت محترم مونی تھے۔ ان کی اس سخت ریاضت کا ذکر جو وہ اینے زیر تربیت مریدوں سے کرایا کرتے تھ، ابن اثیر نے بھی کیا ہے۔ قاضی ابو سعد مارک الحری آپ کے شخ طریقت تھ اور ان بی نے آپ کو خرقہ طریقت بہنایا۔ سب سے بہلا وعظ آپ نے پیاس کی عمر میں ایک مجلس میں دیا۔ یہ 1127 کا واقعہ ہے اور 1134 میں علامہ عربی کا قائم کردہ مرسد آپ کے سرو کردیا ممیا جس میں انھوں نے مختف ند ہی علوم کی تعلیم و تدریس کا کام سنبالا۔ اس کے علاوہ آپ فترے دینے کا کام مجی بوے یانے بر کرتے اور وعظ کے ذریعہ عام لوگوں میں اسلامی تعلیم پھیلانے کا کام انجام ویے۔ کہا جاتا ہے کہ ان کے پرکشش وعظوں کی وجہ سے بہت ے میسائی اور بیودی مجی ایمان لے آئے تھے۔

حضرت عبدالقادر جیلانی کا دور وہ ہے جبد اسلای سلطنت اور اسلای ساخت و تعدد دور کال کا شکار تھا۔ تاریخ دعوت عربیت میں آپ کے جو خطیات چھے ہیں ان میں سے ایک میں تکھا ہے: "رسول اللہ تعلقہ کے دین کی دیواریں ہے ور ہے گر رہی ہیں۔ اس کی بیاد بحری جاتی ہے۔ اب باشندگان زمین آو، جو گر عمیا ہے اس کو مضبوط کردیں اور جو ڈھے گیا ہے اس دوست کردیں۔ "اس زبانہ میں یہ بحث بہت عام ہوگی تھی کہ کیا بہتر نہ ہوگا کہ انسان ایک ایسا مسلک لادین اختیار کرلے کہ جس سے دین کی طرف سے بے والد جو جائے اور صرف رکی طور پر مسلمان کبلائے۔

دوسری طرف بید وہ دور تھا جب تھوف کا حروج تھا اور صوفیا کے سلک میں وسعت پیدا ہورہی تھی لیکن ساتھ بید سوال بھی اٹھ دہا تھا کہ زہد و تھوف کے عناصر کو شریعت کے ساتھ ہم آئیک کس طرح کیا جائے۔ شخ کے استاد ابن عقیل نے تھوف کی ضرورت اور افادیت سے کھا الگار کردیا تھا اور تھوف کا فلاد تو و اور بید دحوی کہ صوفیوں کو ستقل وی و الہام کے ذریعہ خدا سے پیام ملا ہے خاص طور پر مملد کا شکار تھا۔ ان خالفوں میں بری تعداد خود طبلی عقائد والوں کی تھی۔

حضرت فیخ عبدالقادر کے ذمہ اب نہ صرف یہ کام تما کہ عام اپنے کی فضا کو ختم کریں بلکہ تصوف کے عناصر کو شریعت ہے ہم آہگ کریں چنانچہ آپ نے اس پر زور دیا کہ آنخضرت کے بیغام کے سائے، جیسا کہ وہ قرآن اور سنت میں آیا ہے، چوں و چرا کیے بغیر سر تتلیم فم کردیا چاہے۔ آپ نے مجاہدہ اور ریاض کی ممانعت نہیں کی لیمن ساتھ تی ان کی اجازت بعض شرائط کے ساتھ دی ہے۔ استفراق پیداکر نے والے سائل کو جائز کیا ہے کین ساتھ تی یہ شرط مجی رکھی ہے کہ وہ ان فرائض کو بھی پورا کریں جو انسان پر اہل و عیال اور معاشرے کی طرف نے ماکم ہوتے ہیں۔ ان کے نزدیک کال ولی یا صوفی باتی مجن ہوتا ہے۔ ایکن کوئی ولی خواہ وہ "برل" یا "خوث" کے اسے سرائنی کا علم ہوتا ہے۔ لیکن کوئی ولی خواہ وہ "برل" یا "خوث" کے درجہ کو نہیں پاسکا۔

حضرت فین کے نزدیک ولی یا صوئی وہ ہے جو اپنے عارضی وجود پر غالب آگر حقیق ہمتی کو پالیتا ہے اور چوکد وہ اس ذات کے ماتھ اصل ہو جاتا ہے، جس کے ہاتھ میں تقدیر اور موت کی تنجیاں ہیں اس لیے وہ تقدیر اور موت کے خوف پر بھی قابو پا لیتا ہے۔ آپ نے بیعت اور خافقای تربیت کے طریقوں کو بھی مرکز توجہ بناکر اسے آسان اور عام فہم بنایا۔ ان کا طریقتہ تاوریہ نہایت مشہور ہے۔

حعرت شخ نے کی کنایی بھی لکمی ہیں۔ اپنی ایک کتاب "المفنیة الطالبین طریق الحق" میں انھوں نے ایک معلم دینیات کی حیثیت سے ایک کن مسلمان کے اطلاق اور معاش تی فرائض کی وضاحت کی ہے۔ اس می شریعت اور طریقت کے مسائل پر سیر حاصل بحث کی گئی ہے اور مختلف مسلم فرقوں کے درمیان جو اختلاق مسائل ہیں ان کا بھی تجوبہ کیا محیا ہے۔ اس کی دوسری کتاب "فتوح الخیب" ہے۔ یہ علم تصوف اور معرفت براہم کتاب حتایم کی محتی ہے۔ اس میں آنخضرت الخیب" ہے۔ یہ علم تصوف اور معرفت براہم کتاب حتایم کی محتی ہے۔ اس میں آنخضرت الحقید بھی ہے۔ اس میں آنخضرت الحقید ہیں۔

شامل ہیں۔ "فتح رحمانی و فیش ربانی" فیخ کے منتب تطوط کا مجموعہ ہے ہے۔ ان کے نواے فیخ عفیف الدین مبارک نے جمع کیا تھا۔

آپ ہے بہت سارے کرانات منوب کیے جاتے ہیں۔
"التصیدہ الغرثيہ" ظام جو خود حضرت شخ ہے مشوب کی جاتی ہے، اس عمل آپ کے کرانات عمل آگ کو بجائے، مردوں کو زندہ کرنے، سندر کو خلک کرنے، پہاڑوں کو ریزہ ریزہ کرنے کا ذکر کیا گیا ہے۔

1535 میں سلطان سلیمان نے آپ کے مزار پر جو بغداد میں مرجع خلاق ہے، ایک نہایت خوبصورت تبہ تقیر کروایا۔ یہ آج تک مسلمانوں کی بہت بومی زیارت گاہوں میں سے ہے۔

(1) یوہ : چار ماہ دس دن۔ (2) مائشہ : تمن بار حیض آجات۔ (3) غیر مائشہ (لیمن ٹابالٹہ یا سن ایاس کو کپٹی ہوئی حورت): تمن ماہ (4)اگر کوئی مطلقہ خورت حاملہ ہو تو اس کی عدت و شع صل ہے۔

واضح رہے کہ عدت اس مطلقہ کے لیے ہے جو نکاح کے بعد اپنے شوہر کے ساتھ تھا رہ چک ہو اور اگر طلقہ سے لیے ہے جو نکاح کے بعد اپنے شوہر کے ساتھ تھا رہ کی عدت نہیں۔ اگر کسی عورت کو زناکا ممل قرار پا جائے تو وہ وضع ممل کا انتظار کیے بغیر اس زائی مختص نے کاح کر سکتی ہے مگر مختص نے کور کو وضع ممل تک اس عورت سے بماع کرنا حرام ہے۔

ایام عدت کے دوران مورت کے لیے ہر طرح کی زیب و زینت، آرائش اور بیاد سکھار ممنوع ہے۔

عدت كى پابندى مى محمت يه ب كد اس دوران مرف والى يا والى يا والى يا والى يا والى يا يا دائل ويا يا دائل ويا يا دائل ويا يا والى يا يا به مثل تك تأكد نسب فلا ملا فد موسك اور خالص بيجانا جاسك اسلام مى حسب ونسب مى مفالى كا جو لحاظ ركها ب، وه اسلام كى دين فطرت موفى كى دائم دلىل ب

عدمیت (Nihilism): اس نظرید کے مایوں کا قلفہ یہ ہے کہ موجودہ سان کے حالیوں کا قلفہ یہ ہے کہ موجودہ سان کے حالیوں کا فلام کو بالکل جاہ کیے بغیر کوئی نیا نظام کا کم جیس ہو سکا۔ یہ نظریہ انیسویں صدی کے آخر میں روی انتظامیوں میں مام تقا۔ مشہور روی مصنف و ناول ٹار ترکیف نے اپنے ناول 'باپ اور جیے' میں کیکل مر جہ اس کے لیے نہلوم کا نام استعال کیا تھا۔

المبرم علی می الم المبرم کے حامیوں کے پاس جاتی کے بعد کی تھیر کے بارے میں بھی کچھ تھورات تھے لین اس پر ان میں آئی میں اختافات تھے۔
ایکن جاتی کی ضرورت پر وہ سب شنق تھے۔ سان کو جاہ کرنے کے لیے وہ میں اور آئی زنی کے طریقے افتیار کرتے تھے۔ اس کے لیے کسی اہم منظم فضیت کو نشانہ بنانا ضروری نہیں تھا اور نہ ہی یہ ضروری تھا کہ کام منظم طریقے پر کیا جاتا۔ یہ انقدام افزادی طور پر یا چند لوگ لل کر کر کتے تھے اس لیے کہ ہر اقدام سے سان میں اختیار پھیٹا ہے۔ روس کے زار الکو شروع کا محل ان می سرگرمیوں کا بھیے تھا۔ چو کلہ یہ نظریہ بوی مد تک منق فوجت کا تھا کوئی تھیری نقط نظر نہیں تھا اس لیے زیادہ عمر مد تک اس کا اثر نہیں رہا اور روس کے انتقابیوں نے آہتہ آہتہ بار کسزم کو افتیار کر لیا اور اس کی مدر سے 1917 میں انتقاب کیا۔

عدن: یبودیوں کی فد ہی کاب توریت کے مطابق یہ وہ باغ تما جی معلی ہے دہ باغ تما جی معلی ہے دہ باغ تما جی معرف آم معرف اور حضرت حوا رہا کرتے تھے لیکن اس زمین پر جریہ نمائے موب کے جوبی حصہ میں مدن پر طانیہ 1938 میں قابض جوا تمار مدن کی نوآبادی کی تانون ساز کو نسل بارہ فتخب، پانچ بہ لحاظ عہدہ اور چہ تامزد ارکان پر مشتل ہوتی ہے۔ آگریزی سرکاری زبان ہے۔ مدن کی صفحت سمندر کے پانی ہے نمک عاصل کرنا ہے۔ تیل صاف کرنا ہے۔ تیل میل کرنا ہے۔ تیل صاف کرنا ہے۔ تیل میل کیل کیل کرنا ہے۔ تیل میل کرنا ہے۔ تیل کرنا ہے۔ تیل میل کرنا ہے۔ تیل ہے۔ تیل میل کرنا ہے۔ تیل میل کرنا ہے۔ تیل میل کرنا ہے۔ تیل میل کرنا ہے۔ تیل ہے تیل کیل کرنا ہے۔ تیل ہے تیل کرنا ہے۔ تیل ہے تیل ہے تیل کرنا ہے۔ تیل ہے تیل ہے تیل ہے تیل ہے۔ تیل ہے تیل ہے تیل ہے تیل ہے تیل ہے۔ تیل ہے تیل ہے۔ تیل ہے تیل ہے۔ تیل ہے تیل ہے۔ تیل ہے تیل ہے تیل ہے تیل ہے تیل ہے۔ تیل ہے تیل ہے تیل ہے تیل ہے

عرفات: یہ کم حرمہ سے شرق ست 13 میل (21 کلویٹر) ک سافت پر طائف کے راست میں ایک وسیح و حریش میدان ہے جو شال جانب سے ایک پہاڑی سلملہ جبل عرفات سے محصور ہے۔ اس میدان کا عرض تقریباً چار میل اور طول تقریباً آخد میل ہے۔ یہاں تھ کے موقع پر بنیادی ارکان اوا کیے جاتے ہیں اور یہ یقین کیا جاتا ہے کہ تھ کے ایام میں لین 8 تا 13 دی الحج آگر ایک ساحت بھی میدان عرفات میں تغیر جائے تو تھ اوا ہوجائے گا۔ عرفات مناسک تھ کا ایک لازی اور اہم ترین

رکن ہے بلکہ بعض روایات کے مطابق دراصل کے ای کا نام ہے۔ مناسک تے کا حرکز ثال شرق میں سرخ رنگ کی ایک تخروطی پیاڈی ہے جو عرفات کے پہاڈی سلسلہ سے ذرا الگ ہے۔ اس پباڈی کا معروف نام اجل رحت 'ہے۔

مسنون ہے ہے کہ ذی الحج کی نویں تاریخ کو غروب آقاب کے بعد عرفات ہے والی ہو اور دہاں و قوف کے دوران تلبیہ، تحبیر و تحمیہ اور دھا و استغفاد میں معروف رہے۔ یہیں جبل رحمت کے پاس کھڑے ہوگر اسلام کا امیر دنیا کے آئے ہوئے ماجیوں کے سامنے نظیہ عام دیتا ہے۔ ہوم عرف (لو ذی الحج) کو اس میدان میں تاحد نظر ملک ملک کو گئے ہیں اور فدا ایک جیے لباس میں کھڑے ہوگر آئے گناہوں کی سمائی مائٹے ہیں اور فدا سے ادکام شریعت پر عمل کرنے کا نیا عبد کرت ہیں۔ میدان عمر قات پورے سال دیران رہتا ہے اور یباں زندگی کے آثار مرف ایوم عرف کو بی نظر آئے ہیں جب ماتی و قوف وقوف وقام کے کا برا مردی رکن ہے۔ کے یہاں شیے نصب کرتے ہیں (عرفات میں و قوف وقیام کے کا برا

عطر: پولوں اور دوسرے قدرتی وسائل سے جو خوشبودار تیل نکالا جاتا ہو وہ مطر کہلاتا ہے۔ یہ کیمیائی اشیا سے منصوئی طور پر بھی بنایا جاتا ہے۔ فقد مجھن، بندوستان، معر اور فلطین وغیرہ میں عبادت گاہوں بی لوبان فلانے کا روان عام تھا۔ ای سے آہتہ شخصی اغراض کے لیے عطر بنانے اور اس کے استعال کی ابتدا ہوئی۔ قدیم بوبان میں پھولوں سے عطر نکالنے کی ابتدا ہو بھی تھی اور قدیم روم میں تو اس کا استعال عام تھا۔ عبد وسلی میں جب یوروپ کے عیمائی ممالک نے صیابی بنگوں کے سلمد میں مغربی ایشیا پر حملہ کیا تو وہاں سے اپنے ساتھ مشرق کا عطر سازی کا فن بھی نے مے اور بہلی مرتبہ پھولوں کی خوشبو میں مشک، منز، مشک باد یا محدی سے فرائس حفر سازی کا عبر سازی کا عبر اور پول محدی سے فرائس حفر سازی کا عبر سازی کا عبر اور پول محدی سے فرائس حفر سازی کا عبر سازی کا عبر اس کو تیو میں مشک، منز، مشک باد یا صدی سے فرائس حفر سازی کا عبر سر کڑ بن شمیا ہے کیونکہ مر دوں اور مورتوں دونوں میں عظر سازی کا عبرت بوا مرکز بن شمیا ہے کیونکہ مر دوں اور صدی سے فرائس حفر سازی کا عبرت بوا مرکز بن شمیا ہے کیونکہ مر دوں اور

انیسوی مدی سے کمیا دانوں نے خوشبودار تیلوں کا تجزیے کرکے نہ سرف وی خوشبو کی مصوئی طور پر تیار کرنی شروع کی بیں بلکہ نی ٹی خوشبو کی ایماد مجمی کی بیرے قدرتی اور مصوئی خوشبووں کو خالص

الكوئل مى طاكر تيار كي جات يور اب مى اعلى حتم ك عفر فرائس ى مى تيار بوت يور مارى دنيا مى مشيور يور

عطر ایشیائی ممالک علی بھی بھی بھیت تہاہت متبول رہے ہیں۔
ہندوستان علی نہایت قدیم زبانہ ہے اس کی کھید ہوتی رہی ہے۔ اسرا اور
خوش حال لوگ بھیشہ ہے اس کے قدرداں رہے ہیں۔ یہ مغل بادشاہوں
علی بدوستان کے بیخ قدرتی عطر ساری
دیا علی مشہور ہیں۔ اس حتم کے دین عطر ترکی، بلغاریہ وغیرہ علی مجلی تیار
ہوتے ہیں۔

عقیقہ: انوی معنی کی چرہ کا بھاڑنا، علاصدہ کرنا۔ اصطلاح بیں بیچ کی والدت کے ساقیں دن جو قربانی کی جاتی ہے، اے شرع بی حقیقہ کتے ہیں۔ اس دن لوزائیدہ بیچ کا سر منذا کر اس کا نام رکھنا اور اس کے لیے قربانی کرنا مسنون ہے۔ اگر استطاعت ہو تو منڈے ہوئے بالوں کے برابر چانی کرنا سنون ہے۔ اگر استطاعت ہو تو منڈے ہوئے بالوں کے برابر یا دہ میڈھے اور لڑکی ہو تو ایک کرایا ایک مینڈھے کی قربانی دبی چاہے۔ مالک حق کی بعض روایات کے مطابق اگر انسان کے اقتصادی صالات مینڈھے کی قربانی دبی چاہے۔ شاساعد ہوں تو چر جدرجہ مجوری لڑکے کے لیے بھی ایک تی کرے یا مینڈھے کی قربانی جائز ہے۔

اگر کی وجہ سے ساتویں دن عقیقہ نہ کر سکے تو پھر چودھویں یا ایکسویں یا افعا کیسویں دن اس سنت کو ادا کرنا چاہے۔ اگر جب بھی توفیق نہ ہو تو نیچ کے بالغ ہونے ہے چہلے مفرور کردیا چائے اور اگر والدین بچہ کا عقیقہ کرنے عقیقہ نہ کر سکیں تو بچہ جوان ہوگر اپنا عقیقہ فود کرسے کیونکہ عقیقہ کرنے سے برکت و سعادت حاصل ہوتی ہے۔ واقعی عدم استظامت کی صورت میں انسان کو معذور سمجھا جائے گا۔ جو شرائط و ادکام ذبچہ قربانی کے بیل وی ذبچہ عقیقہ کی ایمیت کا اندازہ اس سے وی ذبچہ عقیقہ کے ایکن فتہائے اس سات قرار دیا ہے لیکن فتہائے اوابر اور حابلہ کے ایک تول کے مطابق عقیقہ صاحب استظامت پر واجب بکہ فرض ہے۔

علامتی منطق: صوری منطق کی بحث جب مام زبان کے جلوں کے بدلے علامتی منطق کا ظہور بدلے تحض طلامتی منطق کا ظہور بدلے تحض طلامتی منطق کا ظہور ہوا۔ اس کا اصل متصد عام زبان کے ابہام و ذومعنوے کو دور کرکے

صوری منطق کو صراحت اور نظام بندی کی شدت سے مالامال کرہ تھا۔ اس محل میں ریاضی کے اصول و علامات از مد کار آمد فارت ہوئے۔ خصوصاً اصناف کا ایکبرا، (لوشتہ ملاحقہ کیجیے) کی ترویخ کے بعد ریاضی کی چند اہم علامتوں کی مدد سے بہت کی اہم منطق نستوں کا اظہار اور ان کا اطلاق اتنا می صریح اور معین ہوگا جتنا ان کا استعال ریاضیات میں۔ اس کی ترویخ میں فریحے، میکٹو، رسل (ان پر نوشتے ملاحقہ کیجیے) اور دیکر علامنطق نے اہم رول اوا کے۔

علم : علم، جمننے یا پرچم ایک زمانے سے مخلف افراض کے لیے استعال ہوتے آئے ہیں۔ یہ پٹے کپڑے کے کئرے ہوتے ہیں جو مخلف شکلوں، صورتوں اور رقبوں کے ہو تکتے ہیں۔ ان پر پکم نشانات، شکلیں وفیرہ نی ہوتی ہیں۔ ایک سراکٹری پر لگ ہوتا ہے۔

جیندوں کا استعال نہایت قدیم زمانہ سے رائ ہے۔ قدیم معر اور آشور میں اس کا جلن تھا۔ جین اور ہندوستان میں یہ استعال میں تھا۔ یبودی اس استعال کرتے تھے۔ انجیل میں علموں اور گھریوں پر کی نظاف کا کئ مجد ذکر ہے۔ قدیم زمانہ میں میدان جنگ میں اس خاص امیت حاصل رہتی تھی۔ آخر دم تک اس کی حفاظت کی جاتی۔ آگر ایک علم بردار مار کھاکر کر جاتا تو دومرا فور آ اے سنجال لیتا۔ ہارنے والا دعن کے ماسے اینا علم مرکوں کر دیتا۔

علوں کو کافی نہ ہی اہمیت بھی حاصل رہی ہے۔ ویا کا قدیم رہی غلم جو آج تک موجود ہے وہ ڈنمارک کے ڈین ہراگ کا ہے جس پ سفید صلیب نی ہوئی ہے۔ اگر کلیسا علم عطا کیا کرتے تھے۔ عیسائی بادشاہ کی جگ میں فتح یاب ہوتے تو پہ امیمیں علم عطا کرتے۔ ایران اور ہمدوستان وغیرہ کے سلمان خاص طور پر شیعہ محرم میں حصرت امام حسین اور ان کے ساتھیوں کے علم ان کی نشانیوں کے طور پر رکھتے ہیں اور ان کے جلوں تکالئے ہیں۔

موجودہ دور میں ہر حکومت کا اپنا جمنڈ ا اور سرکاری نشان ہوتا ہے جو اس جمندے پر بنا ہوتا ہے۔

علی رضاً : امام علی بن موی جن کا لقب رضا تما، اثنا معری شیوں کے الحوی امام تھے۔ 148ھ /765 على هديد على پيدا ہوئے۔ بعض فيا تاریخ پيدائش 151ھ يا 153ھ مثلاً كي سيد 203ھ / 818 على آپ كا طوس

یں انتقال بول آپ کے والد سائریں فام حفرت موٹی کا قم تے اور والدہ فویا کی تعیی ر کیا۔ بیاست سے فویا کی تعیی ر زعر کا چیئر حصہ علم کی طاش میں بر کیا۔ بیاست سے کوئی تعلق تعیی رکھا۔ وہ اپنے علم اور زہر کے لیے مشہور ہیں۔ زیادہ تر وقت مجم نبری میں ورس و تدریس میں گزرتا۔ بیاس زعرگ میں وہ 201 میں بکل مرجہ واضل ہوئے جب ظیفہ المامون نے المحیس بلاکر اپنا چائشیں مقرر کیا اور الرضا کا لقب دیا۔ شروع میں حضرت علی رضا اس کے لیے راضی نہیں ہوئے لیکن ظیفہ کے امراد پر تجول کرایا اور المامون کے بیٹے عباس اور دوسرے امرا المطلقت نے آپ سے بیست کا۔ المامون کے بیٹے عباس اور دوسرے امرا المطلقت نے آپ سے بیست کا۔ المامون کے بیٹے عباس اور دوسرے امرا المطلقت نے آپ سے بیست کی۔ المامون کے بیٹے عباس اور دوسرے امرا المطلقت نے آپ سے بیست کی۔ ایس جن رمگ کی الباس بہتے ہوئے تھے۔ ظیفہ کے تھم پر اس کے بعد سے بیاہ جینڈا بز ہو گیا اور سرکاری لباس بجی مبز اللہ بیار بیا۔

ظیفہ مامون کے اس اقدام سے خلافت میں کافی بیجان پیدا ہوگیا۔ تمام کور زوں نے اسے تبول کرلیا اور بجت کی۔ سوائے بھرہ کے کور ز اسلیل بن جعفر کے۔ اس کے ساتھ وارالخلافہ عملاً بغداد سے مرو خط کریے میا اور بغداد میں بعنادت پھوٹ بڑی۔ مامون نے جب صورت حال کا اندازہ کیا تو بغداد کا رخ کیا۔ رائے میں اس کے بعائی کو محل کردیا گیا اور امام علی رضا کا انتقال ہوگیا۔ بعض کا خیال ہے کہ المحمین زہر دے دیا عمیا تھا۔ ظیفہ نے کھلے عام ماتم کیا اور نماز جیازہ پڑھائی۔ ہادون الرشید کے مقبرہ میں المحمید وفن کیا عمیا۔ شیعہ جنازہ پڑھائی۔ ہادون الرشید کے مقبرہ میں المحمید وفن کیا عمیا۔ شیعہ مسنفوں نے ان کے بہت سارے کرانات کا ذکر کیا ہے۔

عمار تمل (فير قد بي): جال تك فد بي عمارات كا تعلق ب ان كا تعلق ب ان كا تعلق ب ان كا تعلق في الله تعلق به ان كا تعلق في الله الله تعلق الله تعلق في الله الله تعلق الله الله تعلق الله تعلق الله الله تعلق الله تعلق الله تعلق الله تعلق الله تعلق الله الله تعلق الله تع

اسلامی فومات نے جہاں پرانے متم کے شابی نظام کو ختم کیا دہاں عرب فاتحوں کے ہاتھ بے حساب دولت و مال و اسباب نگا اور ان کے امراء فیزادوں وغیرہ نے اسینے لیے شام، مراق وغیرہ میں کل تغیر

کرنے شروع کیے اور محلوں کی تغیر اور ان کی آرائش و زیبائش کا نیا فن رقی بائے گا۔ جب اسلامی سلطنت ایک طرف چین اور دوسری طرف اسپین بحک محلی گئی تو تجارت اور صنعت و حرفت کی ترقی کے بے شار مواقع بھی پیدا ہوگئے اور نئے سے شہر لینے گئے۔ اس سے شہری منصوب بندی اور شہروں بھی محلوں اور مکانات کی تغیر کی زبردست حوصلہ افزائی ہوئی۔ اسلامی سلطنت کے زیر تھی جو علاقے آئے وہ پہلے بی سے چھوٹی بوگ سے بھر کار ان کی دست کاریاں اور دوسرے فنون چھوٹے علاقوں بھی محدود تھے۔ لیکن اتنا برا علاقہ جب ایک ممکنت کے تحت آئی او آرائش و زیبائش کی چزیں، دست کاری، فن تغیر سب کو میں میں جے مد ترقی ہوئی۔

شام، اردن اور فلطین عی عبد بنی اسی کے امرا و مقائی مکر انوں کے محلوں کے جو کھنڈرات لیے بیں ان سے پہ پہنا ہے کہ ان عبی مراف کے کئی کرے ہوتے تھے جو رہنے، و نے اور الما قات وغیرہ کے استعمال ہوتے تھے۔ کئی محلوں کے تہہ فانوں میں حوض بنے ہوتے تھے۔ مکان کو خفار ارکھے کے لیے بعض محل دو یا تمن مزل ہمی ہوتے تھے۔ ان کے ساتھ عام طور پر ایک چھوٹی مجد بھی ہوتی تھی۔ محلوں کے اندر عمام بھی ہنے ہوتے تھے ان میں سے بھن برے کرے نہارے آرات ہوتے تھے جو عائبا تفریح مثل باج ویک شہروں سے دور ویبات میں کے لیے استعمال ہوتے تھے۔ یہ سب محل شہروں سے دور ویبات میں واقع تھے۔ اب بک صرف شام و فلسطین وغیرہ کی شہروں سے دور ویبات میں ہیں۔ ایران، افریقہ وغیرہ میں سم سم کے کل شے ان کے کوئی آثار کے ہیں۔ ایران، افریقہ وغیرہ میں سم سم کے کل شے ان کے کوئی آثار کے ہیں۔ ایران، افریقہ وغیرہ میں سم سم کے کل شے ان کے کوئی آثار کے ایران کا حال معلوم ہو سکے۔ بو کھنڈر کے ہیں ان سے ایرا کے حال کے دیگر کا بید چا ہے۔

ابتدائی مید کے شہروں اور محلوں کی تنفیل مرف کناوں میں لئی جب مرف کناوں میں لئی ہے۔ مرف کو قد میں اس دور کا ایک محل باتی رہ علی ہے۔ یہ محل دارالامر اکہلاتے تھے جہاں امیر رہتے تھے۔ یہ مقای حکومت کے مرکز کا بھی کام دیتے تھے۔ عام طور پر یہ دو حصوں میں بٹے ہوتے تھے اور طرز تھیل میں مقابل سادہ ہوتا تھا۔ دمشق کے اموی خلفاک محلوں کے تفصیل تقیر مقابلتا سادہ ہوتا تھا۔ دمشق کے اموی خلفاک محلوں کے تفصیل کے ترک کاوں میں ملتے ہیں لیکن ان کے کوئی آثار باتی نمیں رہے ہیں۔

عبای عبد میں شہروں میں باقاعدہ کل بنے گئے تھے جس کے آثار مامرہ میں موجود ہیں۔ یہ 838 سے 883 تک عباسیوں کا دارالی افد ربا تھا۔ یہاں ایک محل ہے جو سق الحاقاتی جو ایک فصیل کے اعدر محویا خود بورا

شہر ہے۔ ایک سرے سے دوسرے تک کا فاصلہ ایک میل کے قریب ہے۔ اس کے اندر چائے کے لیے گل چاتھ ہیں۔ ایک دربار ہال ہے۔ رہنے کے گل چاتھ ہیں۔ ایک دربار ہال ہے۔ رہنے کے گل چوٹے کرے ہیں۔ حمام اور فوارے ہیں۔ محوث دوڑ کا میدان مجی ہے۔ اس شہر میں سیکودں لوگ رہتے تھ اور ان کی دنیا بالکل منتظمے۔ ان کے بارے میں بے شار انگل منتظمے۔ ان کے بارے میں بے شار قصے مشہور تھے جن کی ایک مثال واستان الف لیلڈ ہے۔

ابتدائی عبد میں شہروں کی بوے پیلنے پر منصوبہ بندی بھی ک جاتی تھی جن کی تنسیطات کابوں میں درج ہیں۔ اس منصوبہ بندی کا ایک اچھا نمونہ شہر بغداد ہے جو عباسی ظیفہ منصور نے 762 اور 767 کے درمیان تعیر کروایا تقالہ بیر شہر ایک کول فسیل کے اندر بسایا کمیا تقالہ اس کے مرکز میں ظیفہ کا کل، وفاتر کی عمار تمیں اور ایک محبر تھی، کانی جگہ چھوڑ کر رہنے کے مکانات تھے اور پھر کئی مزکوں کے صلتے تھے جن کے اطراف دوکا نمیں تھیں۔ باقات، بازار، کارواں سرائے، مہمان سرائیں اور تفریخ گھموں کی تعیر و آرائش کو بھی اس زبانے میں فروغ ماصل ہوا۔ مجدوں اور درسوں میں آیات قرائی سونے کے پانی سے لکھنے کا روائ شروع ہوا اور خوبصورت منتش کتیوں کا شمال ہوا۔

اس زمانے میں تغیر میں عام طور پر اینٹ اور پھر استعال ہوتے تھے۔ چھوٹے پہلے ستونوں پر کمائیں بنائی جاتمی اور بعض وقت حجت کو اونچا کرنے کے لیے دوہری کمائیں بھی بنائی جاتمی جس کا بہترین شونہ مجد قرطبہ ہے۔ اس دورکی زیادہ تر محارثوں کی چھٹیں مسطح ہو تمی جو لکڑی یا چونے یا اینٹ و پھر کی بنائی جاتمی۔ گلبد عام طور پر مجدوں اور مقروں میں اور بعض اوقات غیر فہ ہی محارثوں میں بھی استعال ہوتے تھے۔

عداد ترا کی آراکش کے لیے چکی کاری بہت عام تھی۔ اس کے عدادہ سک ترا فی اور کی کے پاسٹر کے بعد اس پر اجمری ہوئی تصویری بنائی جاتی تحمیں۔ کلای بھی نقافی کرکے استعال ہوتی تھی لیکن ان تمام نقاشیوں میں مرف غیر جائدار چیزوں طائو درختوں، چوں، پھولوں وغیرہ کی شکلیں تی بنائی جاتی تحمیں۔ خابی عمار توں کے مقابلہ میں غیر خابی عمار توں کے مقابلہ میں غیر خابی عمار توں میں آرائش کمی قدر کم ہوتی تھی سوانے شامی محلوں کے۔

عمرہ: اجرام باندھ کر طواف و سی کرنا اور پھر سر کے بال ترشوا کر اجرام کھول دینا عمرہ کہلاتا ہے۔ یہ سنت ہے اور سال ٹی کی بار بھی

ہو سکا ہے۔ امادیت علی اس کی بوی فضیلت وارد ہوئی ہے۔ محابہ کرام نہایت پایش کے ساتھ بکرت عرب کیا کرتے تھے۔ اس کی ادائی کا کوئی خاص زبانہ یا وقت معین فیس ہے۔ ایام تحریق (9 ذی الحبہ ہے 13 ذی الحبر بحک) کے پانچ دلوں کے طاوہ تمام سال جی مجمی بھی عمرہ کیا جاسکا ہے۔ عمرہ عمی فرض مرف طواف ہے۔ سی اور طلق یا تشمیر (بال منڈاٹا یا ترشوانا) واجب ہیں۔ اس کے شرائط اور سنن و آداب وہی ہیں جو

جو مخص مرف عرو کرنا چاب، اس کا طریقہ یہ کہ وہ مینات یا اس ہے چہلے کی جگہ ہے عرو کی نیت کرکے اجرام باندھے اور عمرو کی نیت احرام دو رکعت نماز پڑھے اور پھر سلام کے بعد مقررہ دعا پڑھے۔ پھر باواز بلند لیک کی، درود شریف پڑھے اور دعا ماقے اور اس کے بعد ان تمام امور ہے احراز کرے بن ہے تح کا اجرام ہاندھ والا پچا ہے۔ پھر طواف اور اس کے بعد سی کسے۔ اس سے فارغ ہوکر بال ترشوائے اور پھر عمرہ کا اجرام کھول دے۔ عمرہ کو تح امام موان کے بعد سی عمرہ کو تح امام احراد ہے۔ خاص طور سے دمضان کے مہینہ میں عمرہ کا اثراب بہت نواجہ ہے۔ قام ایک اجتا گی احداد ہے۔ تح ایک اجتا گی احداد ہے۔ تح ایک اجتا گی احداد ہے۔ تحداد عمرہ کیا تا۔

عہد تامہ قد یم عیسائی فد ہب: عبد نامہ قد یم مرانی یا یہودیوں کی بائل (New Testament) ہے۔ کی بائل (New Testament) کی بائل ہے۔ کی بیدا مثل (New کی بائل ہودیوں کے ساتھ نید (New کا لفظ 200 کے بعد جوڑا کمیا تھا۔ یہودیوں کے نزدیک مبد نامہ قدیم (Old میں کئی کتب شائل ہیں جن کی تفسیل ایمیت کے لحاظ ہے۔ سللہ وار ہے ہے:

(1) توریت: جس میں حطرت موئی کی پانچ کتابیں شامل ہیں الحق کتابی شامل ہیں (Exodus)، کتاب خروج (Exodus)، کتاب الدوال (Deuteronomy)، کتاب الدوال (Deuteronomy) اور سفر مشنیه (Leviticus) اور عن بیل اور ان میں ہیں۔ (2) ان کے بعد میشہروں کے بارے میں کتابیل ہیں اور ان میں حضرت ہوش (Ezakiel)، جرمیہ (Jormiah)، ایرا شیل (Ezakiel)، سیموکل (Samuel) اور ان کے طاوہ ارمیا، حضرت حزقیال اور 12 اور میشبر جن کا ذکر ہے۔ (3) مقدس کتب شامل ہیں اور

الن عمی مناجاتی، ضرب الامثال وغیرہ اور حضرت سلیمان کے کیت ہیں۔ عبدنامہ قدیم کا بوا حصد عبرانی زبان عمل ہیں اور کھ آرائی (Aramic) زبان عمل کھا کیا تھا۔ یہ محیفے دانیال (Daniel)، عذرا (Ezra) اور جرمیے (Jermiah) ہیں۔

حبد نامہ قدیم کے بارے یم صیائیوں کا نقطہ نظر یہودیوں سے مخلف ہے۔ دہ اس یمی شامل تمام محینوں کو البای المنے ہیں اس لیے سب کو پر برابر سجھتے ہیں، کوئی درجہ بندی خیس کرتے۔ یبودیوں نے یہ تر تیب 100 عیسوی یمی قائم کی تھی لیکن عیسائیوں کے لیے عبد نامہ قدیم کی نمیاد Septuagint! ہے۔ یہ یبودیوں کا کیا ہوا بحائی ترجمہ تھا جو انموں نے تیمری صدی عیسوی یمی کیا تھا۔ لا طینی زبان کی الحیل یمی مجمد نامہ قدیم کا تعمد ولکیف (Vulgate) سے لیا گیا ہے جے سینٹ چروم (St. Jerome) سے مرائی بائل نے مرتب کیا تھا اور میا کی عیسوی یمی سد صادا کمیا اور مغربی کیسائل نے اس کے متن کو دسویں صدی عیسوی یمی سد صادا کمیا اور مغربی کیسائل نے اس کر میں کیسائل نے اس مغربی کیسائل نے اس مغربی کیسائل نے اس مغربی کیسائل اور اس سے زائد مواد کو انموں نے البای تشلیم نہیں کیا۔

کھیلی صدیوں میں جس مجرائی کے ساتھ انجیل اور اس میں شامل کتابوں کا مطالعہ کیا گیا ہے، اتنا شاذ و ناور ہی کسی کتاب کا کیا گیا ہوگا۔ ان میں بیان کردو واقعات، ان کی ناری، ترتیب وغیرہ کے بارے میں کائی اختلافات الجرتے رہے ہیں لیکن کچر بھی میودیت اور میسائیت کے حوالے سے یہ ایک اہم فہ ہی دستاویز ہے۔

عیدین : میدالفر اور عیدالافی کے مجود کو عیدین کیا جاتا ہے۔ یہ
دونوں جواد مطانوں کے ذہی جواد ہیں۔ مطمان عید کے دن خوشیاں
مناتے ہیں، زیب و زینت کا اظہار کرتے اور ذکر الجی می معروف رج
ہیں۔ عید لفظ مود ہے ہے جس کے معنی ہی لوٹا۔ یہ آرای زبان کا لفظ
ہیں۔ عید فوقی کا وو دن جو یار بار آئے۔

حیدالفر ماہ خوال کی پہلی تاریخ کو ہوتی ہے، جب سلمان کال ایک ماہ تک سلسل رضائے الی ماصل کرنے کے لیے رمضان کے روزے رکھ کر فارغ ہوتے ہیں۔ بید وراصل ایک ماہ کی ریاضت و محنت کا صلہ لختے کا ون سے حیدالفر کے دن دوگانہ نماز اداکرنے کے لیے کمر

ے روانہ ہونے سے قبل اپنی اور اپنی نابانغ اولاد کی طرف سے صدقہ فطر (دیکھیے صدقہ فطر) اواکر کا واجب ہے۔ عبدگاہ جاتے ہوئے اور واپسی شل راستہ میں آجہ آواز سے تعجیر تشریق پڑھنا سنت ہے۔ عبدالفطر کے دن فمال سے پہلے کچو کھانا مستحب ہے۔ اس کے طاوہ قسل کرنا، فوشیو لگانا اور حسب استطاعت و حقیت کپڑے پہنا مسنون ہے۔

عیدالامنیٰ ماہ ذی الحمہ کے دسویں دن ہوتی ہے۔ اس دن مفرت ابراميم نے اسے جيتے ماجزادے دھرت اساميل كى قربانى كے ليے الباي الک پر لیک کہا تھا اور معرت اساعیل بھی اللہ کے حکم کی اقبل کے لیے تار ہو مجے تھے۔ ای کی جاوواں یادگار کے طور پر یہ عید ہر سال منائی جاتی ب- اس مرف عام می بقر عيد (قرباني كي نبت س) اور عيد قربان بھی کہا جاتا ہے۔ اس دن بھی (عیدالفطر کی طرخ) عیدگاہ میں باجماعت دو رکعت نماز پڑھنا واجب ہے۔ اس کے بعد بارھویں ذی الحد کے غروب آفاب سے قبل تک قربانی (دیکھیے قربانی) کی جانتی ہے۔ عیدالنظ ہی کی طرح اس میں بھی عدالہ کے راستہ میں آتے جاتے تھیر تفریق برمنا متحب سے محر اس وقت بخلاف عيدالفطر تحبير آواز بلند يزمني مات-عيدين من عيدگاه ايك راست ب جانا اور دوسر علق راست ب وايس آنا مجى متحب ب\_ عيدالاضي من نماز سي قبل كي نه كمانا مسنون ب\_ اکر ممکن مو تو اس روز سب سے پہلے قربانی کا کوشت عی کھانا جات۔ ترمانی ہر صاحب نصاب پر فرض سے اور قرمانی کے کوشت کے تین جے ہوتے ہیں۔ ایک حصہ قربانی کرنے والے کا، دوسراعزیز و اقارب کے لے اور تيمرا مسكين و غربا مي تشيم كيا جاتا بيد بقر عيد مي عرف يعني نوي ذی الحیہ سے تیرحویں کی عصر تک ہر فرض باجماعت نماز کے بعد ایک بار بلند آواز سے تجبیر تفریق برمنا واجب ب (بعض علا کے نزدیک سنت ہے)۔ ان یافج دنوں کو ایام تشریق کہتے ہیں۔

ان فرح كرد نيت كرا بول على دو ركعت فماز عيدالفط يا عيدالافتى واجب مع چو زائد واجب تجييروں على دو ركعت فماز عيدالفط يا عيدالفتى واجب مع چو زائد واجب تجييروں كا طريقہ يہ ب كد المام كيل ركعت على حد وثا كے بعد تين تجييريں كي اور دوسرى رئعت على قرائت فتح كرنے كے بعد تين تجييريں كيد اور يحر بوقى تجيير كبتا ہوا ركوع على چلا جائے ہوا كانوں تك افعات اور كم سيدھے چوڑ دے۔ فماز عيدين كے وجوب و ادا كے وبى شرائط بيں جو فمار جعد كے بيل باحا فمار جعد كے بيل باحا فلا جي جي كيل باحا فلا بيد على حد على شرائط بيں جو فران جعد على خطر فمار كے وبى شرائط بيں جو فران جعد كے بيل در حد كے بيل در حد كے بيل باحا

جاتا ہے اور عیدین کا نماز کے بعد۔ عیدین کی نماز واجب ہے محر خطیہ سننا فرض، چاہے امام کی آواز متقدی تک نہ پنچے محر متقدی کو تاقتم خطیہ دوگانہ کی اوا یکی کے بعد اپنی جگہ بیٹھا رہتا چاہیے۔ باتی ووسرے تمام ارکان وہی ہیں جو عام نمازوں کے ہیں سوائے اس کے عیدین کی نماز کے لیے اؤان نہیں دی جاتی۔ عیدین کے دن عیدگاہ ہی سوائے دو رکعت دوگانہ واجب کے دوسری نقل نمازیں پڑھنا محروہ ہے۔

میں سے ایاں۔ کا دوگانہ کائیں ان وی افال مائے بم واجب میں اس حصہ یا م

عیسائی قد جب - عہد تامہ جدید: بائل کا میسائی حد: اس میں 27 محیفے شال ہیں جن میں میسائیت کے ابتدائی زبان می توجہ جو تھی ہے ہے کہ محیفے یا کتابیں بول چال کی بیائی زبان میں مرتب ہوئی حمیں جو چو تھی مدی میسوں کے قریب اس علاقہ میں بول جاتی تھی جہاں حضرت میسی نے اپنی تعلیمات کیمیائی حمیں۔ ان میں سات محیفے بلاهمہ بینٹ پال فلا تعلیمات کیمیائی حمیں۔ ان میں سات محیفے بلاهمہ بینٹ پال (St Paul) کی تعلیمات میں اور سال کے درمیان تکھے کے محمران میں مجمی قدیم ردایات کی بابندی کی گئی ہے۔ ان کتابوں میں حضرت میسی کی چار سوائی مرایاں ہیں جو انجیل (Gospels) یا تعلیمات میں کہلاتی ہیں۔ وہ یہ ہیں: مرایال اور اوحنا (Mathew)، مر قس (Mathew)، او تو (Luke) اور اوحنا (Mathew)، مر قس (Mathew)، او تو (Mathew)، اور اور ال

خواریوں کے عمل (Acts of the Apostles)، خواریوں کی تبلینی مر رمیوں کی تاریخ ہے۔ اس دور عمل تکھے گئے ایکس خطوط بھی ان کتب عمل شال ہیں جسمی Epistles بینی انجیل کا حصد کہتے ہیں۔ یہ خطوط ان کی شال ہیں جسمی انجیل کا حصد کہتے ہیں۔ یہ خطوط ان کو آور آخری مات خط ان کے خاطبوں کے ناموں سے معروف ہیں، وہ یہ ہیں : رومن من اردمن (Colossians)، کورن تحمیخ (Cointhians)، آلئے هیئز (Ephesians)، آلئے مین (Chilppians) کو آخری کے مون (Thessalonians)، کو آخر بیل مونی (Thessalonians)، کو قبل مون (Peter)، بیش (Peter)، بیش اور بیرنا (Peter)، بیش (Pophesy)، بیش (Pophesy)، بیش (Prophesy)، بیش (Prophesy)، بیش (Prophesy)، بیش (Prophesy)، بیش (Prophesy)، بیش (Royospies)، بیش (Royospies)

یہ کائیں نہ ایک وقت میں تکھی ممکن اور نہ ایک جگہ، اس لیے خود ان کابوں اور ان کے لکھنے والوں سے حملق اختلاقات پیدا ہوگئے۔ عہدنامہ جدید کی 27 کائیں میسائی (Christian) اوب کا حصہ

یں۔ تعلیمات میں، خطوط، پیشین کوئی، الہام اور کشف سے متعلق اور بھی کائیں ہیں جن کا حوالہ خاص طور سے تحریف کرنے والے وسیت ہیں۔
موجودہ کب اور خصوصاً ان میں سے چند کو چوری طرح الہای
مائے میں کچھ وقت تو لگا لیکن چو تحی صدی کے وسط تک تمام میسائیوں
میں اس پر انقاق ہوگیا کہ صرف بھی الہای ہیں اور الحمیں انجیل کے ایک
حصہ یا مہد نامہ جدید کے طور پر قبول کر لیا گیا اور اب سب می میسائی

عيسائيت - اختساب: ايك زمانه مي ان ميايون كو، جو ارتداد كا شار ہوتے تھے سخت احساب کا سامنا کرنا ہوتا تھا۔ اس کی ابتدا ہے سکریہ موری خم کے دور میں ہوئی۔ انھوں نے جولی فرانس کے ایک خفیہ مرتد کروہ کے بارے میں محتیق کا علم دیا۔ وہ کام جو مقامی یادری انجام دیتے تھے وو خود ہو بے نے اسن باتھ میں لے لیا۔ اس کے بعد سے اس احتساب کا سلسله شروع مو حميار يوب كا مقرر كيا موا مختب جب حمى مجد جاتا تو وبان تمام میسایوں کا اس کا موقع ویا جاتا کہ وہ اسے گناہوں کا اقرار کریں۔ جو اقرار کر لیتے الحیں معولی ی سزا دی جاتی لیکن جو اقرار نہ کرتے ان کے مارے عل محقق شروع ہو آ۔ عنهار کو ان کے نام نہیں مقائے جاتے تے جو ارتداد کا الزام لگاتے تھے۔ 1254 کے بعد کنگار کو الزابات کا خود جواب دینا بڑی تھا، وہ کوئی وکیل نہیں رکھ سکتا تھا البتہ سزا کے خلاف ہوب ک یهال اتل کر سکتا تھا۔ یہ مقدمات خفید ہوتے۔ عام طور پر سزا دی جاتی اور مجرم اور اس کے گواہوں کو سخت سزائی دی جاتمی۔ ان کی جائداد منبط كرلى حاتى - بعض صورتول مي مرتد كو زنده جلا ديا حاتا شروع مي احساب کا یہ طریقہ جوئی فرائس تک محدود تھا لیکن بعد میں شال اٹلی، جرمنی وخیرہ میں مجیل میا اور بد طریقہ انیسویں صدی تک باتی رہا۔

اضاب کی مزال کے لیے انہیں ہی مظہور تھا لیکن بہاں یہ تی اسے فرد پر شروع ہوئی۔ یہاں اس کی ابتدا 1478 میں باوشاہ فرؤینڈ اور ملک آنسابلا نے کی تھی اور پوپ نے اس کی منظوری دے دی تھی۔ اگرچہ افری سے اس بند نہیں تھی کہ ان کے افتیارات بادشاہ استے باتھ میں لے لے۔ اس اضاب کا منظمہ بھاہر یہ تھا کہ ان یہودی ں اور مسلمانوں کا پہد لگا جائے جمیں کی دید سے میسائیت خلوص کے ساتھ تھول فیل کی بکہ جمر و در کی دجہ سے میسائی سبت لیکن اصل میں بادشاہ اسے جالفوں کے خلاف و در اس سے سیرو

کر دیا جاتا۔ یہ اضاب زیادہ مظفم تھا۔ پوری ہیالوی سلطنت میں رائج تھا
ادر اکثر سزائی نہایت سخت دی جاتی۔ جسانی اذبت کے نت نے طریقے
ایجاد کے گئے تھے۔ ہیانوی اضاب 1820 تک باتی رہا۔
عیسائیت۔ سٹلیث : میسائی ندہب میں خداکا نام تمن صیفیتوں میں
وجود رکھتا ہے اور یہ تیوں صیفیتیں سادی ازلی اور ناقائل تقیم اور ایک می
ہستی کا جر ہیں۔ مقیدہ سٹلیث کا فکری ڈھانچہ بونائی ہے اور یہودی تعلیمات
اس میں ڈھائی ہیں۔ اس لحاظ ہے یہ ایک عجیب مرکب ہے جس میں
نہ بی ڈھائی تی بائل کے ہی لیکن فوائی ظلفہ کی صور توں میں 325 میں

جیما ہے۔ سیست بیسی کر بہب میں مداوی این اور ایم کم بان دیوں بن کو وجود رکھتا ہے اور یہ تیوں حیثیت ساوی ازلی اور تا قابل تقتیم اور ایک ہی بہتی کا جر ہیں۔ عقیدہ مثلیث کا گلری ڈھانچ ہونائی ہے اور یہودی تعلیمات اس میں ڈھائی ہیں۔ اس کاظ ہے یہ ایک ججب مرکب ہے جس میں ذہبی خیالات تو بائل کے ہیں لیکن ہونائی فلف کی صور توں میں 325 میں جب ہونان کی بھیے کو نسل نے الوہیت میچ کو باضابط طور پر اصل میچی عقیدہ قرار دیا تو بیٹے کی الوہیت کے ساتھ دوح القدس کی الوہیت مجی طقیدہ قرار دیا تو بیٹے کی الوہیت کی ماتھ میگ دوح القدس کی الوہیت بھی دی گئی اور اس طرح میچ کا جو تصور بنا اس سے مقیدہ مثلیث اجرا اور اصل میچی ند بہ کا جو لایفک بن کیا جس کے تحت خدا، حضرت عینی اور روح القدس جبر کیل تیوں خدا ہیں۔ بہت سارے عیمائی علما مثلیث کو اور روح القدس جبر کیل تیوں خدا ہیں۔ بہت سارے عیمائی علما مثلیث کو ایک راز مجمعت ہیں جو انسان کے فہم و ذکا ہے بالاتر ہے جبکہ قرآن مجمعت نے اس عقیدے کا زبردست بطلان کیا ہے اور بتایا کہ خدا تمن نہیں بلکہ ہے۔

عیرائیت - ظہور (Epiphamy): عیالی ندہب کے پار
برے تہراروں میں ہے ایک۔ لفظ اپنی فی کے معنی ہیں الی طاقوں کا
ظہور۔ یہ 6 جوری کو منایا جاتا ہے۔ حضرت عینی کی پیدائش یا کر مس سے
بارہ دن بعد۔ اسے چوٹا کر مس بحی کہتے ہیں۔ یہ عیالی ندہب کے تمن
اہم واقعات کی یاد میں منایا جاتا ہے۔ ایک حضرت عینی کے بیٹمہ کی یاد
میں، دوسرے حضرت عینی کو غیر یہودیوں کے بادشاہ تشلیم کرنے کی یاد
میں اور تیسرے اس دن حضرت عینی کی مجوائی طاقت ظاہر ہوئی تھی۔ یہ
میں اور تیسرے اس دن حضرت عینی کی مجوائی طاقت ظاہر ہوئی تھی۔ یہ
میسایوں کی سب سے بوی چار تقریبوں میں ہے۔ اس دن آپس میں ایک
دوسرے کو تھے بھی دیتے ہیں۔ برطانیہ میں اس دن کر مس کی چمنیاں خم
ہو جاتی ہیں۔ مشرق کے کلیسائی پر اس دن پائی پر دعاکیں پڑھ کر اسے
حجرک بنایا جاتا ہے۔

عیسی مسط معرت: میانیوں کے پلیر جس سلمان بی پغیر

مانتے ہیں۔ حضرت میلی منع کا نام عبرانی میں جوشوا یا بوشع مسجید ہے۔ مینی کے لیے بوتانی میں میسس (Jesus) اور می کے لیے کرائٹ (Christ) ہے۔ یوشع کے معنی بھانے والا اور مسیح کے معنی مقدس بنایا مول حفرت عینی کے من ولادت میں اختلاف بے لیکن یہ سمجا جاتا ہے كه وه حفرت محمد صلم كى بيدائش سے تقريا 575 برس يملے بيت المقدس کی نواحی لبتی برو شلم میں بیدا ہوئے تھے۔ حضرت مینی کی بدائش اور برورش ببودی محرانے میں بول محی اور آب مجدد اور مسلح تھے۔ حضرت مین کی زندگی کے بارے میں بنیادی مواد انجیل (Gospels) کی بہلی جار کت یعنی کت متی، مرتس، لوقا اور بوحنا میں متا ہے۔ پہلی تین تاری وار (Chronological) سوانح عمریاں میں اور چو تھی سوانح عمری مضمون کی شکل می ہے۔ چوکک اس زمانہ میں فلسطینیوں کی زبان آرامی (Aramic) محی لكن اصل الجيل يوناني زبان مي ہے۔ ان ماروں كتابوں ميں تنصيلات كے اعتبارے چند معمولی اختلافات ہیں۔ اس کے علاوہ اس دور کے بعض غیر نیسائیوں کے بہاں بھی کچھ مواد ملا ہے۔ انھوں نے حفرت سیل کے بارے یں نیس بلک عیسائیت کے بارے میں کھاے۔ کچھ مواد دوسری صدی عیسوی کا ہے جو قابل مجرور ہے۔ البت کتب مظلوک (Aporyphal Gospels) کے مواد پر اعماد نہیں کیا جاسکا۔

حفرت عینی خفرت مریم سے پیدا ہوئے جو ازروئے المجل یوسف (Joseph) ملی ایک برحتی کی یوی تھیں۔ حفرت مریم اور یوسف ناخرہ (Nazaruth) میں رہتے تھے۔ حفرت عینی کی پیدائش کے وقت حفرت مریم بیت اللم (Bethlehem)، اپنے خاندانی مکان میں چلی آئی تھیں۔ حفرت عینی خائب 8 اور 4 قبل مین کے در میان پیدا ہوئے تھے۔ حمی دن اور مہینہ کا پید نہیں ہے۔ کر ممن کا 25 د عمر کا دن کی صدیوں بعد مقرر کیا عملیہ رائع الاعقاد عیمائیوں اور الل اسلام کے عقیدہ کے بعد معرد کیا گواری تھیں۔ الل اسلام بھی ولادت مینے کو مجزة بھی۔ بیوجب حفرت مریم کواری تھیں۔ الل اسلام بھی ولادت مینے کو مجزة بھی۔

حضرت میسی کا دور بیدویوں کے لیے بری آز ماکش کا دور تھا۔ فلطین روی سلانت کے جر و ظلم کا شکار تھا جس سے عوام میں بے چینی اور اعتثار تھا۔ رومن حکرال بیراڈ (Ilerod) جس کازماند 27 ق.م. سے 4ق.م. تک ہے، نے عوام کی بوحق بے چینی کو دہانے کے لیے ظلم و تشدد شروع کردیا تھا۔ رشوت ستانی کا دور دورہ تھا۔ یہودی معید اور ندہی

اواروں پر ایسے لوگوں کا قبضہ تھا جو حکومت سے قریب تھے اور ان کی بدگتی کارروائیوں کی دجہ سے نہیں ہوگیا تھا۔ حملیلی اور جوریا کے لوگ جو آوریت کی بیشن حمولی کے مطابق سے مسج کا انتظار کررہے تھے، زیادہ بی بے چین تھے۔ کڑ چنتی اور موقع پرست یبودی رہ نمالوگوں کی زندگی اور بھی مشکل کیے ہوئے تھے۔

(John the Baptist) کے جب حضرت کی (John the Baptist) کے حضرت عینی کی آند کی بشارت دی اور کہا کہ لوگوں کو انھیں خوش آندید کینے کے لیے اسپند محناہوں سے توب کرئی چاہے تو اردن کی وادی میں گویا تہلکہ پڑھیا۔ حضرت کی نے جن لوگوں کو بہتمہ کروایا ان عمل ان کے بجیتے حضرت عینی نے خلوت کے بجیج حضرت عینی نے خلوت افتیار کرلی اور پھر اس سے نگلے کے بعد دہ اس کے بعد حضرت عینی نے خلوت ان کی جو اس کے بعد دو اپنے حض کے لگل پڑے۔ اس کے اور پول کے کھوئے سے گروہ کو لے کر اپنا پیغام کمر کمر پہنچانے گئے۔ ان کے پاس کوئی بال یا افاقہ فیس کو لے کر اپنا پیغام کمر کمر پہنچانے گئے۔ ان کے پاس کوئی بال یا افاقہ فیس اس جو باتے۔

حفرت عین کی اس زندگ کا ببلا اور سب سے اہم حصہ مملیلی میں انتہائی غریب لوگوں کے ورمیان گزرا۔ ان کی طرز زندگی، ان کی تعلیم، معجراتی طاقت نے عوام کو بہت متاثر کیا۔ خاص طور پر تمثیلوں اور تسوں کے ذریعہ وہ اٹی بات کو سمجاتے تھے۔ وہ جس طرح ساج کے سب ے کچیزے غریب طبقوں میں رہے، جس طرح وہ کم پھیوں اور امیروں ير خت مط كرتے اور اين آب كو سب سے مجيزے اور سان كے فکرائے ہوئے لوگوں سے وابستہ کرتے اس سے عوام میں بوا جوش و خروش بيدا بوكيا- جو ساده مزاج، الهائدار اور نيك تق وه المي يغير مان لگے۔ اس طرح معرت میلی تین مال کک ملک کے کونے کونے میں محوية رب - اى كے بعد وہ اين بيرووں كے ساتھ معر سے اسراكل تبوار (Passover) کے وقت بروشلم پنچے۔ اس وقت ببودی خاص طور ہے مالدار لوگ جشن کی بوے پانے پر تیاری کررے تھے۔ ملک کے ہر کونے ے لوگ آئے تھے۔ ہر طرف جوش و خروش تھا۔ مالات پر قابو رکھے کے لیے رومن مورز یو تعیس بائی لیٹ (Pontius Pilate) نے بہت سارے رومن سیای بلوائے تھے۔ حضرت میلی کے بروحلم آنے سے پہلے بی عوام میں بوا جوش و خروش تھا، خاص طور پر ان کی تعلیمات کے بارے میں۔ اس سے ارباب اقتدار میں کانی تثویش پیدا مومی متی۔ اس کے بعد جب

حضرت مینی آئے اور یہودی معبد بی سے سود خوردں اور سودی کاروبار کرنے والوں کو باہر لکلوا دیا تو مفتدر طبقہ بی اور تشویش بوء می۔ چنانچہ اب انھوں نے ان کے ظاف ساز شیں شروع کیں۔ ان کے ایک ساتھی جوداس اسکاریٹ (Judas Iscariot) کو توڑ کیا اور اے حضرت عین سے غداری ہے آبادہ کرلیا۔

حضرت عینی نے اپنا رقعتی کھانا (Last Supper) اپنے حواریوں کے ساتھ کھایا اور شہر کے باہر عبادت کے لیے باغ گھ سیسن (Gethsemane) کی طرف جل پڑے۔ دہاں افعیس کر قبار کرلیا گیا اور فررا ایک نہ تھی عدالت کے سامنے چش کیا گیا۔ الزام یہ لگیا گیا کہ حضرت عینی اپنے آپ کو مسج اور خدا کے فرزند ظاہر کرتے ہیں جو کہ کفر ہے اور اس کی سزا یبودیوں کے قانون میں موت ہے۔ یہ سزا رومن گورز کی منوری می دی وی جاکتی تھی۔ گورز پائیس پائی لیٹ پہلے تو بچھانا رہا گیا ہم اس بیراؤ کے اثر ہے آخر اس نے حضرت عینی کو مصلوب کرنے کی سزا دے وی مسلوب کرنے اور اس نے عبارت کھوائی "عینی باشد باشرہ اور

حضرت ميئ كا صليب پر انقال جوكيا اور انحيى وفن كرديا كيا۔
سوائ ان كى مال اور چند دوستوں كے باتى سب لوگ انحيں چھوڑ كر چلا
گئے۔ دومن اور يبودى خواص نے بيسجھ لياكد انحيں ان سے نجات لل گئے۔
انجيل كے مطابق بي بات يبيى ختم نبيى بوگل۔ صليب كے چند
دن بعد جب عورتي معترت ميئى كى قبر پر كئيں تو انحوں نے ديكھاكد قبر
مكل بوئى تحى اور اس ميں جد خاكى موجود نبيى تھا۔ ايك فرشت جو قبر پ
موجود تھااس نے خبر دى كد وہ عالم بالاكى طرف سنر كركے ہيں۔ اس كے
کو دن بعد وہ ان سے اور اسنے بعض دوسرے چرووں سے لے اور ان

اس کے بعد کتاب لو تا ہی یہ بتایا گیا ہے کہ کس طرح تجدید حیات (Resurrection) کے چالیس دن بعد حضرت میلی بنت ہی واظل موے۔ رائع العقیدہ (Orthodox) عیمائیوں ہیں یہ عقیدہ ہے کہ حضرت عیلی انسان کی فکل ہیں خدا ہیں اور شئیٹ کے دوسرے رکن ہیں۔ ان کی آلمہ کی چینی وائی اس سے پہلے کی چینیم وال نے کہ تھی۔ انھوں نے حضرت مریم سے جتم لیا تھا جو کنواری تھیں۔ وہ صلیب پر اس لیے چاھے تاکہ تمام انسانوں کے گناموں کا کفارہ ادا کریں۔ صلیب کے بعد انھیں وفن کیا

چھانے کا واقعہ جعد کے دن پیش آیا۔ صلیب پر چھانے کے لیے آپ کو ملے ملی کا قات جعد کے دامن میں اللہ واللہ بھانی کے دامن میں مسلیب بنانے کے لیے تکزیاں پڑی تھیں جنسی خود افغا کر لے جانا تھا۔ ککڑیاں وزنی تھیں اور آپ ویلے پنے کرور تھے۔ سائس نای ایک موئے محت مند آدی ہے وہ ککڑیاں افغوائی گئیں اور آپ کو پہاڑی کی چوئی پہلے حوالہ عیار عیسائی اور میووی روایات کے مطابق صلیب پر لگا دیا گیا۔ اس لے وہ گلا فرائی ڈو، ہے۔ یہ نام اس جعد کو اس لیے ویا گیا۔ اس روز آپ بنی آدم کے لیے کنارہ بخ لیکن اس جعد کو اس لیے ویا گیا کہ اور رونوں میں اختلاف ہے کیو تک میرویوں کے میاں قمری کیلٹور رائ تھا اور رومنوں میں مشمی۔ میرودیوں کے میاں قمری کیلٹور رائ تھا اور رومنوں میں مشمی۔ میرودیوں کے میاب تے۔ لیکن عوا گذر فرائی ڈے 22 میاب کرتے ہیں اور روی سوری کے حماب سے۔ لیکن عوا گذر فرائی ڈے 22 میاب میں مشمی۔ میرودی سوری کے حماب سے۔ لیکن عوا گذر فرائی ڈے 22 میاب میروزی میروزی میں اس بیک کرتے ہیں اور روی سوری کے حماب سے۔ لیکن عوا گذر فرائی ڈے 23 میروزی میروزی میروزی اس بیک خوا نے انجیس آمان پر افغالیا۔

کیا اور وہ گھر زعم ہوئے اور جنع میں داخل ہوگئے۔ وہ یوی شان و شوکت سے واپس آکس کے تاکہ زعد اور مردوں کے اعمال کا چائزہ لیں۔ انھوں نے اپن کا کام انٹوں نے وربیہ چرچ قائم کیا تاکہ اس زمین پر ان کا کام جاری رہ سکے۔

میسائیوں کے پورے تبوار حضرت میسی کی اطراف محوصے ہیں۔
25 ماری کو عمیہ بشارت (Annunciation) ہے لیمی جب حضرت سیکی نے دعفرت میسی کی پیدائش کی بشارت دی تھی۔ 25 د مبر کو کر مس دعفرت میسی کا بوم والادت)، کم جنوری کو عمید خشہ میسی (Circumscission)، 6 جنوری کو بوم ظمور (The Epiphany)، 2 فروری کو وام کے جلت نہانے کا دن اور 6 آگست کو عالم رویا کی طرف سفر کا دن (Transfiuralion)۔ ان کے علاوہ ایسی کر بیات، روزے وغیرہ ہیں۔ اتوار کو ہر ہفتہ تجدید حیات (Resurrection) کی یاد منائی جاتی ہے۔ کیشونک عقیدہ کے مطابق حضرت میسی کو صلیب کے



غنيمت: نتهي اصطلاح مي ننيت اي مال كو كيتے بن جو جنگ مي غير مسلم دعمن پر غلب ماصل كرك ليا جائ اورجو مال بغير لزائي ك ماصل ہو اے فی کہتے ہیں۔ اس کا تھم یہ ب کہ کل بال فیمت کو پانچ حسوں (1/5) یعنی خس میں منظم کر کے الگ کرکے اے رفاو عام کی مد میں رکھا جائے گا اور باقی مار صے مجابدین میں تقیم کردیے جاکیں گے۔ الم الوطنيف ك زديك شرعا موارك ليه دو صے اور پيدل ك واسط ايك حمد مقرر ے۔ لیکن صاحبین (اہام ابو بوسف و اہام محمر) کی رائے ہے کہ سوار تین حسوں کا مستق ہے۔ اس امر می اسلام للکر کے سروار کا تھم ایک عام سای کے حل ہوگا۔ مال غنیت میں نہ غلام اور باندی کا حصد لگایا جائے گاند عورت كاند بيد كا اور ند ذى كاد البتد اكر طليقة المسلين كى رائ ہو تو انھیں رضح (تموزا یا عطیہ) کے طور پر دیا درست ہے۔ حنیہ ملك يه ب كد رضح بال تنبت ب خس كالخ بي يمل ويا جانا جاب مال و اسباب کے علاوہ جو مرور مورت اور بے کر فقر ہوتے تھے وہ بھی مال ننیت می سمجے جاتے تے اور انمی بھی ذکورہ نبت سے تقیم کردیا جاتا تھا۔ فتح کے بعد جو ملک یا زین سلمانوں کے تبعنہ میں آتی تھی اس کا شار مال ننيمت من نبين مو ٢ تمار

مال ننیت کا جو پانچال حصر (ض) لکالا جائے گا قرآن کی رو سے اس کی پانچ حسول میں تقتیم ہوگا۔ جس میں سے پہلا حصہ اللہ و رسول کا ہے، دوسرا رسول اللہ کے الل خاندان کا، تیسرا تیبوں کا، چوقا ساکین کا ادر پانچواں سافروں کا۔

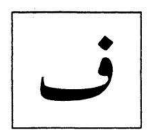
رسول اکرم ملی اللہ علیہ وسلم کی دفات کے بعد قس میں آپ کے حصد کے معرف کے بارے میں اختلاف رائے ہے۔ بعض فتہاکا خیال ب کہ یہ آپ کہ یہ آپ کہ یہ آپ کہ یہ امام منظم کا حق ہے۔ امام ابوضیف کی رائے میں آپ کی دفات کے بعد یہ حصد ساقط ہوگیا۔ امام شافی کے نزدیک اس حصد کے عام مسلمین کے مفاد میں فرج

کردیا جائے۔ امام ابو منیفہ کی رائے ہے کہ ذوالتر فی کا حق مجی آپ کے بعد ساتھ مومیا۔ لیکن امام شافع کا قول ہے کہ ان کا حق خس میں اب تک باتی ہے لیکن یہ حق صرف بنو ہاشم اور بنو عبدالسلاب کا ہے۔ باتی ماندہ قریش کا اس میں کوئی حق فیس ہے۔

اٹنا عشری شیوں کا سلک مصارف فس کے بارے میں ہے ہے کہ اے بچہ حصوں میں تعتبم کیا جائے گا۔ (1) الله، (2) اس کا رسول اور ذوالقربی، یعنی رسول صلم کے وارث جن سے مراد عبدالمطلب کی سلبی اولاد ہے یعنی اولاد ابوطالب، عباس، صارف اور ابولہب بشر طیکہ وہ اثنا عشری مورث ورس الله عقبی کے جانفین ہیں، ایکن بعض شیعد فقہا نے صرف بارہ اماموں کو اس کا مجج حقدار تشلیم کیا ہے۔ (4) فقراد ساکین، (6) فریاد سافرین۔

بعض فتہا شید کی رائے میں حصد سوم بارہویں امام کے عائب ہوجانے کے بعد موقوف ہوجانا جاہے۔

غیب: انسانی علم کے طبی ذرائع مثلاً وجدان، حاس، عقل اور استدال کے بغیر جو علم حاصل ہوتا ہے اسے الل دین علم غیب کتے ہیں لینی ان اشیا کا علم جو انسان کے خاہری حواس اور دماغ قوی کی نگاہوں کے سامنے ہیں۔ مثانیہ ہے۔ اسلای حقائد کی رو سے غیب کا علم خدا کے سواکس کو فیس۔ قرآن عیں بار مختلف بیرایوں عیں اس حقیقت کو خاہر کیا گیا ہے۔ جن آتھوں عیں فیب وائی کی کلیتا اور حقیق کی گئی ہے ان سے مراد ذاتی اور حقیق علم ہے لین خدا کے سوا بالذات کی کو فیب کا علم فیس ہے۔ البتہ خدا اسے ہر گزیدہ میٹیمروں کو وقی کے ذریعہ فیب کی باتوں کی اطلاع دیتا ہے لیکن بعض امور السے ہیں جن کے بارے عمی خدا کا تعلق طور پ فیلہ ہے۔ دیتا ہے لیکن بعض امور السے ہیں جن کے بارے عمی خدا کا تعلق طور پ فیلہ ہے۔ دیتا ہے لیکن بعض امور السے ہیں جن کے بارے عمی خدا کا تعلق طور پ



فارائي (871-950): فارائي كا اصل نام الواتصر تحد بن تحد بن اورخ بن محد بن اورخ بن محد بن اورخ بن محد بن موفان فوج ك ايك افر تحد اور فارى النسل تقد وه فاراب ك ايك شر و يج من اقامت كزي تقد فاراب تراسان كا ايك شجر بد فارائي نے بنداد من ايك سيحى مالم يو حنا كا ايك شيم كى اس كى تعليم اوب اور رياضى پر مشتمل تقى و و ترى، عربي، فارى زبانوں سے بحى واقف تما۔

فارانی نے محر طویل پائ۔ وہ کھ دنوں بغداد میں علی کام کرتا رہا۔ اس کے بعد سای شورشوں کی وجہ سے طب کا رخ کیا جہاں اس نے ایک عرصہ تک امیر سیف الدولہ کے سابیہ عاطفت میں زندگی بر کی۔ آخر دنوں میں وہ امراک صحبت سے اجتناب کرکے خلوت کزیں ہوگیا۔ ومشق میں وفات یائی۔

قارائی کی اہم تالیفات ارسلو کے فلفہ ان کی شرح اور ان کی ترج ہور ان ک ترجیب سے مخصوص تھیں۔ سنطق میں اس کو خاص مرجہ حاصل تھا اور اس کی شہرت کا دارو مدار اس پر ہے۔ اس کی کتابوں میں ایک کتاب استاب الطبیق بین الحکمین افلاطون و ارسلو ہے۔ اس میں اس نے دونوں حکا کے الطبیق میں تطبیق دیے کی کو حض کی۔ نیز عقائد اسلام اور اس کی مبادیات کی تطریح میں کی شریع کی ہے۔ اس نے یہ دمویٰ کیا کہ قرآن اور ندہب صداقت بی کو چش کرتے ہیں۔ ارسلو اور اظلاطون کے خیالات کو باہم طانے کی کو حض کی تی کی بی میں کا تھی۔

فارائی انسانی علم کو حقائق اشیا کے ادراک و معرفت کے لیے قطعاً ناکانی خیال کرتا ہے۔ اس نے اسپ رسالہ 'النالیفات' میں اس بات کو نہات د صاحت کے ساتھ بیان کیا ہے کہ انسان کے لیے حقائق اشیا کا علم تفاع ممکن نمیں۔ وہ جو کچھ جانتا ہے وہ کی شے کی حقیقت نہیں بلکہ صرف اس کے افراض و خواص یا لوازم ہیں جن کو کانٹ کی اصطلاح میں 'مظاہر' (Phenomena) کمتے ہیں۔

فارابی کے متعلق ابن ظاکان کہتا ہے 'فارابی شہر ہُ آفاق قلفی ہے۔ وہ سلمانوں کا سب سے بوا قلفی ہے۔ اس نے منطق، موسیقی اور دیگر علوم پر بہت ک کمایش کھی ہیں۔ کوئی مسلمان منظر فلسفیانہ علوم بمی اس مرتبہ پر نہیں پہنچا۔ ابن بینا اس کی کتابوں کے مطالعہ سے اور ای کی طرز تحربے کی اتباع و تعلید سے اس کمال تک پہنچا جس نے اس کی تصانیف کو اس قدر متید کردیا ہے۔'

فارالي كو زياده ولجيى منطق ہے تقى اور اى پر اس كى شبرت كا دارد دار ہے۔ دینوى مطالت كى طرف اس كو بالكل توجد ند تقى۔ اس نے روزى كانے كى طرف كوئى توجد نہيں كى۔ سيف الدولد نے اس كا روزيد چار درہم جو مقرر كرديا تھا اى پر ده اكتفاكر تا تھا۔ ده اپنى ضرور توں كو اس حد تك محدود كرايا تھا۔

فارابی تزکیہ للس کو تمام اوساف انسانی پر ترجی دیا تھا اور اس کے نزدیک بی فلف کا ماصل ہے۔ وہ بیشہ حق بات کہا کرتا تھا اگر چہ اس کی رائے ارسطو کے خالات کے ظاف کیوں نہ ہو۔ جن فنون پر اس کی تالیفات مشتل میں وہ شطق، بابعدالطہیات، اظا تیات وسیاسیات ہیں۔

ذیل میں اول الذکر وو کے متعلق مخضر مواد پیش کیا گیا ہے۔

(1) منطق: فارائی کی منطق محض علمی خیالات کی تحلیل عی تمین بلکہ اس میں بہت سے مسائل صرف و نحو کے متعلق اور بعض نظریہ علم کے مباحث بھی شائل ہیں۔ صرف و نحو کمی ایک قوم کی زبان تک محدود ہوتے ہیں لیکن اس کے برخلاف منطق تمام قوموں کی مشتر کہ عقلی زبان سے بحث کرتی ہے۔

منطق کے موضوع کا حقیقت سے دو طرح کا تعلق ہوتا ہے۔ اس کے دو جعے بین: (1) تصورات اور (2) تعدیقات۔ تصورات میں جملہ

احكام اور تعريفات داخل جي اور تصديقات مي استدلال اور رائد

تصور صدق و كذب كو معتزم فين بوتا يبال تصورات ك فاداني كى مراد خيال ك مراده ترين محاصر جي جن من موال فيسه ك ذريع حاصل شده خارتي اشيا ك ادراكات بحي شائل جي اور ده و اي تصورات بحي جو ابتدا ك وابن من بوت جي جي وابب، موجود، يا مكن بم انسان كو ان تصورات كي طرف متوجد كركة جي اس ك نش من ان كا شعور بيدا كركة جي لين ان كو ابت فين كركة اور شكى معلوم في حب نبت دے كر ان كي توجع كركة جي كيوكا يو فود بحي معلوم في حب نبت دے كر ان كي توجع كركة جي كيوكا يو فود بحي

تصورات یا ادراکات کی ترکیب سے تصدیقات بنتی ہیں ہو غلا یا معج ہو سکتی ہیں۔ استدلال کے ذریعہ ان کو ان اصولوں پر بنی ہونا ثابت کیا باسکتا ہے جو زبن میں خلقی یا دہی طور پر موجود ہیں۔ جنسیں عقل خود بخود تمول کر لیتی ہے اور جن میں جوت کی حجاکش نہیں۔ ایک تصدیقات جو تمام علوم کے اصولی مسائل یا علوم متعارفہ ہیں ریاضیات، ماجعدالطجیات اور اظافیات کے لئے ضروری ہیں۔

استدلال کی بحث جس کے ذریعہ ادار ذہن معلوم أور جابت سے مجبول کے علم کی طرف خفل ہوتا ہے فارائی کی رائے میں اصلی منطق ہے۔ مقولات (Categories) کا علم ان کی باہی ترکیب سے تقدیقات قائم کرتا، ننائج تک پنجتا ہے، یہ سب اس بحث کے محض ابتدائی مراحل ہیں۔

استدال کے بیان میں اصل مسلد یہ ہے کہ ایک کل بیٹی علم
(جیبا کہ فلفہ ہوتا چاہیے) کے معیار معلوم کیے جائیں۔ اصل معیار یہاں
تانون تا تفن ہے جس کے ذریعہ کی حواتی، یا ہم آبگ تقدیق کی صحت
اور لزوم اور ساتھ بی اس کے ضد کا غلا اور تا ممکن ہونا معلوم ہو۔ اس
کے علاوہ فارائی تقدیقات کی بحث میں محض صوری پہلو پر اکتفا نہیں کر تا۔
اس کا دموئی ہے کہ یہ محض ایک طریقہ کا کام نہیں دیں گے بلکہ اس سے
برحہ کروہ چیز ہوگی جو حقیقت کا راستہ دکھائے گی۔ یچ علم کو پردہ اتفا ہے
نکال قی ۔ یہاں تقدیقات پر محض اس حیثیت سے نظر نہیں ڈائی جائی
کہ سے صوری تائی طاصل کرنے کا مواد ہیں بلکہ ان کے نقس مطلب کے
حقیق ہوئی چاہیے کہ وہ علوم صحیحہ کے اختیاز سے کس مد
تک قابل قبول ہیں۔ خرض تقدیقات کی بحث محض فلفہ کی تمبید بی

(2) العدالطهيات: قارائي ك نزديك تمام اشيا يا مكن بين يا واجب ان كسواكوئي تيرى هم فيس اب چونك بر ممكن ك حقق بن ك لي كسواكوئي تيرى هم فيس اب چونك بر ممكن ك حقق بن ك لي ماسكا كا علسك كا مونا ضرورى به اور علل كا سلسله الاشابيت ك فيرى جاسكا اس لي الامحاله بمين ايك الى بهتى كو بانا پرتا ب جو بغير كى علت ك خود الجي ذات به ممكن بالذات به اس كي ذات من كوئي تغير بوتا ب ند جريل، عقل مطلق، فير خالف اور فكر تام ب خودى عالم، فودى معلوم جي، جو فير و جمال كو محبوب ركمتى ب اس كي ذات كي وجود و ركوئي ديل فين الله كي ماسكي كوئك و و و حيال كو محبوب ركمتى ب اس ذات كي وجود و حقيقت بين لائي جاسكي الدول و جت ب وجود و حقيقت اس كي اغدر ايك بوح بين كوئك وه واحد ب اگر دو ازلى اور مطلق اس كي اغدر ايك بوح بين كوئك وه واحد ب اگر دو ازلى اور مطلق خين بو تي بودي بين سي كوئك به واحد موان واحد موان واحد موان الله عن كوئك به واحد موان واحد

اس اول، واحد، حقق وجود کو ہم اللہ کہتے ہیں چونک اس کی ذات میں سب چزیں اس طرح ایک ہوگئ ہیں کہ ان میں جس کل کا فرق میں اس لیے اس کی کوئی تحریف ممکن نہیں ہو گئی، جہم انبان اس کی طرف ان ناموں کو منسوب کرتا ہے جو زندگی میں سب سے بہتر اور برتر القدار کو ظاہر کرتے ہیں۔ بعض اسا میں ذات کی طرف منسوب ہیں اور بعض ذات کا طلقہ کا کتا ہے فاہر کرتے ہیں، محر ان سے وحد ت ذات میں کوئی ظل مہیں پڑتا، ان سب کو محض استعادات یا تا تمام تیا سات مجمتا ہو ایت اللہ سے جو دوشن ترین نور کے مطلم میں ہوتی ہے، ہم میں اس کے دیکھنے کی تاب نہیں۔

فدا کا عرفان بمیں خود اس کی ذات پر خور کرنے ہے اتی اسانی کے ساتھ ماصل نہیں ہوسکا بقتا کہ ان اشیا پر فکر کرنے ہے جو اس سے صادر ہوتی ہیں۔ کل کا کات کا وجود خدا ہی کی ذات واحد ہے۔ حفیق کا سرچشہ کوئی ایا اراوہ نہیں جو قدرت مطلقہ کا حال ہو بکہ وہ علم ہے جو خدا بحثیت واجب الوجود رکھتا ہے۔ اس کے پاس ازل ہے اشیا کے نمونے یا صور تھی موجود ہیں (ان کو صوفیا ہمیان تا بند کہتے ہیں)۔ اس کی ذات ہے اس کی شعبہ پیدا ہوتی ہے جو فلک ثانی یا بعقل اول کہائی ہے۔ اس کی اس عقل ہے ایک دوسرے کے واسطے ہے آخمہ عقول پیدا ہوتی ہیں جو اپنی جن میں یک و کائل ہیں۔ وہی اجرام عادیہ کی خاتی ہیں جو اپنی جن میں یک و کائل ہیں۔ وہی اجرام عادیہ کی خاتی ہیں جو اپنی علیہ یک کافل ہیں۔

یہ نو محول جو طالک آسانی کہاتی ہیں ال کر درجہ فادیہ کی سحوین کرتی ہیں۔ تیسرے درجہ پر محص فعال ہے جو انسانیت میں موجود ہے (مینی افراد انسانیہ کی محل فعال) جو 'روح اقدی' کہلاتی ہے اور بھی آسان اور زمین میں تعلقات قائم کرتی ہے۔

چوتے ورجہ میں نئس انسانی ہے۔ مثل و نئس وولوں خالص وصدت کی حالت میں باتی جیس رہے بلکہ بنی لوع انسان کے تعدو کے ساتھ ان میں بھی تعدد پیدا ہوجاتا ہے۔ پانچویں اور چھنے ورجہ میں صورت و مادہ میں۔ یہاں رومانی ورجات کا اختیام ہوجاتا ہے۔

اول تین مدارج، خدا، محقول افلاک اور محل فعال غیر مجسم اور بذاتبا رومانی مین لین آخری تین مین نفس، مورت اور ماده کو غیر جسمانی میں تاہم ان کو جمم انسانی سے ایک محونہ تعلق ہے۔

روحانی ستیوں کی طرح جسانی اشیا کے چھ در بے ہیں:

(1) جہام ساوی، (2) اجبام انسانی، (3) اجبام حیوانی، (4) اجبام باتی،

(5) جہام معدند اور (6 عماصر۔ لیکن سے سب ظاہری چیزیں ہیں۔ نفس سفنون تو فلاطونی فلف پر بخی ہے۔ کا کات کی آفرینش یا صدور کو ایک تقدیم معل کے عمل کی جیست ہے و کھلایا کیا ہے۔ عمل اول جب اپنی فاتی کا تصور کرتی ہے تو افلاک کی معل عالی پیدا ہوتی ہے لیکن جب معل اول اپنی ذات کا تصور کرتی ہے تو افلاک کی معل عالی ہیدا ہوتی ہے ایون اس سے اجبام اول یعنی اس سے اور اس سے اجبام اول یعنی اس سے اور اس سے اجبام اول یعنی اس سے اور اس طرح بے سلم سب سے لین کو کی کلک کئی بہتا ہوتے ہیں اور اس طرح بے سلم سب سے نیس کے فلک کئی بہتا ہے۔

ب افلاک ل کر ایک سلسلہ بناتے ہیں جو کہیں سے نمیں ٹوٹا کو تک تمام موجودات میں ایک وصدت ہے۔ کا کتات ند مرف ذات الی کی وصدت کی نقل ہے بلکہ اس کی خوشنا ترتیب میں عدل الی کی جھلک نظر آتی ہے نیز کا کتات کا منطق نظام ایک اظافی نظام بھی ہے۔

امام فزال اس بر تخید کرتے ہوئے کہتے ہیں ایہ درامل باغوں کا علم الامنام ب جس کا نام انحوں نے فلفد اور البیات رکھ دیا اور لوگوں نے اس پر مجیدگ سے فور و گلر اور مباحثہ شروع کردیا۔

فائتین، پیر فرانسوا لیونارو Fontain, Pierre Francois فائتین، پیر فرانسوالیونارو Leonard نائدانی بابر معدی : فائدانی بابر فن سیر باب، دادا سب بی اس فن کے اساد تھے۔ یہ پُدین کا فاص

اہر تغیر تھا اور اپنے ماتھی پرسے کے ماتھ مل کر امپاز اسٹائل کا بائی۔
اس نے ایتدائی تعلیم ویرس میں حاصل کی اور 1786 سے 1790 تک روم
میں فن سیکھتا رہا۔ اس کے ایک سال بعد پرسے بھی اس کے ساتھ شریک
ہو کیا اور دونوں 1814 تک ساتھ رہے۔ ان کے تزین اسٹائل کا بہترین
مونہ مال مائی زوں میں ملتا ہے۔ جہاں 1802 سے انحوں نے ٹولین ک
دو بوسے کا کمرہ کمل کیا۔ انحوں نے شائ کل لو کو شال کی جانب وسعت
مونے کا کمرہ کمل کیا۔ انحوں نے شائ کل لو کو شال کی جانب وسعت
دی اور مشہور کمان آرک دو کاروسل کی تھیر (1807-1800) میں پورا حصہ
لیا۔ ویرس کی شاہ راہ ربولی اور دافین چرک ویرس کا فوارہ دونوں ان بی ک
کارنامے ہیں۔ اس کے علاوہ بلو ورسائی اور دوسرے کی محلوں اور ان ک
باغات کی مرصت اور سے مرے سے تزئین و سجاوٹ ان بی کے کارنامے
ہیں۔ ای طرح شائی محل لوگ سجاوٹ میں بھی ان کا ہاتھ ہے۔

ان دولوں کا اثر سارے ہوروپ میں کھیل کیا تھا خاص طور پر فن تقیر پر ان کی گئی کماہوں کی وجہ سے فائٹین نے الگ اپنے طور پر جو کام کیے ان میں شاہی کل (1814-31) اور 'بو ٹیل وہو' کی تقیر اور پان لواز کی فکتہ عمارت کو نئ شکل دینے کا کام شامل ہے۔

فرانسيسى فن تعمير: فرائس مي قديم عيمائى كيساؤل كى عارتى پانچى مىدى عيوى سے لمتى بين مارمائى كاكليما اور ميا وغيرو كى علمه كمراى دورك بين ان كاطرز تعير الى اور بحيرة روم كے علاقوں ك دوسرے كليماؤں سے بچھ مختلف نہيں ہے۔

فن تقیر کا روی دور دسوی صدی عیسوی سے شروع ہوتا ہے۔

گیارہوی اور بارہوی صدی عی جو کلیسا ہے ان عی صلیب نما کر ہے کا

عرضی حصد، بغلی راستوں کے ساتھ اور وہ مقابلتا او نچائی پر ہوتے ہیں۔

اس کے علاوہ اس عی گیلریاں، تہد خانے اور سر تھی بی ہوتی تھیں۔
خانے اور سر تھی پھر کی بنائی جاتی تھیں اور چھیں لکڑی کی ہوتی تھیں۔
اس دور کے مشہور کلیسا سان آخیان او سان تریخے ہیں۔ فرانس عمل کو تھک فن تھیر کی ابتدا تقریباً 1140 سے ہوتی ہے۔ سب سے پہلے یو فن تھیر بینٹ ویش استعال کی مجی ہیں۔ ان دولوں عی دو دو جنارے ہیں۔ بینٹ ویش کی کمار کی استعال کی مجی ہیں۔ ان دولوں عی دو دو جنارے ہیں۔ بینٹ ویش عیں۔ میٹ کو تھی۔ سیات کی بین کی بین کی ہیں۔

ابتدائی کو تھک دور کے کلیسا سینس، فادکن اور ویرس وغیرہ علی ایس۔ یہ سب بارہوی مدی میں مدی سے ویرس وغیرہ علی مدی میں میں میں اور تیر ہویں صدی میں فرانس علی ہے شار کلیسا تھیر ہوئے۔ چودہویں صدی کے بوے ھے میں تھیری سر کرمیاں بہت کم رہیں۔

1200 عیسوی تک تلعوں کی حمیر میں کائی ترتی ہو چکی ختی۔ تلعوں کے اندر کی عمارتوں کی حفاظت کے لیے اکثر دوہری فعیلیں بنائی چاتمیں جن پر جگہ جگہ برخ بینے ہوتے۔ پندرہویں صدی تک تلعوں کی حمیر کم ہونے کلی اور جاگیردار وسیع علاقوں میں کو فعیاں عمیر کرتے گئے۔ شیروں میں موامی اور نجی عارتی جنے لکیں۔ موامی عمارتوں میں روئن کی عدالتوں کی عمارت (1509-1499) مشہور ہے۔

ناۃ ٹانہ کا دور فرالس میں دوسرے مکوں سے پہلے آیا لیکن اس کی رفتار ست ربی۔ عارتوں کی سوادث کے لیے ماسر کا استعال سولبوس مدی سے شروع ہول فرانسوا اول کا سب سے بوا اور مشہور قصر فان تین بلو 1528 میں تقمیر ہوا تھا۔ اس کی اندرونی حادث میں میز ازم (Mannerism) کو بڑے پانے پر استعال کیا گیا ہے۔ یہ اٹلی سے واقل ہوا تھا۔ سولیویں صدی کے وسط تک فرانس کے آرث اور فن تقیر میں خود اس كا ابنا نشاة ادي كا اساكل ترتى يا جا تفاد جس كى مجمد افي خصوصيات تھیں۔ اس عبد کے تقیر کاروں میں سب سے مشہور لسکوٹ تھا جس نے 1546 شی لو (Louvre) کی تقییر شروع کردی تھی۔ ولورم دوسرا برا ماہر تھا۔ اس نے گئید کو رواج دیا وہ مجی بوا وین معمار تھا۔ اس کا ہم یلہ بلان تھا جس نے مارتوں میں بوے بوے ستون استعال کیے اور اس نے فرائس کے نن تغیر کو کانی متاثر کیا۔ سولیوس میدی میں نہ ہی جنگوں کا سلسلہ على يواد اس ليے تعيري كام كم بوار بنرى جارم كے دور مي مالات كي بہتر ہوئے تو اس نے مملوں کی تقیر سے بث کر شمروں کی تقیر اور منصوب بندی کی طرف توجہ کی اور چوک تقیر کروائے۔ باس ووساج آج مجی ای طرح یاتی ہے۔

لوئی چہاردہم کے زمانے میں فرانسوا شمار نے کا یکی اسائل کو معبول بنایا جو افدادی مدی کے بعد تک معبول رہا۔ لوئی چہاردہم نے 1665 میں اٹلی کے معبور مجمد ساز و ماہر فن تعیر بر بخی کو روم سے وی س بلولیا ٹاکہ لو کا محل کمل کیا جاسکے لیکن برخی کے بنائے ہوئے بروک اسائل کے معسوبے کو لوئی نے پہند ہیں کیا۔ اس کی جگہ اس نے فرانسی

فظار پیرول کے معوب کو پند کیا جس میں زیادہ نزاکت محی۔ ستون پتے، نازک اور فوبسورت نے اور وہ بالکل فراضین طرز میں تھا۔

لوئی کے آخری دور کا شائ باہر تغیر ہاردوئن خبار تھا۔ وہ اتا قابل اور ذہین تو نہیں تھا لیکن اس میں عظیم کی بوی ملاحیت تھی۔ چنانچہ ورسائی کے محل کی توسیع و جھیل کا کام ای نے کروایا۔ محل کے اندر کی جواب ای کی کی ہوئی ہے۔ اس کے طادہ اس نے کی اور مشہور محارتوں کی تھیر میں حصہ لیا۔ خبار کے دفتر ہی میں ایک اور باہر تقمیر بیرلے پوتر نے روکوکو اسائل کی مجمع دیا۔ یہ ایک طرح سے اندرونی جادت کا اسائل کے بیا ہو کہ ایک طرح سے اندرونی جادت کا اسائل اور ان محد کیا ہو ہوں اور انھادویں صدی کے اور ان کی خوبصورتی پر زور دیا جاتا ہے۔ سر ہویں اور انھادویں صدی کے فرانی میں نویس فن تھیر کی یہی دی خصوصیت ہے۔

وسط اففاروی صدی سے قرائی نے کلاسکیت کو پوری طرق اختیار کرلیا اور اس ذائے میں بے شار عمار تمی خاص طور پر ہو ئی، اس اسائل میں بنائے گئے۔ انیسوی صدی عیسوی میں کلایک اور کو تھک اسائل میں بنا میں خت مقابلہ چال رہا۔ لوئی ہفتم کا کلیسا (1816-1816) کلایکی اسائل میں بنا تفایکن 1839 میں جب اس میں وسعت دی گئی تو بید کو تھک اسائل میں تھی۔

لوب اور فولاد کے استعال میں فرانس اول رہا ہے جس کی مدو کے اس نے ایفل عاور (Liffel Tower) تھیر کیا لیکن اس میدان میں برطانی اور امریکا سبتت لے گئے۔ فرانس نے کوئی دوسرا قابل قدر کارمامہ انجام فیس دیا۔ البتہ 1900 ہے جدید آرٹ کا دور شروع ہوا۔ ممار، چیرے اور گارنے نے اور مجر کاربوزئے، لماے، ڈال پروے (Jean فین تقییر میں سے نے تجربوں کا سلسلہ شروع کیا اور بین الاقوای شہرے عاصل کی۔

قرائد، سنگمنڈ (Freud, Sigmund, 1856-1939) کا بانی ہے، 6 ک سنگر فرائد جو کہ تحلیل نعنی (Psycho-analysis) کا بانی ہے، 6 ک 1856 کو فرائل برگ (Freiberg) کے موراویا (Moravia) (جو اب چکوسلوواکیہ میں ہے) میں ایک یبودی گھرانے میں پیدا ہوا۔ جب اس کی عمر تقریباً چار سال محمی اس وقت اس کا خاندان ویجنا (Vienna) خطن ہوگیا جہاں وہ بیاس سال کی عمر تک رہا۔ 1938 میں جب نازی جرش نے آسریا کا الحاق کر لیا تو فرائد لندن خطل ہوگیا جہاں 23 ستبر 1939 کو اس کا

1873 میں فرائڈ ویمینا (Vienna) بیندر ٹی میں وافل ہوا جہاں اس نے طب کی تعلیم حاصل کی۔ عصبیات (Neurology) پر اس نے خصوص توجہ دی اور کانی تحقیقات چیش کیس جن کی اشاعت 1885-86 میں خصوص توجہ دی اور کانی تحقیقات چیش کیس جن کی اشاعت 1885-86 میں وانوں سے کانی متاثر تما اس کے ساتھ ساتھ اس کو تاریخ، تمدن اور فلند سے بھی کانی وکچی تھی۔ جان اسٹوارٹ ٹل (John Stuart Mill) کلیات سے بھی کانی وکچی تھی۔ جان اسٹوارٹ ٹل (Collected Works) کلیات میں فرائد نے کیمیا میں وکچی کی محمر بعد میں اس نے جموس کیا کہ اس طرف اس کا فطری رجمان نہیں ہے۔ اس لیے اس نے عضویات طرف اس کا فطری رجمان نہیں ہے۔ اس لیے اس نے عضویات کیا کہ اس فرائد شرح کا البدان (Anatomy) میں وکچی گئی شروع کی اور اس میں بہت کچی مدیر اشاف قبلی کے۔

مے. ایم. شارکو (J.M.Charcot) کے تحت 1885 میں فرائذ نے پیرس میں تعلیم حاصل کی متی۔ جوزف برائیر (Josef Breuer) جو کہ عمر میں فرائڈ سے کھ بوا تھا اسے وقت کا بوا طبیب اور مفکر تھا۔ ان وونوں کے زیر اثر اس نے عضویات (Neurology) کے نفسیاتی میلو یر توجہ مرکوز کی اور اختیاق الرحم (Hysteria) کے وجوبات اور اس کے نفسیاتی علاج کی طرف توجہ ک۔ بعد میں فرائڈ نے برائیر (Breuer) کے بیٹاطی یا تو می طریقه علاج (Hypnosis) سے اختلاف کیا اور اے ترک کروہا کیو تک اس کے خیال میں اس طریقہ پر کمل محروسہ نیس کیا جاسکا تھا۔ اس نے نفسائی طریقہ علاج آزاوانہ ایماف (Free Association) کے ذریعہ اینے م یسوں کا علاج کیا اور یکی طریقہ آمے چل کر تخلیل نعمی (Neurosis) کے تام سے موسوم مولد عمی امراض (Psycho-analysis) اور وہم مسلط (Obsessions) کے علاج میں تحلیل نعمی کے طریقہ کو بهت زیاده کامیانی مولی ابتدا می تحلیل ننسی کا طریقه صرف عمی اور نفیاتی علاج میں می استعال ہوتا رہا محر بعد میں اس کے درجید انسانی ذہن ک ترکیب اور نشوونما بر بھی روشی بڑی اور بعد میں یہ نفس انسانی کے ایک نظرمه كا ماني موار

جنی جلّت (Sexual Instinct) کے بارے میں فرائڈ کا نظریہ بہت زیادہ اہم ہے۔ اس کی رائے میں جنس جلت ابتدائے طفولیت سے عل کام کرنے گلتی ہے۔

عام خیال یہ ہے کہ جنسی جلت ہوغ کے زمانے میں عل کام

کرنے گئی ہے۔ فراکڈ کا خیال اس کے باکل بر عمس ہے۔ فراکڈ کے خیال میں بنی جبلت ابتدائے حیات علی ہے کار فرما ہو جاتی ہے کر اس ک تکمین مختلف زبانوں میں مختلف زرائع ہے ہوتی ہے۔ جنی جبلت میں جو بنی قوت کام کرتی ہے اس کا نام فراکڈ نے Libido دیا ہے۔ زعدگ کے ابتدائی دور میں Libido کی اشتعال انگیزی منی، ہونؤں اور جم کے مقدی حصوں (Amus Parts) میں پیدا ہوتی رہتی ہے اور بلوغ میں عضو تناسل کے ذریعہ اس کی تسکین ہوتی ہے۔ ابتدائے طفولیت میں جنسی جنسی جنس خیال کے ذریعہ اس کی تسکین ہوتی ہے۔ ابتدائے طفولیت میں جنسی جنسی خطل کے ذریعہ اس کی تسکین ہوتی ہے۔ بینی جنسی جنسی خطل کے زبانے کو فراکڈ Latency Period کہتا ہے۔ یہ تعطل کا زبانہ بلوغ برخ ہوتا ہے۔

ابتدائے طفولیت ہیں بچ کا ماں باپ سے تعلق انتہائی جذبائی مدبائی جذبائی مرابات ہوتا ہے۔ بچ ماں پر مالکانہ حق جبناتا ہے اور اس کو اپنی ذات اور خروریات کے لیے مختص کرنا چاہتا ہے۔ باپ سے اس کا تعلق وہ کونہ ہوتا ہے۔ باپ کو یہ نظر اسخسان بھی دیکتا ہے اور اس کو چاہتا بھی ہے اور دوسری طرف باپ سے رشک و صد بھی محسوس کرتا ہے کوئلہ وہ ماں کے تعلق سے رقابت رکھتا ہے۔ اس رقابت کو فرائڈ نے ایم یمیں الجمن یا کرہ (Occlipus کہا ہے۔ اس رقابت کو فرائڈ نے ایم یمیں الجمن یا کرہ Complex) کہا ہے۔ ای طرح لاکی کا تعلق ماں اور باپ سے محتق ہوتا ہوتا ہے۔ باپ سے جذبہ محبت اور مال سے رشک و رقابت۔ فرائڈ اے الکشرہ الجمن یا کرہ (Electra Complex) کہتا ہے۔

بنسی جبلت کو شعوری شخصیت ایغو (Ego) کی مخالفت کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ جو خواہشات شعوری نصب العین کے طاف پڑتی ہیں ان کی روک تھام ہوتی ہے جو کہ مملی احتساب (Censorship) کہلاتا ہے۔ مگر جنسی اور دوسری منبط کردہ خواہشات بھی بہت طاقتور ہوتی ہیں اور دہ اپنے اظہار کے دوسرے طریقے اختیار کرتی ہیں اور منبط کردہ خواہشات کچھ اس طرح تحفیٰ ماصل کرتی ہیں کہ شعور کو ان کا پہ نہیں چاک فرائذ نے ان طریقوں پر روشنی ڈائل ہے جن سے جنسی خواہشات کی اصلیت، شعور سے مخریقوں پر روشنی ڈائل ہے جن سے جنسی خواہشات کی اصلیت، شعور سے مجمعی رہتی ہے اور مختلف علامتیت (Symbolism) کے ذریعہ گھاہر ہوتی ہے۔

فرائد کے نظریہ خواب کا اہم رکن یہ ہے کہ خواب منبط کردہ خواب منبط کردہ خوابشات کی تحقٰی کا وسیلہ ہے۔ محر اس طریقہ سے کہ شعور کو ان کی حقیقت کا علم نہ ہوئے پائے۔ خواب میں انتقال تاثر (Displacement of محقیقت کا علم نہ ہوئے پائے۔ خواب میں انتقال تاثر Effect) جمی ہوتا ہے لیمنی اصل اور اہم مواجہ (آمنا سامنا) جن کا علامتوں

ے ذریعہ اظہار ہوتا ہے وہ خواب ٹس کم اہم معلوم ہوتے ہیں اور کم اہم مواد اہم معلوم ہوتا ہے۔

فرائذ نے انسانی طخمیت کے عواصر کو تمن مختف حسوں بلی استم کیا ہے۔ ذہن کا ابتدائی حصہ جو فیر صحفی ہوتا ہے۔ اس لیے اس کا بام اس نے افر (ld) پ اہم اس نے افر (ld) ویا ہے۔ شعور کے ارتقاء کے ساتھ ساتھ اؤ (ld) پ ذہن کے ایک اور جے کا اضافہ ہوتا ہے جو شعور ذات رکھتا ہے اس کو آتا یا اینو (Ego) کا نام دیا ہے۔ رفت رفت بچہ جب بال پاپ اور سان کے اظائی اصول ماصل کر تا ہے تو یہ اصول ایک تیمرے حصہ ذہن کی تھکیل کرتے ہیں چونکہ یہ اؤ (ld) اور آتا یا اینو (Ego) دونوں پر تھم چلاتا ہے اس لیے اس کو فرائد شیر اینو (ld) اور آتا یا اینو (Super Ego) یون کر تھی فرائد شیر اینو کہتا ہے۔

فردوس: ويكمي جند

فرضت : و يكي طائله

فرضیہ (Hypothesis): موری منطق میں اس سے مراد شرطیہ تفنیہ کا جرد مقدم ہے جس کے فرض کرنے سے موٹریا عال منتج ہوتا ہے۔ اکثر اس لفظ کا استعال ایسے مفروضہ کے لیے ہوتا ہے جو ایک عموی اصول کے تحت ہوتا ہے لیکن اس کا اہم استعال استوائی منطق یا سائنی منہا مات میں ہوتا ہے جہاں بعض ہائن کی توضیح کے لیے ایک فریند تنلیم کرے كى حقيقت كى حاش كے ليے ايك لائح تفيش بايا جاتا ہے جس كى بعد میں مزید اور ممل شیاد توں اور وقوعات کی روشنی میں تصدیق کی حاتی ہے با برخلاف شہاوت کی صورت میں اے ترک کیا جاتا ہے۔ یہ فرہیہ ایک مشروط و عارضی عقیده کی صورت می تنایم کیا جاتا ہے کیونکد کسی واقعہ یا مظہر اور اس کے اساب کے متعلق اکثر جارے پاس ابتدا میں کوئی بھٹنی علم با فبوت خیں ہوتا اور تاوقتیکہ اس کی تقیدات موجودہ سائنی قوائین با اصول اور مزید واقعات کی مدد سے نہ کی جانکے اس کو ایک ممکن یا اغلب توضی ہے زیادہ سمجینا سائنی استدلال کے منانی ہوگا۔ محر اس کی ضرورت اس لیے ہوتی ہے کہ حمی بھی وقوم یا مظیر کے اسہاب و علل کی عمل توضيح كے ليے جب تك مارے ياس كوئى محصوص اعدازہ يا مكن عل نہ ہو ہم آمے نہیں ہوں کتے۔ مرکی بھی فرضیہ کی تھیل قطع من مانی یا ب امولی طریقہ سے میں کی جاستی۔ جب ہم ایک مضوص و قوم یا ایک

فاص حتم کے وقوعات کی توضیح کے لیے کوئی فریفر بناتے ہیں تو اس کی چھر شراعک ہوتی ہیں۔ جو بھی فرضیہ ہم سلیمی اصولوں پر بخی ہوتی ہیں۔ جو بھی فرضیہ ہم سلیم کریں اس کے اور ان وقوعات کے درمیان جن کی توضیح مقسود ہے کوئی اہم فرسیت قربت ہو جس کی بنا پر ہم فرضیہ کو بر کل اور ممکن کہم سکیں۔ اس لیے اس کی تھیل پچھ اہم واقعات اور سائنسی اصول کی روشی میں می کی چائی واپنے۔ لبندا فرضیہ کی تھیل و تو ٹیش کے لیے جو شرائط اہم میں می کی چائی فرضیہ تنام متعلقہ واقعات نیز موجودہ سائنسی معلوات سے توافق رکھتا ہو، (2) ہر کل و قابل تبول ہو اور سیحی تقاضوں پر پورا احتیاری تقاضوں پر پورا کو فوظ رکھتے ہوئے اے مستبط کیا جاسکہ، (4) ایسا فرضیہ سلیم کرنا چاہیے کو فوظ رکھتے ہوئے اے مستبط کیا جاسکہ، (4) ایسا فرضیہ سلیم کرنا چاہیے ہو کیا ہو تھا ہوئے اے مستبط کیا جاسکہ، (4) ایسا فرضیہ سلیم کرنا چاہیے اور ایس میں تو یہ کوشش ہوئی چاہیے کہ کم از کم فرضے بنائے جائیں۔ فلف میں اس شرط کو قانون کفایت کہتے ہیں، (6) اگر شعود فرضے بنائے جائیں۔ فلف اور ان میں آپس میں عدم قوانی یا سختین ہو تو یہ بات واضی ہوجائے گ

قرف میاند یا توضی ہوتے ہیں۔ اول الذکر واقعات کا پیش اندازہ کر ح کرتے ہیں اور آخرالذکر علی نمبتوں کی تشریک جب کس فرضید کی تو یُش مشاہدات و اختیار کی مدد سے کردی جاتی ہے تو سے فرضید ایک سائنسی صداقت با اصول بن جاتا ہے۔

قریدالدین سیخ شکرہ: برسیر بند وپاک کے مشہور ول اللہ جن کا شار موفیات اسلام کے چئیہ سلد کے مشائ عظام میں بوتا ہے۔ آپ کا نام مسعود بن سلیمان بن شیب تھا۔ پیدائش (66ھ (1173) اور وفات مسعود بن سلیمان بن شیب تھا۔ پیدائش اور وفات دونوں پر کائی اختلافات ہیں۔ آپ کا سلما نب حضرت عمر فاروق ہے مانا ہے۔ آپ کا والد شہاب الدین فوری کے دور میں کابل سے آئے تھے اور تھور (پنجاب) کے قاضی مقرر ہوئے تھے۔ آپ ملکان کے قریب کھوتی وال میں پیدا ہوئے۔ وہیں ابتدائی تعلیم حاصل کی۔ تعلیم کے لیے پچو عرصہ میں پیدا ہوئے۔ وہیں ابتدائی تعلیم حاصل کی۔ تعلیم کے لیے پچو عرصہ اور المح بغداد، بخارا اور ایران کے کئی شہروں کی بیادت کی اور اسے فہد کے بدر ہوی یا افعادویں سال میں خواجہ قطب الدین بختیار کاکی کے باتھ پر بیعت کرکے سلماء چئیتے میں داخل ہوگئے۔

فكر موجود تحى-

آپ کا انتقال پاک پان میں ہوا، جس تجرے میں آپ رہے تھے وہی دفن ہوئے۔ آپ کا مقرہ مرتبی خلائی ہے اور سالانہ عرس کے موقع کی جو پانچ محرم کو ہوتا ہے، ہزاروں آدئی جمع ہوتے ہیں جو ایک دروازے سے گزر کر عوار تک جمیعے میں اپنی سعادت کھتے ہیں۔ اس دروازہ کا نام بہتی دروازہ ہے۔

آپ کے پانچ فرزند تھ، فی نصیرالدین، فی شہاب الدین سلیان، فی فراندین سلیان، فی نقام الدین، فی بیتوب مجدوب۔

مشہور میاح ابن بطوط نے اپنے سرنام میں پاک پٹن میں حضرت فریدالدین من شکر کے مزار پر اپنی حاضری کا ذکر کیا ہے۔ اس زماند میں مزار کے جارہ الدین تھے۔

حضرت فرید سمج شکر نے اسلام کی اشاعت میں بری کامیالی ماصل کی۔ بخاب کے کئی برے برے قبیلہ آپ کے ہاتھ پر ایمان لائے۔
سیال راجوت اور وفو وفیرہ تبائل آپ بی کی تبلغ و دعوت سے صلتہ اسلام میں وافل ہوئے۔ آپ روحانیت، معرفت، طریقت و هیقت کے بلند متام پر فائز تھے اور تعموف کے سلسلۃ چشتیہ کی تجدید و ترویج میں آپ نے جو کردار اوا کیا ہے اس کے لیے الحمیں برصفیر میں سلسلہ کا آدم نانی کہا جاتا ہے۔

قریدرک ولیم جوسف والن شکگ (Leonberg): شکگ (Leonberg) یم پیدا ورثم برگ (Leonberg) یم پیدا ورثم برگ (Wurttemberg) یم پیدا ہوا تھا۔ ابتدائی و فائوی تعلیم اس نے ب بن باس (Bebunhausen) کے ایک خانفات اسکول میں حاصل کی۔ 1790 سے 1792 تک ثو بجن اکس خانفاتی اسکول میں حاصل کی۔ 1790 سے 1792 تک ثو بجن بیگل اور بولڈرلن سے مجرے دوستانہ مراسم پیدا کرلیے جو بعد میں بیاتر تیب فلفہ اور شامری کے میدائوں میں نمایاں مقام کے حال ہوئے۔ بیووزا، کاف فائر قرائسی انتظاب کے پہوش حائی تھے اور فلفہ، بالخدوس اسپوزا، کاف اور فطفے کے تصورات و خیالات پر مجل مرکزی سے بحث کیا کرتے تھے۔ حصول تعلیم کے بعد شکک کی مالوں تک ایک حائی مرتب خاندان کے بچوں کا معلم رہا۔ 1798 میں فلفہ کا معلم مراہ 1798 میں فلفہ کا معلم مراہ 1798 میں وہ مورد و معروف فلفی فیض اس کا ماتھی

1235 من وه اين مرشد مخ قلب الدين بختيار كاك كي وفات کی خر س کر دلی پہنے اور وہاں شخ کی وصیت کے مطابق قاضی حیدالدین ناکور کے باتھوں فیخ کا خرقہ، عصا اور چولی تطین حاصل کیں اور ان کے جائشین ہے۔ اس کے بعد وہ پہلے وطن کموتی وال مجے۔ لاہور اور ملکان د فيره كاسنر كيا اور رشد و بدايت، تبليخ اور اشاعت اسلام كے ليے دريائے على كارے ايك مقام اجود من عن قيام كيا۔ يى اجود من اب ياك ین کے نام سے مشہور ہے۔ یہاں آپ نے ایک خانقاہ کی بمیاد والی اور تعلیم و تبلغ میں مصروف ہوکر افری عمر کے ہیں، چھیں سال وہی بسر کے۔ وہی عقیدت مندوں کا ایک بہت بڑا ملتہ ان کے اطراف قائم جو گیا۔ سلطان ناسر الدین اور اس کے سید سالار الغ خال جو بعد میں غیاث الدین بلبن کے نام سے بادشاہ بنا، ان کے یہاں عاضر ہوتے اور انھیں رویہ پید اور جار گاؤں کی جاگیر نذر کی۔ انھوں نے روپیہ پید فریوں من بان ویا اور جاکیر لینے ے الکار کردیا۔ دونوں ان کے مرید ہوگئے۔ ایک روایت یہ ہے کہ انموں نے الغ بیک کی بٹی سے شادی مجی ک۔ آپ ك انقال ك بعد غياث الدين بلبن في حضرت خواجه نظام الدين اولياكي محرانی میں آپ کا مقبرہ تعمیر کرایا۔ حضرت نظام الدین اولیا کی روایت کے مطابق آپ کی تاریخ وفات یا فج محرم 664 ھ ہے۔

شخ کا زیادہ تر وقت عبادت، مجابہ کا نس، استفراق اور مریدوں کا روحانی تربیت میں گزر تا تھا۔ ان کی شہرت نہ صرف سارے ہندوستان میں کھیل چکی تھی۔ انموں نے کھیل چکی تھی بلکہ ابن بلوط کے مطابق باہر کک جا پیچی تھی۔ انموں نے اپنی کوئی تھی الدین بختیار کاک کے لخو طات و ارشاوات مرتب کیے۔ ان کے اپنے لمغو طات ان ک طلخہ اور جاشیں خواجہ نظام الدین اولیا نے جمع کے جو بعد میں "راحد التلوب" کے نام سے شائع ہوئے۔ آپ کو شکر کا ب حد شوق تھا اور آپ کی کرامات آئ تک مشہور ہیں۔ اللہ سی تح شکر کے بارے میں کی روایات مشہور ہیں۔ اللہ عج ہی ہوداگر اونوں پر شکر الادے جارب شے۔ روایات مشہور ہیں۔ ایک وجہ سمیہ ہے کہ آپ کو شکر بہت پند تھی۔ آپ نے پوچھا کہ اونوں پر کیا ہے؟ سوداگروں نے طاری کہ دیا گئی کر معلوم ہوا کہ بوریوں میں واقی نمک ہے۔ انموں نے اللے پائل کہ کار معلوم ہوا کہ بوریوں میں واقی نمک ہے۔ انموں نے اللے پائل کی کار ماکن کر دیا ہوریوں میں واقی نمک ہے۔ انموں نے اللے پائل

مر بوط بیں، لیکن ایک دوسرے سے واضح طور پر جدا بھی بیں۔ چنانچ شکک پر اکثر تعداد و تفاقف یا عدم مطابقت کا الزام بھی عائد کیا جاتا ہے۔

اپی قسفیانہ گر کے پہلے مرصلہ میں شانک رفتہ رفتہ فضے کی مولموقی مثالیت ہے آزاد و علاصدہ ہوکر خود اپنہ ایک غیر پابند نظف نظر کی ترجب و تھیل میں معروف نظر آئ ہے۔ اس دور کی تصانیف میں وہ ان کو انسائی علم کے اندر اعلیٰ، غیر مشروط یا تطعی عضر کی جیست ہے سلیم کرتا ہے۔ اس دور کی تحلیقات میں اسلوب اور طرز بیان کے علاوہ کوئی چن طبح زاد فہیں ہے۔ ہیرکیف، شانگ کا اسلوب اپی فصاحت کی وجہ ہے، جذباتی تاکید و شدت کے این اظہار کے باعث اور اسطلامی لفائی سے بندی آئی آزادی کی بنا پر کائی ایم اور معنی نیز ہے۔ یہ ساری باتی روبانوی تحریک کے ساتھ اس کی نبت و رشبت کی اور جمالیات کی قدر و روبانوی تو کی اور جمالیات کی قدر و ایست کے ساتھ اس کی نبت و رشبت کی اور جمالیات کی قدر و ایست کے سلیلہ میں اس کی ہے حل فاشفانہ تاکید کی فادی کرتی ہیں۔

فلف فطرت ہے عمارت ثانگ کی آئر کا دوسرا مرصلہ اس کی فلفانہ کاوشوں کا مشہور ترین اور سے سے زیادہ فی اثر دور ہے۔ انا ک امال پر تقیر کردہ فضے کے تعور فطرت کے مقابلے میں شانگ اس امر من يقين ركمتا ہے كہ عالم فطرت بحى قطعى طور ير اتنا بى حقيق اور اتى بى امیت کا مال ہے جتنی الا کی ونیا ہے۔ در حقیقت، فطرت ایک ایے قدرتی عمل سے عبارت ب جو عقل و وائش سے بعربور سے اور خود شعوری ک ست میں گامزن ہے۔ اصل کے اعتبار سے شعور اور فطرت دونوں ایک اور لامحدود میں لیکن شعور اے آپ کو محدود کرلیتا ہے اور خود کو منای اور فطرت سے علامدہ محسوس کرتا ہے۔ انا کا جوبر اصلی روحیہ (Spirit) ے اور فطرت کا جوہر اصلی بادہ ے، لیکن بادہ کا جوہر اصلی توانائی یا قوت ے جوکہ محش اور دفع ہے عمارت ہے۔ قوت کے اندر شکنگ فطرت اور انا کے مشترکہ بناد کو مفر تعلیم کرنا ہے۔ کشش کی صورت میں یہ معروضی ہے، یہ نظرت ہے، یہ مارہ ہے، یہ موضوعی ہے، یہ انا ہے، یہ روحہ ہے۔ دوسرے الفاظ میں شانگ فطرت اور انا کے مامین کی حتم ک ھوے کو تعلیم نہیں کرتا ہے۔ اس کے زویک نظرت محبوس و مراً روحیہ (Visible Spirit) ہے اور روحیہ محسوس مرکی نظرت (Visible (Nature ہے۔ وہ کا کات کو ایک اٹوٹ ارتقائی عمل سے تعبیر کرتا ہے جس كا عظيم تر متعد شعور بالذات موجانا بيد انا (روحيد يا نفس انساني اور غيرانا (فطرت يا طبي اشياء) يعني موضوع اور معروض بابم ويكر ايك اور دوست بن گیا۔ 1802 اور 1803 کے دوران شانگ اور ایکل نے ل کر فلفہ کا ایک رسالہ مرجب کیا۔ اس وقت ایکل کو عام طور پر شانگ کا مقلد کا دیا ہوا تھا، اگرچہ عمر عمی ایکل شانگ سے پانچ سال برا تھا۔ 1803 سے 1806 کے دو درزبرگ (Wurzgerg) عمی نئی قائم کردہ بو نور رئی کے اندر فلفہ کا مدرس رہا۔ 1806 عمی اس کو سائنس اگادی کے ایک رکن اور مائنسی آرش اکادی کے معتد کی دیئیت سے میرنج بالا ایم اید بعد عمی دو سائنسی معروفیات کے باوجود وہ تعلیم و تدریس کے فرائش بھی انجام دیا رہا۔ دہ اسٹنگارٹ (Stuttgart) عمی اور 1820 سے خرائش بھی انجام دیا رہا۔ دہ اسٹنگارٹ (Erlangen) عمی این موسلے شائلہ شاہات سے لوگوں کو مستفید کرتا رہا۔ 1827 عمی دو اسٹنگ کی دو سائنسی میں دہ میرن کی نیار کو شال اور بران اکادی کا رکن مقرر ہوا۔ 1841 عمی دو پروشیا کا بربوی کو شلر اور بران اکادی کا رکن مقرر ہوا۔ 1841 عمی دو کرد بران بوادر کی کو شالوں کے بران بوادر اکھی پائی سالوں کے بران بوادر ان عمر عمی بادراگز (Badragaz) کے مقام پر اس کی موت رہے۔ 70 سال کی عمر عمی بادراگز (Badragaz) کے مقام پر اس کی موت رہے۔ 79 سال کی عمر عمی بادراگز (Badragaz) کے مقام پر اس کی موت رہے۔ 79 سال کی عمر عمی بادراگز (Badragaz) کے مقام پر اس کی موت ورش وقت سوئٹر لینڈ کا حصہ ہے۔

شنگ نے فضے کے ایک پیرو کی جیٹیت سے اپی قلسفیاند زندگی کا آغاز کیا تھا، لیکن جلد ہی اس نے محبوس کرایا کہ فضع کا فلند حد سے زیادہ موضو می ہے۔ فضع نے اپنے فلند کی عمارت کو اٹا (Ego) کی اساس پر آثام کیا ہے۔ اس کی نظر میں سارا کا سارا عالم فطرت فیر اٹا (Non- Ego) کے ساوی ہے۔ اس کی نظر میں سارا کا سارا عالم فطرت فیر اٹا سے مشروط و متنازم ہے۔ شابقگ اس نظریہ فطرت پر موضوعیت کا الزام عائد کرتے ہوئے فطرت کو این فلرت کو این فلرے کی شاب کا واجب مقام عطا کرنے کا خواہاں ہے۔ وہ رواؤیت کی شخصیات و نظریات سے کافی صد تک متاثر ہے۔ جر من رواؤی تحریک بھی اس کے فلند سے بے صد متاثر ہوئی ہے۔ اس کی باورائی مثالیت اس کے فلند سے بے صد متاثر ہوئی ہے۔ اس کی بارائی مثالیت ہے۔ اس کی باعثی سے۔ اس کی جاسکتی ہے۔ اس کی باعثی ہے۔ اس کی باعثی ہے۔ اس کی فلند ہےداگاند مرامل و منازل سے گزرا ہے۔

شانگ کی فلسفیانہ کمر کے قدر کجی ارتفاکو آسانی کے ساتھ چار مرطوں میں تشیم کیا جاسکتا ہے۔ موضوی مثالیت Subjective) اور منفی الطحہ المحلات، فلسفہ اٹھاد (Philosophy of Identity) اور منفی و ثبت کے تقابل کا فلسفہ یہ مراصل ایک دوسرے سے منطق طور پ

دوس سے متعلق ہیں۔ اناکا وجود فیرانا کے بغیر اور ندی فیر اناکا وجود اناک بغیر مکن ہے لیکن جے ہم شے مطلق کہتے ہیں وہ انا اور فیر انا سے باورا ہے۔ دوسر سے لفظوں ٹی انا اور فیر انا یا گر اور وجود، ایک اصول اولیہ سے بافرز ہیں اور یہ اصول اولیہ اگرچہ نہ تو انا ہے اور نہ فیرانا ہے، تاہم کی اصول اولیہ ان دونوں (انا اور فیرانا) کی علت اولی ہے۔ گویا شنگ کی شخص اولی ہے۔ گویا شنگ کی شخص ان کی روشتی میں وہ نئس اور فطر ت پر محیط کا کات کی ایک باورائی توضیح و توجید چیش کرتا ہے جس کی ارتفا میں ہے جس کے اندر نئس اور فطرت، افکار و وجود، نئس مطلق کے ارتفا میں مختف مرات و مدارج کی حیثیت رکھتے ہیں۔

شلنگ کان کے انقاد تعدیق (Critique of Judgement) ہے متاثر ہے، جس سے وہ عضوبہ کا تصور مستعار لیتا ہے جس کو وہ مجو کی اعتبار ے فطرت پر چیال کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ عضویہ ایک خود ترکیب کی حیثیت رکھتا ہے۔ یہ بیک وقت پیداواریت اور پیداوار وولوں سے عارت ہوتا ہے۔ اس کی نشوونما اور سافت سب عقلی طور پر قابل فہم میں اور یہ فرض کرلینا غلط ہے کہ عقلی طور پر قابل فہم صورتیں ایک اجنبی عقل اور دائش کے ذریعہ بے جان مادہ یر باہر سے عائد کی جاتی ہیں۔ بلد مارا یہ خال کرنا مناسب ہے کہ عقل تمام نامیاتی ستیوں میں اندر ے عمل کرتی ہے جو بات ایک عضور کی بابت صادق ہے وہی بات فطرت کی بابت مجی صادق ہے۔ شانگ غیر نامیاتی اور نامیاتی فطرت کو ایک سلسلہ وار اقطار میں مربوط و متحد کرتا ہے۔ غیرنامیاتی فطرت میں جو چر کیمیائی عمل، مثال کے طور پر حرارت یذری، کی عاتی ے، عمیاتی فطرت می وہ قوت تولید کی فکل میں ظاہر ہوتی ہے۔ برقیت اور عناطيسيت تامياتي فطرت مي اينا عاني جلد ايجانية (Irritability) اور زود حسیت (Sensibility) کی شکوں میں رکھتی ہیں۔اس کے نزدیک عضوات کے وظائف غیر نامیاتی فطرت کے ماحول کے بغیر ممکن نہیں ہیں اور یہ امکان اس وقت تک عمل میں نیس آسکا ہے جب تک کہ نامیاتی اور فیر ناماتی دونوں درجات فطرت ایک مشتر که بناد کے حال نہیں ہوں مے۔ اس طرح دو ساری کا نات کو ایک عضویہ تصور کرتا ہے جس پر ہمد سے ایک مشترک روح کا تبلد قائم ہے۔ شکک فطرت کا ایک وحدانی اور حرک نظم نظر پیش کرتا ہے۔ اس کے نزدیک ذہن اور بادہ میں یا مخصیت اور فطرت میں کوئی ھویت نہیں ہے۔ ایک داحد دانشمند اصول دونوں بر محیط و محتوى ہے۔

شکک کا قلف فطرت کانی اسیط و جامع ہے۔ یہ کوناکوں موضوعات و مضایمن سے بحث کرتا ہے جن میں علوم طبی، نظریہ علم، ارادہ اور مخیل، ارادہ اور ممالیات، تاریخ کی باویک، آرث اور ممالیات و فیمرہ فاص طور بر آتایل ذکر اور ایمیت کے حال ہیں۔

شلک ظف فطرت کو ماورائی مثالت (Transcendental (Idealism کے ماتھ مربوط قرار دیتا ہے۔ ایک طبقہ رویہ (Spirit) کو فطرت کا ایک وظیفہ یا فعل (Function) کردانتا ہے، اور دوسرا طبقہ فطرت کوروجیہ کا ایک و کمیف یا فعل خیال کرتا ہے لیکن یہ دونوں نظریات شلک کی نظر میں یک طرفہ ہیں۔ حقیق نظام نظر ان وونوں سے ماورا ہے۔ یہاں ے اس کی قلر کا تیرا مر ملہ شروع ہوتا ہے جو قلفہ اتحاد Philosophy of Identity) یر مشتل ہے۔ اپنی کر کے اس مرطد میں وہ اس خیال کا حال ہے کہ فلفہ فطرت اور فلفہ علم دونوں مل کر صرف اوحوری اور ناکمل مدانت کی تھیل کرتے ہی اور ان کو اس ذریعہ سے کمل کرنے کی ضرورت ہے جو فطرت اور علم کو ایک غیر متفرق یا بے تفریق اتحاد (Undifferntiated Identity) کے اثدر متحد کرتا ہے۔ حقیقت کی تخلیق عمل اور فطرت، موضوع اور معروض کے تصاد و تناقص پر مخصر نہیں ے، بلکہ تمام حقیقت کے اتحاد (Identity of all Reality) میں مضمر ہے جیا کہ یہ مطلق سے وجود میں آتی ہے۔ فطرت اور عقل کی مطلق امدیت، ان کے مشتر کہ، بے رمک، بے تعلق ماخذ، شعور و تعقل میں مضمر منہرتی ہے۔ یہ کمل شعور و تعقل واحد اور لامحدود ہے، نیز اشیا بالذات (Things in themselves) اور اشیا کے علم پر محیط و محتوی ہے۔ شعور و تعلق کے اندر نہ تو کوئی معروض ہوتا ہے اور نہ کوئی موضوع، نہ کوئی مکان ہوتا ہے اور نہ کوئی زمان۔ اس کا قانون اعلیٰ قانون احماد ہے جس كے رو ب الف بيشہ الف كے مترادف ہوتا سے اور جو تمام مكانى و زبانى فوظات کے باوجود دائماً مح واقع ہوتا ہے۔ اس کے اعدر موضوع اور معروض کی تغربق محض صوری اور اضافی حیثیت رکھتی ہے۔

اپی فاسفیانہ ککر کے آخری مرحلہ میں شانگ ایک ثبت فلف پیش کرنے کی کوشش کرتا ہے جوکہ انسانی تاریخ میں خاص طور سے اساطیر اور نداہب میں مضر ربانی قانون کے اظہار و انکشاف پر بن ہے۔ اساطیر اور نداہب کی بابت پہلے اس کا میلان خالفانہ تھا لیکن اس مرحلہ میں اس کا منی اور خالعی حتی اور خالعی حتی اور خالعی حتی اور خالعی حتی فلف شبت میلان کا حالی ہوجاتا ہے۔ انسان اور

كا كات كى بابت اين رجمان من وو مختى القتيار كرايتا ب- فطرت اور عقل کی مینیت می مغمر این یرائے مقیدہ وصدت الوجود سے وست بردار ہوجاتا ہے اور باورائی مثالیت کو رو کرویتا ہے، بلکہ سرے سے مثالیت کو اور قبل از تجرئی تصدیقات (A Priori Judgement) کو عی مسترد کردیتا ہے۔ شلک کا عبت فلف عقلی انتخراج (Rational Deduction) کے مقابلہ میں تجربیت (Empiricism) کو کم نقصان دہ تصور کرتا ہے۔ ابتدائی مراحل میں وه اليقورس (Epicurus) اور اسيوزاكا مداح تما، ليكن اب وه يرونسنت اور کیتمولک تظلید پیندی کا حامی اور سای قدامت بری کا علم بردار نظر ۱۲ ہے۔ چونکہ وہ تضادات کے ذریعہ تھر کے عمل کو جاری رکھتا ہے اس لیے ائی قر کے اس چرتے مرطلہ کو وہ مننی و شبت کے تقامل کا فلفہ ترار دیتا ے۔ یہ آخری مرحلہ بر کیف، این ماضی سے تعلق طور یر بے تعلق نہیں ب، بلکہ اس میلان کو تمو بھٹا ہے جو اس نے بہت پہلے 1795 میں ظاہر كي تح، جبد اس نے رقم كيا قا مر فلف كا اصلى اور س ے اہم وظيفہ وجود اور کا کات کے متلوں کا عل علاق کرنا ہے۔ ' چنانخ استے آخری مرطلہ گار میں جو کہ جزوی طور پر بیکل کے خلاف ایک شعوری روعمل بر مفتل ہے، شکک نے وجودیوں کے بعض مرکزی تصورات کی پیش تیای کی ہے۔ قالیًا ای بنا یر اس کی موخر تصانیف میں لوگوں کی دلچیں ون بدن

جدید وجودیوں کے ساتھ شنگ کی مماشت و مشابہت واقع نہیں ہے، بلکہ آبی یا اشاری ہے۔ لیکن یہ آبی و اشارہ تاکریہ ہے۔ وجودیوں کی طرح وہ اس امر پر زور دیتا ہے کہ فلفہ کو نہ صرف دنیا کی مائیت سے بلکہ اس کے وجود کی صورت مال سے بھی بحث کرتی چاہیے۔ کیر کیر کلاؤ، فلٹے، پاکڈیگر اور سارتر کی طرح شنگ نے بھی وجود کے نا آئال اظہار درد و کرب کو شامرانہ اور مابود الطبحیاتی انداز سے بیان کرنے کی کوشش کی ہے۔ آخر میں وجودی اضطراب کا اظہار بھی اس کے دور آخر کی تحریف کوشش کی ہے۔ آخر میں وجودی اضطراب کا اظہار بھی اس کے دور آخر کی تحریف کوشش کی ہے۔ شنگ کا فلفہ اس اضہار سے کائی انہیت کا جائل ہے۔ اس کی بیش کروہ امور و مسائل فلفہ و ادب کی دیا میں آئ بھی توجہ کے بیش کروہ امور و مسائل فلفہ و ادب کی دیا میں آئ بھی توجہ کے طالب ہیں۔

فریگا (Frege, 1848-1925) : نیڈرک لڈوگ کوشب فریکا جرمن باہر ریاضیات و منطق جینا پوغورٹی میں 1879 سے 1918 کک

ریافیات کا پروفیسر تھا۔ اسپنے ہم عصروں سے نظرانداز کیا جانے والا یا فلط
سمجھا جانے والا فریگا اب بیشتر عالم ک نظر میں انیسویں صدی کا عظیم ترین
منطق دال اور بول (نوشتہ لماحظہ سیجیے) کے بعد علامتی منطق کا دوسرا بائی
سمجھا جاتا ہے۔ محمر جہال بول نے منطق کو ریافیات ہے اخذ کرنے ک
کو حض کی، فریگا نے علم الحساب کو منطق سے متوزع بتایہ فریگا نے اپنے
تمام متعلقین سے زیادہ منطق کے مطالعہ میں صوری شدت اور انتخرائی
نظام کی ضرورت پر زور دیا۔ اس کی منطق تح بروں میں بہل بار تفدیاتی ادحسا
کا تصور جدید محل میں ظاہر ہوا اور اس کے ساتھ تفدیاتی تفایل اور کیت
نما (ان پر لو مخت طاحظہ بیجی) جیسے تصورات کی تخلیق ہوئی۔ اس نے تفایل
کی اینت کی وضاحت کی اور علامت کی نظم کی مدد سے انسانی نظر کو تمالی
کی اینت کی وضاحت کی اور علامت کی نظم کی مدد سے انسانی نظر کو تمالی
نے اپنی دوسری اہم کماب علم الحساب سے بنیادی اصول ( بہل جلد 1893 ،
دوسری جلد 1853 ) میں علم الحساب اور منطق کو مماش د کھایا۔ اس کے مطابق علم الحساب درامن کچھ منطق اصولوں اور تصوریت کی توسیع ہے۔
مطابق علم الحساب درامن کچھ منطق اصولوں اور تصوریت کی توسیع ہے۔

مندرچہ بالا کتاب کے علاوہ اس کی دوسری تفنیف علم الحساب کی بنیادیں الدی ہے 1955 میں المحساب المحریزی میں کیا۔ اس نے کئی مقالے لیکھے جن میں مفہوم اور حوالہ پر اس کا مقالہ معالی سائل ہے متعلق ایک بہت اہم مقالہ سمجھا گیا۔

فشط (Fichte): اسپوزا (Spinoza)، ایسیوس کان اور لیسک (Lessing) کے فلسفوں سے متاثر ہوکر فقط نے اظافیاتی مینے یا تصوریت کا نظریہ پیش کیا ہے۔ اس کے نزدیک، تصوری فلف کی اہم ترین مدافت اس امر بیں مغمر ہے کہ یہ روحانی عمل کی افسلیت، فوقیت اور قدرو ایمیت کو تشلیم کرتا ہے اس لیے کہ وہ اپنی بحث کا آغاز زبنی یا بادی جواہر (Substances) سے کرتے ہیں جن کے گوٹا گوں پیلوس کو اپنی محقیقات کا موضوع بناکر حقیقت کی بنیادی ماہیت کا علم و اوراک حاصل کرنے کی توقع رکھتے ہیں۔ حالاتکہ اسای وحدت اور فطرت اور مطلب و مقصد کو اشخرائی طریق (Deduction) پر نہیں سمجھا جا سکتا ہے۔ وحدت بنیات بدیکی طور پر حقیق ہے اور اس امر کو سب سے پہلے صلیم کرنے کی مغرورت ہے۔ چنانچہ تصوریت بذاتہ تصوری عمل سے اپنی تعقلو کا آغاز مروت ہے۔ بی اس کی بین و بدیکی صداقت ہے۔

فضع کی تصوریت کا اخلاقیاتی رنگ و روب اس کے اس اسای خیال سے ظاہر ہوتا ہے کہ حقیقت دراصل تصوری عمل سے عبارت ب جو فير ماخوذ يا فير ستبط ب اور كى محى مخصوص يا تعريف يذي في جو بر یا طریق عمل سے مقدم ہے۔ وجود یا وجود بالذات (Self-existence) کی اولین اور اصلی حقیقت اس کی تصوری ایجابیت یا خود اثباتیت (Selfaffirmation) ہے۔ چنانچہ فشے اسے قول کی تائید میں یہ اصول وضع کرتا ہے کہ اٹا (Ego) اینا اثبات آپ عی کرتی ہے۔ یہ دراصل منطق قانون عینیت (Logical law of Identity) کا ایک یا بعدالطبیعیاتی طرز بیان ہے جو اس امریر دلالت کرتا ہے کہ الف ہمیشہ الف کے مترادف ہوتا ہے۔ حقیق اور اسای طور پر موجود انا این خود اثباتی عمل میں مضر انا سے عیارت ہے۔ مطلق اور نا محدود عمل اسے لیے ایک میدان یا علقہ کی ضرورت محسوس كرتا ہے جس كے اندر كداس كو عمل كرتا ہے۔ چنانچہ يداسية ليے اس ملته عمل کو تھیل ویا ہے۔ نصفے کی اصطلاح میں، انا ایک غیر انا (Non-ego) کا اثبات کرتی ہے۔ یہ دوسرا اثبات اناکی اساس اور مطلق خود اثباتی کا کمی بھی اخبار سے ابطال نہیں کرتا ہے، بلکہ یہ انا اور غیر انا، دونوں کے اندر، مطلق تصوری عمل (Absolute Ideal Activity) کے اندر، اور اس کے میدان عمل کے اندر، مزید فرق و اتباز پر ولالت کرتا بے فشے کے فلسفیان اصولوں کی رو سے لامحدود انا اور لامحدود غیر انا باہم متصادم رہتے میں اور ایک تاقض (Contradiction) کو جنم دیتے میں۔ اس تاتض كا عل احزاج يا تركيب ك ذرايع عمل من آتا ہے جس كے اندر انا، ایک محدود غیر انا کے مقابلہ میں، ایک محدود انا کا اثبات کرتی ہے۔ اس مقام پر انا اور غیر انا کو ہم ایک دوسرے سے محدود یا معین ہوتا ہوا یاتے بير - محدود انا اور محدود غير انا باجم متعادم نيس ربتي بي اور اس طرح وه تاقض دور ہو جاتا ہے جو کہ لامحدود انا اور لامحدود غیرانا کے باہی تسادم كے باعث رونما ہوتا ہے۔ اس طرح لامدوديت كے بطن سے محدوديت ظبور يذر بوتى ب اور عالم كون و مكال يا دنيائ رنگ و يو كا وجود عمل می آتا ہے۔ این وضع کردہ ان تیوں اصولوں سے فطع اس امر کو واضح كرنا جابتا ہے كه شعور موضوع اور معروض دولوں ير دلالت كرتا ہے، اس ليے كد شعور بميشہ ايك معروض كا متقاضى ہوتا ہے اور ہم شعور كو انا ہے جدا نیس کر سکتے ہیں۔ دوسرے الفاظ میں، چو تکد موضوع اور معروض باہمی طور پر معین ہوتے ہیں اور ایک دوسرے سے علاصدہ نہیں بیے جاسکتے ہیں لبذا شعور اسين اندر دونوں كو شامل ركمتا. بيا۔

فقط کے نزدیک سوشوع اور معروض کی ہویت کا ازالہ و تونی 
جربہ (Cognitive Experience) کے ذریعہ عمل میں نہیں آسکتا ہے، اس
لیے کہ اس میں بہر مال علم اور معلوم کا فرق قائم رہتا ہے۔ سرف اطاقی عمل کے اندر ہم ایک حقیق احتراج اور ایک بامعیٰ جدت کا داستہ متسور کرستے ہیں۔ ایک اطاق فول موشوع اور معروض کی ہویت پر محیط ہوسکتا ہے۔ افساف کے حصول کی کوشش، مثال کے طور پر، ایک معروضی و توحہ کو سند (Objective Event) ہے، یہ اس چیز کو مغلوب کرنے کی کوشش و کاوش اظہار کے اندر یہ موشوع کے اظہار حال اور خود اقراری کے مترادف اقراری کے مترادف افراری کے مترادف کو زمان ایک اطابی عمل کے اندر روح یا نفس فطرت کو زحان ہے، اس لیے کہ یہ فطرت کی مراحت کرتا ہے اور فطرت نفس یا روح کے مظہار و اطان کے لیے عالی ہوتی ہے۔ اسای و بنیادی طور پر، لیمن کے اظہار و اطان کے لیے عالی ہوتی ہے۔ اسای و بنیادی طور پر، لیمن امل کے اغتیار ہے اور فطرت نفس یا روح کے متاباد و اطان کے لیے عالی ہوتی ہے۔ اسای و بنیادی طور پر، لیمن

فصے کو اس کے تصور فطرت کی بنیاد پر تقید کا بدف بنایا میا ہے، اس لیے کہ اس کے نظام کر میں فطرت کو ایک معروشی بابعدالطبیعیاتی مل کی حیثت ے تعلیم کرنے کی فاطر خواہ معنائش نہیں یا کی جاتی ہے۔ اس کے نزدیک، فطرت انا کی مان سے تحض طاب کردہ ملتہ عمل کی حشت رکمتی ہے۔ لیکن اس کا اصول عوی فشنے کی مثالی العدالطبیعات (Dualistic Metaphysics) کے اظاقاتی نظم کی تقیدیق و توثیق کرتا ہے۔ غیر اناکا اثبات اناکی خود اقراری کی جانب، اس کی اازی طور پر مثالی واخلاقی هیل و سحیل کی جانب، ایک قدم ہے۔ اس امر کو ذہن میں محوظ ر کھے کی ضرورت ہے کہ خدا کے اندر فشے کا یقین و اعتقاد ایک اظاتیاتی لقم کا کتات میں ابقان و ایمان کے مترادف ہے۔ وہ حقیقت کو ایک اطال آ توت محرکہ سے تعبیر کرتا ہے جو خصلت و فاصیت کے اعتبار سے ناگزیے طور پر روحانی ہے اور جو اینے تلہور کے لیے ایک معروضی صلف ممل کو تکلیل وی ہے۔ فعنے دراصل مابعد الطبیعیاتی ارادیت Metaphysical (Voluntarism کا مای ہے۔ وہ حقیقت کو ایک ارادی بابعد الطبیعات ک اندر حاش كرنے كى كوشش كرتا ہے۔ وہ مطلق اناكى اذبى و اصلى خود اثاتى سے موضوع و معروض کے مابین اتحاد کی صورت تک رسائی حاصل کرتا ہے جس کا حصول اخلاق ارادہ کے ذریعہ عمل میں آتا ہے۔ میرا ارادہ ایل كوشش وكاوش مين، نعب العين كي بابت الي داكي سعى و جبو مين، اين

دونوں پہلوی کو خاہر کرتا ہے۔ یعنی ایک تجربی انا (Empirical Ego) کی حیثیت ہے اپنی مدود، خسلت و خامیت کو اور ساتھ ہی ساتھ لا محدود انا کے ساتھ اپنے لازی اتحاد کو آشکارا کرتا ہے۔ فیصلے کا بنیادی تعلیہ نظر عارضی اور دائی زندگی کے بایان، دنیا پرتی اور خدا ترس کے درمیان اتحاد و ہم آبنگی کا آئینہ دار ہے۔ وہ ارادہ کی برتری و اولیت کا قائل ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ فیرا، مطلق اور اظائی انا ہی حقیقت مطلقہ ہیں۔ ہم کا نات ارادہ محض یا انا کے مطلق کی مظیم ہے۔

فيع كى بابعد الطبيعيات اور علميات (Epistemology) كى اظافياتى تصوریت کا اور بھی زیادہ واضح اظہار اس کے اخلاقی فلف میں ملتا ہے۔ اظلاقی عمل اس کے نظریہ کی رو سے آزاد ہوتا ہے جو ایک چیلنے کا کام کرتا ے۔ فرض شعار ارادہ ماری می ذات کا ارادہ موتا ہے جو ایک وسعت يذير نسب العین کی خاطر ابت قدی کے ساتھ کوشاں رہنا ہے۔ کمی طریق عمل کو اینے فرض کے طور پر تعلیم کرنا اپی ذات کو اور بھی زیادہ مجر بور طور پر تسلیم کرنے کے متراوف ہے۔ انسان کا حقیق فرض منعبی، جیشہ مجر یور آزادی و خود مخاری کے ساتھ ، استے رومانی آدرشوں کے حیل بے صد . العالم عقیدت کا عملی طور بر مظاہرہ کرنا ہے۔ آزادی و خود مخاری اور اخلاص و وفاداری دونوں بے مثل و یکنا اور شخصی و ذاتی داتع بوتی ہیں۔ وہ فرض جس سے میں عقیدت رکھتا ہوں، میرا فرض ہے، اس کو تنکیم کرنے اور عمل میں لانے کی کوشش و کاوش میری حقیق ذات اور کام انی کے مترادف ہے۔ یہ بھیرت و بسارت اور سروگ میرے ممیر کو میری افی خود شاسی کو اور میرے اظہار ذات کو مامور و معین کرتی ہیں۔ فضف ک اخلاقیات میں محم اطلاقی (Categorical Imperative) کو واضح طور پر فلسانه عمل کی اصطلاحات میں چش کیا عمیا ہے۔ ' اینے فرض کو بعید الی بہترین مقیدت کے مطابق انجام دویا بمیشد اسنے منیر کے مطابق عمل کروار سے فرہب اظالی زم کے اتمام و سحیل سے مبارت ہے۔

اظاتی زندگی کو آزاد و فرض شعار کو عش سے تعبیر کرتے موسے، فطفے تجربی آدات (Empirical Self) کی اصلی ظائی یا شرکی امیت کو آشکارا کرنے کی کو عش کر تا ہے۔ شر لازی طور پر اظاتی ارادہ سے فظت یا ہے و وائی اور بعادت کا متجد ہے۔ اظاتی آدر عوں کی بابت کمی بھی طرح کی نری ہماری اظاتی نشو و قما کی گئی کے برابر ہے۔ اپنے عائد کردہ فرض کے مادی اسلام حکی حم کی بردداند مصالحت ہمارے مطلوب سے غدادی پر

دلالت كرتى ہے۔ يہ دولوں برائياں (يعنى خفلت اور تبايل) بزدلى كو جنم دين جيں اور ان دولوں اساس برائيوں سے ايك تيرى برائى، جموث يا فريب كارى بردان پاتى ہے۔ فضع كى اخلاقيات فير مشروط راست بازى سے ذرہ برابر انحراف و تجاوز كو بحى كوارا نيين كرتى ہے۔

فضع كا اخلاق قلفه فرض شعار اراده كى ابمت ر زور دينا اور مثالي افراض و مقاصد کی بابت انتہائی عقیدت میں اس کے حسول کو مشمر كردانيا بي نيكن وه فردك معاش تى حشيت كو بعى تتليم كر؟ بيد وه فردك یے مثل اظاتی نشو و نما کو معاشرتی محاول سے وابستہ قرار دیتا ہے۔ فرو مے ذاتی مقاصد اور منصوب ایک معاش تی خلایس عمل پذیر نبین ہو سے میں۔ وہ دوسروں کو اور دوسروں کے حقوق و مطالبات کو متاثر کرتے ہیں۔ به مطالبات اور حقوق، اور ان کے ساتھ فرد کا تعلق، محض محض و ذاتی واتع نيس موت بيل وه معروضي، فطرتي كيفيات و حالات ير اثرانداز ہوتے ہیں جن کے اندر اخلاقات بالواسط معاشات کو بھی شامل کرتی ہے۔ بروی کا اظاتی اوب و احرام اس کے حقوق ملیت میں بے جا مداخلت ے باز رہنے یر دلالت کرتا ہے۔ معاشرتی و اقتصادی اقدار کی اس اخلاقیات میں فشفے وو اغراض و مقاصد کے ماین توازن قائم کرنے کا خواہاں معلوم ہوتا ہے۔ وہ مخص و ذاتی اخلاقی ارادے کو مادیت کا اسیر ہونے سے محفوظ رکمنا جابتا ہے۔ یہ اس کی اخلاقیات کاراببانہ یا صوفیانہ پہلو ہے۔ وہ بر مالت میں ضمیر کی خاموش و خفیف آواز کو نفنے کی تاکید کرتا ہے اور اظہار ذات کے اندر فرض شاس راست بازی کو فوظ رکتے کی مدایت کرتا ہے۔ اس کا دوس استعمد فرو، معاشرہ اور ملک و توم کے لیے خاطر خواہ خود اعتاد طراق عمل کی خارجی شرطوں کا حسول ہے۔ اس متعد کی سحیل کے لیے وہ محدود تجارتی مملکت کے قیام کی وکالت کرتا ہے۔

فقع کا فلف تاریخ بھی اس کی اظافیاتی مثالیت کا آئینہ دار ہے۔
تاریخی کمٹیش کو وہ جبلی تقاضوں اور مثالی افراض و مقاصد کے بابین عاش
کرتا ہے اور جبلت کے اور عشل کے برھتے ہوئے غلبہ کو متصور کرتا
ہے۔ تاریخی طریقہ بائے عمل کو وہ پانچ اووار میں تقتیم کرتا ہے۔ پہلا فور
و تال سے عادی محض فحاہری اعتبار سے معقول طور و طریق کا دور ہے۔
و و ال سے عادی محض فحاہری اعتبار سے معقول طور و طریق کو قالع ورسرا ایک اقلیتی گروہ کی جانب سے محام الناس کے طور و طریق کو قالع میں رکھنے کے لیے قوائین کے تکمانہ اطلاق کا دور ہے۔ تیمرا ب نگام جبلت کے غلبہ کا دور ہے۔ تیمرا ب نگام جبلت کے غلبہ کا دور ہے جس کے اندر قوائین کی بندش کا مقابلہ کیا جاتا

ہے۔ چو تماروش خیالی کا دور ہے جس میں عقلی عکست بائے عملی کو بقدرت کا فوظ رکھا جاتا ہے۔ اور آخر میں، معاشرہ کی رومانی وانسانی تھیل و جمیل کا روش دور آتا ہے۔ اپنے 'خطبات بنام جرمن قوم' میں جن کے اندر ایمنی دور آتا ہے۔ اپنے رہنما نصب الھین کے طور پر قلسفین و حکیماند اشہاک و عقیدت پیدا کرنے کی دکالت کی گئی ہے، فقط اس امر کا امتراف کرتا ہے کہ اخلاقی آورش کو کمی بھی تاریخی دور میں ہرگز عمل میں فیمل لایا گیا ہے، بلکہ اس کو دائما عمل میں لانے کی ضرورت باتی رہے گی۔ دو معاشرتی منصوبوں یا اداروں کے تاریخی رول سے نہیں، بلکہ ان کی اظلاق قدر و اہمیت سے سروکار رکھتا ہے۔

فضے مثالی اظافیات کا نہ صرف بانی ہے، بلکہ اس کا عملی مونہ بھی پیش کرتا ہے۔ اس کا فلفہ اس کے شخص کردار کی اور اس کا شخص کردار اس کے فلفہ کی حرار اس کے فلفہ کی اشیازی وصف اور اس کے اللہ اس کے فلفہ کا اشیازی وصف اور اس کے فلفہ کا اشیازی وصف اور اس کے فلفہ کا اشیازی وصف اور اس کے فلفہ کا ایرادی نقص اس کی اظام کر کا بنیادی نقص اس کی اظافی کڑین ہے۔ اپنے تھی اصول اس کو حقیقت کے بارے میں مروجہ اظافی تخریح و توضیح کی قدر و ایمیت اس کو بوری طرح دریافت کرنے اور بروے کار لانے کے قابل کردیا۔ لیکن سے توریخ جدید سائنی تصورات فطرت کے ساتھ انساف کرنے سے تام رفظر آتی ہے۔

قطریت (Naturalism): قلند کا ایک تقلد نظریا طریق جس می بر مظیر اور بر قدر کو بیان کرنے کے لیے فطرت یا نیچر کا وسیلہ افتیار کیا جاتا ہے۔ یہ باقرق الفطرت طریقہ کا ضد ہے۔ اس اصطلاح کے معنی معتقف صور توں میں محتقف لیے جاتے ہیں۔ مثلاً اے تصوریت کے برعکس مانا جاتا ہے اور بعض وقت تجربیت یا مادیت کے ہم معنی بھی لیا جاتا ہے۔ اس میں اور اثباتیت میں فرق مشکل ہے۔ اس میں صرف علت (Causes) سے تعلق رکھا جاتا ہے اور ولیل (Reason) کی طرف توجہ نیس کی جاتی۔

فطریت کچھ مختف شکوں میں ارسطو، رواقیوں، برونو، اسپوزا، کانٹ، روسو، مخض، بارکس، جیس، ویوی اور وہائٹ ہیڈ کے یہاں ملتی ہے۔ اگرچہ مخصوص سائل میں ان فلفیوں میں آئیں میں کائی اختلافات ہیں۔ ان میں سے بعض مثلاً کومٹ اور معضے علی الاطلان دہر نے تھے لیکن ان میں

ے بعض دوسرے خدا کے وجود کو بائے سے لیکن وصدت الوجود کی اصطلاح میں۔ ارسطو، جیس اور وجود کی مظاہر کی تشریح میں مشاہدہ کے حاتی حیاتیاتی عمل ہے کام لیا ہے لیکن اسھوزا اور دوسرے تصوریت کے حال مابدالطبعیات کا راستہ افتیار کرتے ہیں۔ بعد کے دور میں تمام کتب خیال کے لوگوں نے سائنگ نقط کو جمہ کیر (Allen Compassing) حقیقت سے مربوط کرنے کی کوشش کی ہے۔ سائنس اور فطریت کے طریقہ سے کا کانات کی تشریح کے ای اتحاد کی کوشش کی جدید فلفیانہ تصورات کی بایاد ہے۔

گر (Thinking): گر ان عماصر میں ہے ایک ہے جو انمان کو جانوروں ہے الگ کرتی ہے۔ جب انمان کے مائے کوئی سملا آتا ہے تو وہ فاموقی کے ماتھ اس کے مخلف پہلوؤں پر فور کرتا ہے۔ اس سملا وہ فاموقی کے ماتھ اس کے مخلف پہلوؤں پر فور کرتا ہے۔ اس سملا اشمیں پر کھتا ہے اور پھر عمل کرتا ہے۔ گر کی ضرورت اس وقت محمول امری ہے جب والات نے اور فیر معمول ہوں۔ آپ گر آتے ہیں اور خلاف معمول المالا گا پاتے ہیں۔ اب آپ موجے لگتے ہیں۔ ذہن اس کا پیتا جو بی کی وسلے کی کو صف کرتا ہے کہ اس کے کیا اسہاب ہوں گے۔ گر کے لوگ باہر ہوں گے یا توکر مودا سلف لانے کیا امہاب ہوں گے۔ گر کے لوگ کھر نے وردازہ کو لے پر قر مرف کرتے ہیں۔ گھر والوں کا انتظار کریں یا پڑو سیوں سے بی چیس، شاید انھیں چاپی در وازہ کھولنے کا راستہ اختیار کیا جاتا ہے۔ بہ بوں اور اس فور و قر کے بعد دروازہ کھولنے کا راستہ اختیار کیا جاتا ہے۔

ادراک کا تعلق مال ہے ہے۔ مانظ کا تعلق ماض سے لیکن اگر کا تعلق مال اور ماضی سے نیادہ مستقبل سے ہے۔ اگر، مقصد کے اللہ ہو آ ہے۔ جیسا مقصد ہوگا ویسا سوئ بچار اور چونکہ عام طور پر مقصد کا تعلق مستقبل سے ہوتا ہے اس لیے اگر کا بھی مستقبل سے تعلق ہوگا۔

کر میں ان طلات سے سابقہ ہوتا ہے جو ماضی سے مطابق نیس ہوتے بلکہ کچھ ایسے عناصر کے طائل ہوتے ہیں جو کی لحاظ سے نے یا غیر متوقع ہوتے ہیں۔ شان گھر آکر دروازہ پر تالہ پانا۔ اگر کے دو موثے مدارج ہوتے ہیں۔ پہلا تحلیل کا اور دوسرا ترکیب کا۔ تحلیل کے ذریعہ ماضی کے کلوے کیے جاتے ہیں اور مجر کلووں سے ایسا گل مطابات ہے جو پہلے سے مختلف اور ایا ہوتا ہے۔ شان مکان بتانا ہو تو درفتوں سے کلوی

کائی جاتی ہے۔ پھر کائے جاتے ہیں۔ لیکن ان کے زهر سے مکان نیں بن جاتا اس کے لیے خاکہ اور نقشہ تارکرنا ہوتا ہے جس کے لیے سوچنے کی ضرورت پڑتی ہے اور اس نقشہ کی بنیاد پر مکان تقیر ہوتا ہے۔ ای طرح ادراک کے کوئے کیے جاتے ہیں اور پھر ان کلودں کو ایک ٹی فکل می جوڑا جاتا ہے اور اس سے ایک ٹی محارت اُنھر تی ہے۔

مختر ہے کہ گرکا تعلق متعد سے ہوتا ہے۔ متعد کو حاصل کرنے کے لیے ماضی سے بھی اللہ بیں۔ اس کے لیے ماضی سے بھی استفادہ کیا جاتا ہے اور گھر ان واقعات کے نئے طریقہ پر تنظیم و ترکیب کی جاتی ہے۔

کر کے بارے میں ہم سوچیں تو اس میں خیالات کا ایک سلسلہ
ملے گا۔ ایک خیال دوسرے خیال کی، دوسرا تیسرے کی یاد دلائے گا اور بہ
سلسلہ تو اتر بنآ چلا جائے گا۔ خیالات کے اس تعلق کو طازم کہا جاتا ہے۔
کوئی مخص ہمیں ایک عرصہ کے بعد ملتا ہے تو اس سے واجت واقعات کا
ایک سلسلہ ہمارے دماغ میں قائم ہوجاتا ہے۔ خواب بائے بیداری اور فیند
کے خواب ای طازم کا نتجیہ ہوتے ہیں۔

قواب بیداری میں انسان ہوائی قلعہ تغیر کرتا ہے اور اپنے اطراف ایک ڈرامہ رچاتا چلا جاتا ہے۔ وہ تمام خواہیش اور حسرتمی جو زندگی میں بوری نہیں ہو تمیں اس میں پوری کرنے کی کوشش کرتا ہے لیکن فیند کے خوابوں میں دبائی تعاش نہایت پائی سطح پر ہوتا ہے اس لیے کھوئے اور کھرے کی تمیز باتی نہیں رہتی اور نہ تحیٰل اور حقیقت میں فرق کیا جاسکتا ہے۔ ان خوابوں میں ہمارے محرکات کا تسکین ہوتی ہے۔ خوابوں میں اکثر واقعات کا تسلس اور پاہنے بھی ہوتا ہے اور ماہرین نفسیات الحمیں اشاروں کے طور پر سلے کر تجربیہ کرتے ہیں اور ان کی تہہ میں چمچے مطلب کو واضح کرتے ہیں۔

خواب متعدی گلر سے الگ ہوتے ہیں اس لیے گلر بم کسی مسئلہ کو حل کرنے کی خواہش شعوری طور پر موجود ہوتی ہے اور خواہوں کی دیا اشعور کی دیا ہے۔ اس بمی شہ تو شعور کو دخل ہوتا ہے اور نہ کوئی مسئلہ حل کرنے کی کو حش لیکن اس کا متعد ہر گزید نہیں ہے کہ گلر کی دیا جمہ اس کی خرودت ہوتی ہے۔ اس کی ضرورت ہوتی ہے۔

کر میں استدلال کو بھی ایک خاص مقام حاصل ہے۔ استدلال

کے معنی ہیں دویا کی حقائق یا اصولوں یا دونوں کو لے کر ان کا منہوم سجھنا اور ان سے متابع برآمد کرنا۔ اس طرح استدائل کے ذریعہ مقدمات (Premises) میں مخلی چیزوں کو عمیاں اور واضح کیا جاتا ہے۔ اس کے لیے کہا مواد اکٹھا کیا جاتا ہے، اے تر تیب دی جاتی ہے اور پھر اس تر تیب یات مواد کا منہوم دریافت کیا جاتا ہے۔ اور اس سے جو نتیجہ لکتا ہے اس کی حاثی برخال کی حاثی ہے۔

فن مجرو (Abstract Art): فن کے اس اسکول کی بنیاد اس نظم نظر پر ہے کہ سمی فن کی جمالیاتی قدری اس کی بیئت میں بوتی ہیں۔ اور ان کا موضوع سے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ یعنی ایک تصویر کی خوبصورتی کا انحمار اس کی وشت اور اس کے رخموں پر بوتا ہے۔ تصویر کے موضوع کا اس پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ عبد قدیم کے تمام فنون کی بنیاد اس نظر پر متمی پاکشوس آرائش و زیبائش کے فنون کی۔ ابتدائی اسلامی فنون میں جبکہ انسانوں اور جانداروں کی هیمیسی بنانا ممنوع تما، فن پر بھی بہی نقطہ نظر حاوی رہا۔ اس اسکول میں مختلف شکلوں کی حسن و خوبصورتی اجمارے کے لیروں کو استعمال کیا جاتا ہے۔

فتون لطیفہ - ہندوستان: بندوستان کی تاریخ اور تہذیب کی طرح نون الطیفہ بھی بزاروں سال پرانے بیں اور ان میں تشلس ہے۔ موہن بجودارو، بڑیا اور دوسرے علاقوں سے بزاروں برس پہلے کی تہذیب کے جو آتار ملے بیں ان میں ہر چز استعالی شے نہیں ہے۔ اس میں پھر سے تراشے انسانوں کے پیکر بیں جن کی سمیریوں کی طرح کی داڑھیاں بیں۔ عورتوں اور جانوروں کی لیائی ہوئی مٹی سمیریوں کی طرح کی داڑھیاں بیں۔ میتی پھروں سے تراشے بار اور سونے کے بیخ نبایت خوبصورت زیرات بھی ملے بیں۔

اس کے بعد تقریباً پائی برار سال تک ہندوستان موسیقی پکر سازی، رقس، حیر ممدری اور بے شار دوسرے فنون اطیفہ کے نادر موسیقی عرف پیدا کرتا آیا ہے۔ ان نادرات ش بہت سارے حادثات زائد اور بگوں بی جاوات برار ہوگئے لیکن پھر بھی بہت کھ باتی ہیں۔ اگریزوں کے آئے تک ہندوستان میں ایکھ وست کار اور فن کار بھی پیدا ہوتے رہے۔ آئے بھی جبکہ مشینیں ضروریات کی بے شار چیزیں تیار کر رعی ہیں، پھر بھی ان کرت دست کار دوماتوں کو اپنے باتھوں سے حسین زیروں میں خطل کر

اور موجودہ دور میں ان پر رنگ بر کی تیز روشی ڈال کر ان کا حس کمیں دوبالا کر دیا جاتا ہے۔

قدیم بوبان می قدرتی فواروں پر جینار تقیر کے جاتے تھ، ان کے پانی ہے جاتے تھ، ان کے پانی ہے گرا تھا اور پھر افھیں کی دیج تا کے نام معنون کر دیا جاتا۔ قدیم روم میں بھی فواروں کا بوا روائ تھا۔ اس زمانہ میں مکانوں، بافوں وقیرہ کو پانی دیا جاتا تھا۔ عہد وسطی میں بوروپ میں اور فاص طور پر اٹی میں کو بھی پانی دیا جاتا تھا۔ عہد وسطی میں بوروپ میں اور فاص طور پر اٹی میں شاہراہوں، بافات وغیرہ کو سجانے اور خوبصورت بنانے میں مجسوں اور فواروں کو بوے بیانے بی مجسوں اور فواروں کو بوے بیانے کی جسموں اور فواروں کو بوے بیانے کی جسموں کو سورت بنانے میں مجسوں اور فواروں کو بوے بیانے کے علاوہ اس دور کورا سے دور میں۔ ان کے علاوہ اس دور کورا سے دور ہیں۔ ان کے علاوہ اس دور کے مور سے ساتھ کی ہے مثال کیا گیا ہے۔

عیرس میں ورسائی کے پرانے شای کل میں باغ کی جادث کے طرح طرح طرح کے انجائی خوبصورت فواروں اور مجموں کو برے پیانے پر استمال کیا حمیا ہے۔ افلی میں فن تقیر نے ترتی کی تو ان کا اثر فواروں کی تقیر پر بھی پڑا اور ساگر دیو تا (Neptune)، ڈالفن اور سندری گھوڑوں کے انجائی مقیم جمیح تراشے گئے جن کے جم کے مختلف حسوں سے فوارے چھومج جیں۔ اس جم کے فوارے روم، بلونا اور طورش میں آج بھی موجود ہیں۔ مشہور ماہر فن تقیر بر نئی جس نے قدیم روم کا فقشہ منایا اور اس کی تقیر کی، نے بے شار معلیم فوارے بھی مقتبر کی، نے بے شار معلیم فوارے بھی میں کی بوے برے جمیح ہیں اور جن سے بائی بہتا رہتا ہے اور جو دریائے نیل، دریائے گٹا دفیرہ کی اور جن سے بائی بہتا رہتا ہے اور جو دریائے نیل، دریائے گٹا دفیرہ کی نمائنگ کرتے ہیں۔ یہ 1762 میں تھیر ہوا تھا۔ اس کے علاوہ برنگی نے سنٹ بیٹر کے۔ یہ میں بھی کئی نہایت فوبصورت لیکن سادہ مواردے تھیر کے۔

اسلامی تبذیب اور فن تقیر بن بھی فواروں کو بوی اہم جگہ دی گئی ہے۔ ان عمار توں اور باغوں بن فوبصورت حوض اور فورات جگہ جگہ لئے ہیں۔ ان عمل بوی نزاکت سے کام لیا جانا تھا۔ ان سے پانی کی دھار بھی ای نزاکت سے باریک ٹکتی ہے۔ امین میں مور محرافوں کے دور میں الحرا اور فرناط میں نبایت فوبصورت حوض تقیر کیے جاتے تے اور ان میں مجموں اور بیکروں کو بھی بوی حسن کاری کے ماتھ استعال کیا ان میں مجموں اور بیکروں کو بھی بوی حسن کاری کے ماتھ استعال کیا

رہے ہیں، قالیں بن رہے ہیں اور ان پر ب مثال کل بوٹے اور فعلیں بنا رہے ہیں۔ تانیا اور کانے کو پیٹ کر حسین شکلوں میں خروریات کی بے شکر چزیں ڈھال رہے ہیں، لکڑی سے بے نظیر آرٹ کے نمونے تیز کر رہے ہیں۔ سے بجیب بات ہے کہ کوزہ کری ہندوستان میں مجمی آرٹ کی

یہ جیب بات ہے کہ کوزہ کری ہندوستان میں بھی آرف کی علا افتیار نہ کر گئ، لیکن جب وی برتن کی اور دھات کے بنتے ہیں تو فنکاری اعلیٰ منزلوں کو چھو لیتی ہے۔ مجور کے چاندی کے گل دان یا کینڈی کے پاندان۔ کانے کی بن بے شار چیزیں مثل لیپ، مثع دان، طرح طرح کی عامان۔ کانے کی بن بے انجا کی حسین چاندی کا کام محید آباد کا بدری کام میں کہ جن پر کوئی کام اسل جی کہ جن پر کوئی ہیں کہ جن پر کوئی میں کے فر کرسک ہے۔

ہاتھی دانت سے دیوی دیو تاؤں سے لے کر شفر نج کے جہرے بنائے جاتے ہیں۔ کوئی چیز اور کوئی شکل ایسی نہیں جو اس میں نہ وہائی جائی ہو۔ لکڑی اور خاص طور پر صندل کی لکڑی کے بنے بے شار حم اور سائز کے ڈب، لیپ اور دیگر استعالی اور جاؤٹ کی چیزیں جن پر باتھی دائت نہایت نازک کام بنا ہوا ہوتا ہے قابل ذکر ہیں۔ لکڑیوں سے بنے نہایت خوبصورت دروازے، کمڑکیال اور فرنچر وغیرہ اور ان پر ہاتھی دائت اور دھات کا نہایت خوبصورت کام، سونے اور چاندی کے زیورات اور ان پر ہاتھی کا کام، اور ان پر جراؤ کام شہرے اساس پر راجستھائی اور دوسرے صوبوں کا ایمل کا کام، اور ان سے بن جیسوں چیزیں استعالی اور جاوث دونوں کے لیے مشہور ہیں۔ غرض کوئی ریاست اور کوئی علاقہ ایسا فیس جہاں دشکاری کا کوئی نادر نمونہ شمیور نہ ہو۔

جولیس سیزر کے نانے سے آج تک ہندوستان کا سوتی کیڑا مشہور ہے اور ہر ملک اس کا دلدادہ رہا ہے۔ مشہور تھا کہ ڈھاکہ کی طمل کا ایک تھان اور تھیر کی ایک پوری شال ایک اگو تھی سے گزر جاتے تھے۔ ان پر چکن ذردوزی سوزن کاری اور سونے و چاندی کے بروکیڈ کے کام آج بھی ساری دنیا میں پند کیے جاتے ہیں۔ دست کاری کے است بے شہر مونے آتے ہے شار

فوارہ: یہ قدرتی ہی ہوتے ہیں اور معنوی ہی۔ اکثر جہاں زیر زین پائی کا دہاؤ زیادہ ہوتا ہے وہاں ایک تیز دھار اور کی طرف ا جھی ہے۔ کین فوارے اور حوض تقیر کرنے کی رسم اختائی قدیم ہے۔ علوں، مکالوں اور باشچوں کی زینت بومانے کے لیے طرح طرح کے فوارے بنخ رہے ہیں

جاتا تھا۔ الحمرا میں حوض پر سک مرمر کے شیروں کے چار تجمے بنے ہیں جن کے مغیرے پان لکتا ہے۔ اسلای مکوں میں کھلی بھیوں اور شاہراہوں اور چوراہوں پر عوای حوض یا فوارے بنانے کا چلن تھا، اکثر مجدوں اور کلوں میں فہایت خوبصورت حوض اور فوارے تقبیر کیے جاتے ہیں۔ بندوستان میں مخل شہنشاہوں نے تائے کل، فال قلعہ اور دوسری مماروں میں سک مرمر کے فہایت خوبصورت حوض اور فوارے بقیر کیے ہے جسسی رکنین پھروں سے خوب حیایا کیا تھا۔ دمشق، قاہرہ اور اعتبول میں بھی نبایت خوبصورت حوض اور فوارے ان محبد مروح کی یاد

موجووہ دور میں امریکا، ہوروپ، سوعت ہو نین اور دوسرے ترتی یافتہ کھوں میں سرکاری اور عوالی عارتوں اور عوالی پارکوں میں جدید تم کے بوے اور خوبصورت فوارے اور حوض ان عمارتوں کے حس کو دوبالا کرنے کے لیے تغییر ہوئے ہیں اور ہو رہے ہیں۔

قوک ڈرامہ (Folk Drama): جب سنکرت ڈرامہ زوال پنے ہوا و بیا درالہ زوال پنے ہوا تو مقابی زبانوں اور بولیوں بی قوک ڈرامے نے ترتی کی اور بہ چودہویں مدی ہے انیسویں مدی تک چھایا رہا۔ اس بی کا تیک ڈرامے کی بعض چزیں مثل شروع کا تقارف وغیرہ رکھ کے لیکن ان بی موسیق، ناج، بوے بوے ڈمول وغیرہ کا استعال ہوتا ہے۔ بناؤ سنگار اکثر ضرورت سے زیادہ اور کبی بعدا ہوتا ہے۔ اس بی خاتی حکایتی، قدیم دور کی روائی کہانیاں اور ساجی اور سابی واقعات چین کے جاتے ہیں۔ یہ ایک طرح کا کھل تھیڑ ہے جس سے دیکھنے والے این بر ذوق کی تسکین حاصل طرح کا کھل تھیڑ ہے جس سے دیکھنے والے این بر ذوق کی تسکین حاصل کرتے ہیں۔

متبول وک وراموں میں بنگال کا 'جاترا'، شالی بندوستان کی افوشکی' اور ارام لیلاا، مجرات کی امیوائی'، مباراشر کا اتاش، تال باؤد کا افورکل اور کنداکا میک سگان، قابل ذکر ہیں۔

وک تھیز عام طور پر کھلے میدان میں اور طرح طرح کے اسلیم پر کھلے جاتے ہیں۔ ان وک تھیزوں میں اکو ایکٹک کا پیشہ فاعدانی ہوتا ہے اور ایک دوسرے سے سیجنے رہے ہیں۔ سوائے تماشے کے اکثر وک ڈراموں میں مرووں اور مور توں دونوں کے کردار مروی کرتے ہیں۔ رام لیا اور رس لیلا میں رام اور کرشن کے پارٹ 14 سال سے کم عمر کے لڑکے کرتے ہیں۔

غیر ند بھی ڈراموں میں جاترا اور تماشہ نے خاص مقام حاصل کرلیا ہے۔ جاترا کے تروپ کولکت میں کائی مقبول ہے۔ جہارا افر میں تماشہ کے 700 ہے اور فروپ ہیں جن میں وہ بزار کلاکار کام کرتے ہیں اور بر جگہ بزاروں آدی المحمی ویکھنے جاتے ہیں۔ یہ خاص طور پر ویہات میں ب صد مقبول ہیں۔

فے: یعن فئ جس کے سعن ہیں واپس آنا، رجوع کرنا، پلٹنا، لوشا۔ غیر مسلموں سے بغیر جگ کے جو مال ہاتھ کے خواہ اس طور پر کہ کفار مچھوڑ کر چلے جائیں یا جزیہ کے طور پر ادا کریں، شر می اسطلاح میں وہ فے کہلاتا ہے۔ قرآن پاک میں سورہ حشر کے آغاز ہی میں گئی آیات "ف" کی حقیقت و عظم کی تخر کے میں نہ کور ہیں۔ ان آیات (چسنی، ساتوی، آخویں اور دسویں) کا شان نزول یہ ہے کہ بو نفیر کو جب ملک بدر کردیا گیا تو حضور اکرم صلی الله علیہ وسلم فی فیعلہ فرایا کہ ان کی الماک شانا کھیت و بیات ان سلمانوں میں بطور مال فیمت تقیم نہ کی جائیں جنوں نے باتھات ان سلمانوں میں بطور مال فیمت تقیم نہ کی جائیں جنوں نے باتھ اس بیات قرار دیا کہ یہ تمام اشیا جنگ کرکے جائے اور آپ نے اس فیمل کا سبب یہ قرار دیا کہ یہ تمام اشیا جنگ کرکے ماصل نہیں کی می میں۔

مال نے، سرکاری مکیت شار ہوگا اور اس کے محاصل کو رفاہ عام کی مد میں صرف کیا جائے گا۔ نے کے عظم کے بارے میں نتبا کے ممالک مختلف ہیں۔

شوافع کے نزدیک تخیر شدہ صوبوں کی اراضی اور جائیریں سب فاقین میں بطور مال نغیمت تشیم کی جانا چاہئیں۔ مالک فقباکی رائے میں انھیں بینی نے تمام مسلمانوں کی مقبوضہ سجھنا چاہیے۔ دخیہ مسلک کے مطابق ان پر امام کا افقیار ہے۔ وہ چاہے تو سلمانوں کے عام فاکدہ کے لیے ان کا انتظام بطور نے اپنے ہاتھ میں رکھ یا بطور مال غنیمت فوجوں میں تشیم کردے۔

زین کے علاوہ بالگواری، جزیہ اور تمام دوسری فتم کے خراج جو فیر مسلموں کو اداکرنے چرتے تھے، سب نے جس شال تھے۔ امام ابو صنیفہ کی رائے ہے کہ فیل حالے گا۔ کی رائے ہے کہ فیل علی کا اور بائی ایکن اکثر فقبا کا نظریہ ہے کہ فس، نے جس سے بھی نکالا جائے گا اور بائی بائدہ مال بیت المال عمل جائے گا۔ امام شافع کے زدیک نے کا فس لازنا

کو آفاتی و ابدی حقیقت سے الگ کرتی ہے اور اس کا مقعد حیات اس حقیقت سے واصل ہوتا ہے جس کے لیے اس کو ان مخلف جسائی صورتوں سے آزاد ہوتا پڑے گا جو منازل تناخ بی اس کی روح سے وابستہ ہوجاتی ہیں۔

فیجافورٹ نے تمام کا کات کو دو اصولوں بیں تقیم کیا (مویت)
لامحدود دم اور اصول صد۔ لامحدود پر حد کے اطلاق ہے ہی محدود مستبط
ہوتا ہے جو کا کات اور اس کے تمام تر مشولات کا مافذ ہے۔ اس حد کی
فطرت اور اس کے تفاطلت کی وضاحت سے متعلق اس کا یہ نظریہ انجرا کہ
تمام اشیا کی ہاویت اعداد ہیں۔ ریاضیات میں اس کی ولچپی اور اس کے کمال
علم نے اسے کا کات اور ریاضیات کے اصولوں کے در میان ہم آبتگی کاشور
بخشا جس کی حد ہے اس نے کا کات میں وہ حسن اور نظم دیکھا جس کی
بخشا جس کی حد ہے اس نے کا کات میں وہ حسن اور نظم دیکھا جس کی
بخشا جس کی حد ہے اس نے اعداد 12,3,4 کیا ہی تناسبات کی حد
ہے بندسہ 10 نکالا جو اس کے قلنے میں کائل ہندسہ کہلاتا ہے۔ اس کو اس
نے نقطوں کے ذریعہ دکھالیا جس کو اربین کہا گیا، اس کی شکل ہوں ہے۔

(1,2,3,4=10)

فظافور میت فلف میت کہلانے کی مستحق ہے کیونکہ اسای حقیقت اعداد ہیں جو محض میت ہیں اور مادی دنیا ان کا جس مظہر ۔ ہو قلیدی علم الهندس کے بنیادی اصول و منهاج کی تخلیل فیطافورث نے تی کی تحقی۔

الگ کرکے اس کے گھر پائی جے کے جائیں اور مال نفیت کے فس کے لیے جو مقاصد مقرر میں ان می میں نے کو صرف کیا جائے۔ باتی جار جے (اس مسلک کے مطابق) با قاعدہ افواج کی شخواہوں، مساجد کی دکھ ہمال، مزکوں اور پلوں کی تقییر و مرمت اور دوسرے کاموں میں فرج کیے جائیں۔ لیکن دوسرے تمام نفتی مسائک کا اس پر انقاق ہے کہ اطاک نے کو اہام کی طور پر اقتفات حال کے مطابق امت مسلمہ کے مفاد عامہ کے لیے استعال کرے گا۔

فیخ فورث (Pythagoras, 572 B.C.- 498 B.C.) جزی اطالیہ کے جزی اطالیہ کے جریرہ ساموں میں پیدا ہوا اور 530 ق.م. کے قریب جنوبی اطالیہ کے قروطون میں جاب جبال اس خرح ہے اٹی براوری کی بنیاد ڈائی۔ اس طرح ہے بائی فقاید و فقتے میں اطالوی روایت شامل ہوگئی۔ یہ تحریک اپنے پراسرار ند ہی عقاید و ایسان کے باوجود ایک ائم طرز قرک کی نمائندگی کرتی ہے اور اس کا الر انظامون طرز قرک بر نمایاں ہے۔

اس کے نہ بی عقابد میں روح کی ابدیت اور تائخ قائل ذکر یں۔ اس کے نظریہ کے مطابق تمام کا کات ایک الی لا محدود ہوا یا وم سے محصور ہے جو اس میں جاری و ساری ہے اور جو حیات و تخلیق کی ضامن ہے۔ اس تمام کا کات ایک آفاتی اور ابدی حقیقت سے مماثل ہے جو اس فرانس بندش ہے جو اس



قاور سے: مونیہ کا ایک سلسلہ جو شخ عبدالقادر جیائی کی طرف منسوب ہے۔ یہ سلسلہ کس طرح شروع ہوا اس کے بارے میں تطعیت کے ساتھ کچھ کہنا مشکل ہے لیکن جو بات کسی وثوق سے کمی جائتی ہے وہ یہ ہے کہ حضرت شخ اپنے عہد میں درس و قدریس کے علاوہ ایک رباط (ایک حتم کی خانقہ یا کھی) کے سربراہ بھی تھے جس کی بنیاد انحوں نے مشہور صوئی خانقہ یا کھی) کے سربراہ بھی تھے جس کی بنیاد انحوں نے مشہور صوئی بلکہ انحوں نے مشہور الموئی مقبد کو تعدے در ضابط بھی معین فرماتے تھے۔ بلکہ انحوں نے اشغال سلوک کے قاعدے اور ضابط بھی معین فرماتے تھے۔ بلکہ انحوں نے القاد کو شخ کے ادادے کے حالی کردیتا اور اشغال و سلوک کے تمام ادادے کو شخ کے ادادے کے حالی کردیتا اور اشغال و سلوک کے تمام تا تعدے اور مشابط قبول کر لیائد آپ کے بعد غالباً آپ کی اولاد کے ذریعہ اور مشرق وسطی اور مر کر افریقہ اور براعظم بھر و پاک تک مجیل عمیا۔ لیکن یہ مین قادر پر یہ لوگ سلول کے فلاف ور اشغال میں کائی فرق پیدا ہوتا کو جائز مائے موں ان کے ہاں ورود شریف پر رہاؤں دور واجان مائے واد وائر کئی دونوں کو جائز مائے جس ان کے ہاں ورود شریف پر زیادہ ذور دیا جاتا ہے۔

فی صاحب کی خفیت کو مختف او کول نے مختف انداز سے دیکھا ہے۔ بعض کے زدیک فی عبدالقادر سلوک کے ایک طریقے کے بانی سے جس میں چند مخصوص رسوم و ریافیات مقرر ہیں۔ بعض کے زدیک وہ صاحب کشف و کرایات سے اور ان سے خرق عادت امور خابم ہوئے۔ اس کا مطلب یہ لیا جاتا تھا کہ وہ خدا کی طرف سے انتظام عالم کے لیے مامور ہیں۔ بعض انتہا پند اس مد بحک بھی کہتی گئے تھے کہ اللہ تعالی کے بعد مطلقا و کلیٹا کا کانات کے ماک ہیں اور بعض اعتدال پندوں کا خیال تھا کہ وہ صرف اپنے زبانے کے ماک ہیں اور بعض اعتدال پندوں کا خیال تھا کہ حدرت ہے خطابیة اللہ سے اور الحمین ند صرف کا کتات پر تقرف حاصل تھا

بلکہ انصوں نے اس کا اظہار بھی کیا ہے۔ ان کا مقام و می محمدی سے بالکل جدا ہے۔ بعض لوگوں میں ایک تصور یہ بھی تھا کہ شخ عبدالقادر کا تصوف قبر میں بھی زعموں کی طرح جاری ہے۔ البتہ ابن جید وغیرہ نے اس خیال کی سخت تردید کی ہے۔

شالی افریقہ میں جو سلسلہ تادر سے رائج ہے وہ غلو کی انتہائی شکل ہے جو پر ستش کے قریب بہتی ہے۔ قبریں بنائے جاتے ہیں اور چھروں کو جع کرکے ان کی پر ستش کی جاتی ہے اور مرادیں مائلی جاتی ہیں۔ ان کے بزدیک ان کی زندگی حضرت عبدالقادر کی مر ہون منت ہے۔ انھوں نے بکثرت دیو اور پریاں مخر کرر کی ہیں۔ یہ جنائی قوتیں وہی ہیں جو قرآن کے مطابق حضرت سلیمان کے تابع حمیں۔

قادر سلسلہ دوسرے اور سلسلوں سے کمی قدر مختلف ہے۔ اس میں رواداری زیادہ پائی جاتی ہے۔ انتہا لیندانہ شدت نہیں ہے۔ انتظاف زیادہ تر اشعال اور اوراد کی بنا پر ہے۔ حضرت عبدالقادر اگرچہ صنبل نہ ہب کے پیرو تح لیکن اس سلسلہ کا دائرہ صرف صنبوں تک محدود نہیں ہے۔

قادر سلسلہ کے لوگ بغداد میں شخ عبدالقادر کے مزار کے عوار کے اور بیان سے دو قانو قانیاز بغداد ہمی بیجی جاتی ہے۔ اس سلسلہ کے کی زاویے وہاں کے شخ الطرق کے باتحت ہیں۔ معر کے شخ الطرق علاحدہ ہیں۔ افریقہ کے مختلف حصوں میں مقای جماعتیں خود مخار ہیں۔ ان کا تعلق بغداد ہے برائے نام ہے۔

برسفیر ہند ویاک میں شخ عبدالقادر کے اعزاز میں 11 ری الاُنی کو حرس منایا جاتا ہے اور اکثر جگہ برا جبندا لہرایا جاتا ہے۔ محر کے قادریہ سلسلہ کے لوگوں کی چگزیاں اور جبندے سفید ہوتے ہیں۔ الجزائر اور مراقش میں لوگ بزرگوں کے کلیوں اور حزاروں کی زیارت کے لیے شے کو طروم کرتی ہے یا اس کی دلالت کرتی ہے تو دوشے خود اپنے تین اور اس دوسری شے ہے مما ثمت رکمتی ہے۔ طاستی شکل عمی اے یوں کھیا ماتا ہے (p = pq) = (p = q)

بعد کے منطق راں نے اے ہیں بھی کسا ہے۔  $(pvpq) \equiv p \ (p(pvq) \equiv p$ 

امناف کا الجرا (لوشتہ مادھہ کیجے) میں اے ہوں چش کیا جاتا ہے۔

 $a \cup (a \cap b) = a, a \cap (a \cup b) = a$ 

اس طرح تفیاتی احسا اور اصناف کا الجرا دونوں میں اگر q یا a کا استفاط کچھ علامات کے مجموعوں سے ہو سکتا ہے تو استفاط کچھ علامات کو جدید منطق اس کا صادق ہوتا یا کاذب ہوتا، ان دو امکانات کو جدید منطق استفلاح میں قدر مدافت کہتے ہیں جو اس کے مدت یا کذب کے مترادف ہوتا ہے۔

قبطی (Copt): معرکی میرائی آبادی۔ یہ کل آبادی کی تقریباً وسی فی مدی ہیں۔ ساقیں مدی میری میری میری شرحت عمر فاروق کے زبانہ خلافت میں معر پر مسلمانوں کا بعند ہوا تما اور اس وقت آبادی کا برا حسر مسلمان ہوگیا تما کہ لوگ میرائی ذہب پر قائم رہے۔ تبلی ان بی کی نسل سے ہیں۔ نسلی طور پر معر کے میرایوں اور مسلمانوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔ اسلام سے پہلے ان کی زبان قبلی تھی جو اب محم ہو چی ہے۔ اسلام سے پہلے ان کی زبان قبلی تھی جو اب محم ہو چی ہے۔ اس یہ کو برا بولے اور اس میں کیسے پر سے ہیں۔ یہ زیادہ تر قبلی جو چی ہے۔

مریوں کے معر پر بھند سے پہلے پانچیں اور چٹی مدی عمل بھی فون لیند نے کائی ترتی کی تھی۔ چوکلہ معر کے شال حصہ پر ایک نمائند عمل ہونانیوں کا بھند تھا اور چر یہ رومن تسلط عمل آئی اس لیے اس پر این اور رومن آرٹ کا کائی اثر تھا۔ اب بھی قاہرہ سقارہ سوباگ وغیرہ عمل قدیم چرچ کی عمار تھی باتی رہ گئی ہیں اور ان عمل قدیم زمانہ کی مصوری کے صور نے اور مگ مرم ، دھات وغیرہ کی بنی چزیں موجود ہیں۔

قبطی چرج (Coptic Church): سیائیں کا ایک فرقہ جو وصد فطرت (Monophistism) کا قائل ہے۔ مین مطرت عیلی ک

جاتے ہیں۔ افریقہ کے کئی اور حسوں میں 17 سے 20 رفتے الاول مک

معر، ترک اور بر صغیر بند عمی اس سلسلہ کے اوراد و مشافل کے مقت مجوع میں بین جن کے بارے عمی بید خیال ہے کہ بید حفرت فلخ کے مقرر کردہ ہیں۔ "بلاءِ ضات الربائیہ" عمی ندکور ہے کہ جو محفی خلوت عمی داخل ہوتا چاہے کہ دہ دن عمی ردادہ رکھ اور رات کو شب بیداری کرے۔ خلوت کے لیے ایک چلہ مقرر ہے جو چالیس دن کا ہوتا ہے۔ اس زبانہ عمی بندر نئ غذا کم کی جاتی ہے بیاں تک کہ آخری تین دنوں عمی کمل روزہ ہو جائے۔ افرایقہ کے اکثر حصوں عمی مرغ کی شت چھائی جاتی ہو افری اس مرغ کی سنت چھائی جاتی ہو اور زاویے کا رئیس یا شریف اخمیں اسے تعرف عمی لاتا ہے۔ قرآن خوانی ہوتی ہے۔ ایک حم کا رقص ہوتا ہے۔ فقتے کی جاتے ہیں۔

قارون: قدیم معرکی ایک فخصیت جس کا ذکر بائل اور تالود اور قرآن میں بھی آیا ہے ایکن بائل میں تارون کا جو تذکرہ آیا ہے اس میں آرون کا جو تذکرہ آیا ہے اس میں دولت کا کوئی ذکر نہیں ہے۔ وہ حضرت موٹ کا رشتہ دار تھا۔ بائل میں اس کا جو نسب نامہ بیان کیا گیا ہے اس کی رو سے حضرت موٹ اور تارون کے والد کے بھائی تھے۔ قرآن مجید میں بتایا گیا ہے کہ یہ فخص ٹی امرائیل میں سے ہونے کے باوجود فرمون کے ماتھ جالما تما اور اس کا خاص مقرب بن کیا تھا۔ حضرت موٹ کی دعوت حق کے بدے مخالفوں میں فرمون کے بعد بان اور قارون بھی تھے۔ وہ فرمون کے بہاں بدے میں فرمون کے بہاں بدے میں فرمون کے بہاں بوا منظور بنا دیا تھا۔ اس کے پاس کے حساب دولت تھی جس نے اسے ب مد مضرور بنا دیا تھا۔ اس کے پاس کی مسل کرتا تھا۔ اس کے پاس کے حساب دولت تھی جس نے اسے ب مد مضرور بنا دیا تھا۔ اس کے پاس کے معمر سے خروج کیا تو زمین نے اسے ب مد کے مطابق جب حضرت موٹ کے لیے دولت کی مطابق جب حضرت موٹ کی نے معمر سے خروج کیا تو زمین نے اسے اور اس کے خاتھاں کو تا کیا اور قرآن کے مطابق دو اسے محل سیست زمین کی دھنس مجل۔ روایات میں آیا ہے کہ قارون تورات کا عالم تھا۔ اردو ادب میں تارون تورات کا عالم تھا۔ اردو ادب میں تارون کیل کا تھا ہے استعمال ہوتا ہے۔

قانون (اصول) تجاذب: تفيال انسا (اوشد مانط كيم) كا ايك مخصوص مسلم يد ب في رسل اور وبايك بيد في قانون تجاذب كها ب-عام زبان بي اس تعور كو يوس كها جاسكان ك أكر كوئي في كمي دوسري

ذات کو بھر سے اور الوہیت کا جائع صلیم کرتا ہے۔ 451 میں پادر ہوں کا ایک کو نسل نے ای فرقہ کرا ہے۔ 451 میں پادر ہوں کا دعد قد (Heresy) کا بھر قرار دیا تھا۔ ہے فرقہ جھویا کے چرج ہے بھی اس کا گیرا تھا اور اس کے چرج کا سربراہ قبلی بطریق (Patriarch) می مقرد کرتا تھا لیوں 1961 میں ایتھویان چرج کے اثر نے کال آیا ہے اور اب اس کے رسوم و روائ بھی مشرق کے دوسرے کھیاؤں کی باند بھی۔ ابات تھی۔ ابات تھی مشرق کے دوسرے کھیاؤں کی باند بیں۔ ابات تھی کہ ساق کے بیان بچوں کی ختنہ کی بان بھی بانے ہوں۔ ابات تھی تھی کھیا کے لوگ قبلی، بوتانی اور عربی ہے اور کھانے بیٹے کے تعلق سے میود ہوں کے بعض قوانین بھی بانے بات بین استعال کرتے ہیں۔ اس فرقہ کا سب سے بڑا بشپ بھرین استدریہ نوبائی اور عربی کی بات کی بہت می مختم تھی میسوی سے بڑا بشپ بھرین استدریہ کی بروں کی ایک بہت می مختم تھی قبلی کرتے ہیں۔ اس فرقہ کے مہروں کی ایک بہت می مختم تھی قبلی جرج کے رسوم و روائ پر عی ممل کرتے ہیں۔ اور وہاں کے تھی۔ یہی اور اپنے کرجاکم ہیں اور وہاں کے تھی۔

فقرریہ: سئلہ تفنا و قدر پر بحث و تحیص اور غور و فکر کا آغاز مهد نی
امیہ کے اوائل بی بی ہو گیا تھا۔ اس سلسلہ بی مسلمانوں کے دو فر توں
نے اس سئلہ کی دو انتہاؤں کو افتیار کرلیا۔ معزلہ اور بعض دوسرے فرقے
جو استفاد رکھتے ہیں کہ اللہ تعالی نے انسان کو پیدا کرنے کے بعد اے نیک
اور بدی کا افتیار دے دیا ہے اور اے قدرت دی ہے کہ دو اس قدرت
کے مطابق اٹی حیات ہے اوجھے یا برے افعال کرتا رہے اور وہ اپ ای
افتیار کی بنا پر دنیا بی مدرح و و م اور آخرت بی عذاب و ثواب کا مستق
ہوتا ہے۔ یہ لوگ قدریہ کھلاتے ہیں۔

فرقد قدریہ کی وجہ تھیہ کے بارے میں محقین مخلف الرائے بیں لیکن اضمیں قدریہ کہنے کی میچ وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ وہ خدا سے تقدر کی لفی کرکے اسے بندے کے لیے فابت کرتے ہیں۔ ان کا تعلفہ نظر یہ ہے کہ ہر چنز انسان کے اداوہ و قدرت کے تالع ہے، کویا انسان اٹنی تقدر خود بناتا ہے۔

مقیدہ الکار تقدیر کے سرخیل، معبد جبتی اور فیلان وسطقی نائی دو اختاص تھے۔ اول الذکر نے عراق اور ٹائی الذکر نے دسطق کو اپنی وحوت و تبلغ کا مرکز بیلا۔ عبدالرحمٰن بن اهدے کی بناوت جب ناکام ہوگئ

(اس بعناوت میں معبد برابر کا شریک تھا) تو جائے نے معبد کو کل کرادیا۔
غیلان عرصت دراز تک شام میں اپنے عقائد کی اشاعت میں سرگرم رہا۔
حضرت عمر بن عبدالعزیز اور اس کے درمیان متعدد تحریری مناظرے بھی
ہوئے جس سے متاثر ہوکر فیلان نے اپنے عقائد کی تبلغ بندکردی۔ محر
ظیفہ ندکور کے انتقال کے بعد وہ پھر قدری عقائد کی دعوت دینے لگا۔
یہاں تک ظیفہ بشام بن عبدالملک نے اس کے فتنہ کو روکنے کے لیے
فقیہ شام امام اوزاق سے اس کا مناظرہ کرایا تاکہ اس کے قتل کے جانے
کی ولیل ہاتھ آ تھے۔ مناقب الاوزاق میں اس مناظرہ کی پوری تفسیلات
کو دلائل چھو آ تھے۔ مناقب الاوزاق میں اس مناظرہ کی پوری تفسیلات
کو دلائل چھو تے بعد فدکور ہے کہ امام موصوف نے اس مناظرہ میں فیلان
کو دلائل قاطعہ سے فاموش کردیا۔ بعض محقوں نے لکھا ہے کہ فیلان
نے امام اوزاق کا ترکی ہے ترکی مدلل و مسکت جواب دیا اور مناظرہ بالگل

قدری فرہب فیلان کے خاتمہ کے بعد مجی بعرہ میں صدیول پھاتا پھول رہا۔ بعض علما کا خیال ہے کہ قدری فرہب نے بعد میں عوب عقائد کا لبادہ اوڑھ لیا۔ سحیہ کا مقیدہ ہے کہ ونیا پر دو تو تی حاکم ہیں۔ ایک نور دوسری ظلمت، نور فیر کا مصدر و باخذ ہے اور ظلمت شرکو جتم ویت کیا اعمال کو ضدا کی طرف مشوب کرتے تھے اور افعال قیمہ کو اپنی طرف۔ اسلام چو تکہ توجید کا طمبردار ہے اس لیے اس کے نزدیک محوجت (Dualism) یعنی دو خدا بانے کا مطلب خدا کے تصور کی تنی ہے۔ اسلام شمی کوئی با قاعدہ محوی فرقہ نیس ہے۔ یہ اسطال آیک خاص کتب خیال کے لیے مستعمل ہے جو تمن غیر مسلم افراد این دیسان، بائی، کتب خیال کے لیے مستعمل ہے جو تمن غیر مسلم افراد این دیسان، بائی، کردک اور ان کے بیرووں تک محدود ہے۔

فَدُف : شرع میں زنا کی تبت کفنے کا نام قذف ہے۔ تبت لگانے والے کو تاذف اور جے تبت لگانے اے سقدوف کہتے ہیں۔ کوئی مخض کمی شادی شدہ مرویا مورت پر صرح زنا کی تبت لگائے اور متبم علیہ (تبت لگائے اوال مقض) مد قذف کا طلب گار ہو اس صورت میں اُر تبت لگانے والا مخض آزاد ہو تو ماکم اے اتن (80) درے مارنے کا تحم کرے گا اور ظام ہونے کی صورت میں چالیس کوڑے مارے جائیں گے۔ درمرے مقوق کی طرح مد قذف بجی ایک بارے جائیں گر

اور دوسروں کی گوائی دینے ہے تابت ہو جاتی ہے۔ اگر کوئی فخض مد فذف کا آثر اور کرنے کے بعد اس سے رجوع کرے قواس کا رجوع کرنا قابل قبول ہوگا۔ تہت لگانے والے فخض پر مد فذف کا وجوب اس وقت ہوگا جب مجمع علیہ صن ہو اور احمان کی پانچ شرطین ہیں لیمنی وہ فخض آزاو، عاقل، بالغ، پاک دامن ہو اور اس نے عرجر بحری کسی حورت سے بطور زنایا تکان فاسد کے ذریعہ ہم بستری نہ کی ہو۔

کی پر جموئی تہت لگانا برترین محناہ ہے۔ قرآن و صدیث میں اتنا اس کی سخت ند مت وارد ہوئی ہے۔ فرق کا مر کلب شریعت کی تاہ میں اتنا برا مجرم ہے کہ معاشرہ میں بیشہ کے لیے اس کا اعتبار ختم ہوجاتا ہے۔ استاف کا مسلک ہیں ہے کہ اگر کسی مسلمان پر حد قذف نافذ ہو چکی ہو تو اس کی شہادت دائی طور پر کا احدم و باطل قرار پا جاتی ہے اور کسی محالمہ میں اس کی شہادت قابل قبول نہ ہوگی خواہ دہ تائب علی کیوں نہ ہو جائے۔ جرم قذف کے قابل دست اندازی سرکار ہونے میں فقہا کے درمیان بحرم اللہ اختاف ہے۔ ابن الی کیا ہے جہ بیل کہ ہے حق اللہ ہے اس لیے قاف پر بہر صال حد جاری کی جائے گے۔ خواہ مقدوف مطالبہ کرے یا نہ کرے امام بہر صال حد جاری کی جائے گے۔ خواہ مقدوف مطالبہ کرے یا نہ کرے امام حد جاری کرنا واجب ہے لیکن مقدمہ چانا مقدوف کے مطالبہ پر موقوف صد جاری کرنا واجب ہے لیکن مقدمہ چانا مقدوف کے مطالبہ پر موقوف

اگر مجم علیہ فض قاذف (تہت لگانے والے) کے قول کی تقدیق کردے یا چار شاہد مجم علیہ ے زا مرزد ہونے کی گوائی دے دیں تو ایک روایت کے مطابق قاذف ہے مد ساتھ ہو جانے کا تھم ہوگا۔ فواہ ان گواہوں نے مد کے دوران۔ ان گواہوں نے مد کے نفاذ ہے پہلے شہادت دی ہویا نفاذ مد کے دوران۔ لیکن شاہدوں کی تعداد چار ہونا شرط ہے۔ اس ہے کم کی گوائی قابل تحول نہ ہوگی۔ واضی رہے کہ مد تذف ای وقت نافذ ہوگی جب مجتم علیہ اس کا مد کی و طالب ہو۔ حد تذف کی جب سے کہ بعد معاف کردینے اور بری الذمہ کردینے ہو۔ ساتھ و ختم نہیں ہوتی۔

اگر متہم علیہ اپنے مطالبہ سے باز آجائے تر یہ بہتر و معنین ب۔ اس طرح عام کے لیے اچھا اور موزوں یہ ہے کہ جب اس کے یہاں قدف کا دعوی دائر ہو تو جوت بم مختینے سے قبل وہ مد کی سے در گذر کرنے کے لیے کھے۔

قرآن : تعلیمات ترآنی کے بموجب آغاز آفریش سے طلوع اسلام تک کا کات کی مدایت و رہنمائی کے لیے بمٹرت صحف ساوی کا نزول ہوا۔ توریت، زیور، انجیل کی طرح قرآن محی ایک مقدی آسانی محید ہے جو خاتم النيمين حفرت محمر ملى الله عليه وسلم ير 23 سال كي مات من بتدريج نازل بوا اور آج کک ایل اصل کیفیت و حالت می محفوظ اور جاری و ساری ہے۔ علامہ جلال الدین سیوطی نے الابقان فی علوم القرآن میں زول قرآن کی تاریخ کے بارے میں مخلف اقوال نقل کے ہیں۔ قرآن مید اللہ تعالٰی کی طرف ہے آخری البای کتاب ہے جے اللہ تعالٰی نے بذربيه وحي في آخر صلم ير نازل كيا- قرآن لفظ قرآن مجيد من بار بار آيا ے۔ سورہ بقر میں انزل فیہ القرآن ارمضان کا مہدنہ جس میں قرآن اتاراعمیار اس کے علاوہ سورہ ہولس، سورہ نی اسرائیل، سورہ طہر، سورہ فرقان، سورہ روم میں لفظ قرآن آیا ہے۔ لفظ قرآن یا تو قرم سے شتق ے یا قرام 8 ے یا قرن ہے۔ قرء کے معنی جع کے ہوتے ہیں۔ اس لیے اس محفہ کو قرآن کہتے ہیں کہ یہ تمام علوم کا مجموعہ ہے۔ خود اللہ تعالی نے فرمایا ہے: 'فیہاکت قمۃ ' یعنی قرآن مجید میں تمام کت کے علوم سو دے مجے ہیں۔ قرآن اگر قراء ہے شتق ے تو اس کے معنی میں برحی ہوئی جز۔ ایک معنی میں اے اس لیے قرآن کیا ماتا ہے کہ حضرت جر ل اے رسول اکرم ملی اللہ علیہ وسلم کو پڑھ کر سایا کرتے تھے۔ دوسرا ملہوم یہ ہے کہ یہ کتاب دنیا میں سب سے زیادہ برحمی جائے گا۔ انا تکویڈیا برنانکا میں یہ حوالہ موجود ہے کہ قرآن سب سے زیادہ برحی جانے والی کتاب ہے۔

اگر لفظ قرآن، قرن سے مشتق ہے تو قرن کے معن ہیں منا اور ساتھ رہنا۔ اس منبوم کی رو سے اس محفد کو اس لیے قرآن کہتے ہیں کہ مسلمان حق اور جارت کے لیے اسے اپنے ساتھ رکھتا ہے۔

قرآن سے ثابت ہے کہ پورے قرآن پاک کو اللہ تعالی نے ماہ رمضان المبارک کی شب قدر میں آسان دنیا پر نازل فرمایا اور دہاں سے السے حضرت جریل علیہ السلام بتدر سی حسب ضرورت اور تھم رہائی کے مطابق صنور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر 23 سال تک لاتے رہے۔ چونکہ آپ آئی تھے اس لیے قرآن کی جو آسیس نازل ہو میں آپ المحمیں خود مجی زبانی یاد فرمالیتے اور سحابہ کرام کو مجی یاد کرادیتے تھے۔ مزید برآن آپ نے چد مخصوص تھے بڑے ہواں آیات کے تھے کی خدمت پر مامور

نرمایا تھا۔ چنانچہ سمابہ کرام کافذ کے کلاوں، مجور کے بوں، کلای کے تخوں، اکاری کے تخوں، الارک کرے تخوں، اورک کے کلاوں، چڑے کے خلافوں اور کپڑے کے تخیوں پر نازل شدہ آئیں کلے لیا کرتے تھے۔ جمع قرآن کی یہ مقدس خدمت کا تابان وی کے نام سے مخصوص چالیس سمابہ کرام کے سرد تھی

جن میں کھ متاز نام ہے ہیں : حفرت ابد کر، حفرت عان، حفرت علی، حفرت زید بن عارث، حفرت عبداللہ بن مسعود، الی ابن کعب، عبداللہ

بن ملام، ابو معاويه، ابوالدرا اور معاذ بن جبل وغيره

زول قرآن کا طریقہ ہے تھا کہ جب کوئی سورت نازل ہونا شروع ہوتی تھی۔ آ تخضرت سلی اللہ علیہ ورع ہوتی تھی۔ آ تخضرت سلی اللہ علیہ وسلم ان آیات کو اس سورت میں شائل کراتے جاتے تھے۔ جب ایک سورہ کمل ہو جاتی تو علیمہ نام سے موسوم ہو جاتی تھی۔ کبھی کوئی سورہ ایک می مزتبہ پوری نازل ہوجاتی تھی۔ شان سورہ والمرسلات اور کبی ایک ساتھ دو سورتیں نازل ہونا شروع ہوتی تھیں اور آپ دونوں سورتوں کو الگ الگ کھواتے تھے۔ سورتوں کی ترتیب اور ان کے نام لوح محفوظ کے قرآن کے مطابق حضرت جریل کے مخورہ سے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے عہد مبارک ہی میں متعین ہو بچے تھے اور سحابہ کرام کے سینوں وسلم کے عہد مبارک ہی میں متعین ہو بچے تھے اور سحابہ کرام کے سینوں میں اس کے مطابق پوراکلام پاک محفوظ تھا۔

مهد صدیقی می جگ بیا۔ کے موقع پر سر (70) مفاظ قر آن محابہ شہید ہوگے تو قر آن کے ضائع ہو جانے کے اندیشہ سے حضرت عرام کے مشورہ پر حضرت ابو برائے نے زید بن عابت سے کابی صورت میں کیا۔ کرایا۔ قر آن کا یہ نیو حضرت ابو برائے کی ہاں رہا۔ ان کی وفات کے بعد حضرت عرائے کے بعد حضرت عران کے مہد ظانت میں جب اسلام دور دراز کے علاقوں کی گیل ممیا اور تو مسلموں کے کرات اختلاط کے باحث اندیش لاحق ہوا کہ قرآن کی قرآت و طاوت میں ضاو نہ بیدا کہ وجائے تو حضرت عمان نے قرآن کی قرآت و طاوت میں ضاو نہ بیدا موجائش بن زیر، سعید بن العام اور عبدالرطن بن الحارث سے قرآت فران کے جد ابرین حال زیر، سعید بن العام اور عبدالرطن بن الحارث سے قرآت قرین کے بعد مراب کرنے کا محم دیا۔ چنانی ان اکار محاب محرت حال کے بعد صدت انہام دی۔ اس کے بعد صدت حال نے اس محمد کی سات تعلیم تیا کرا کے ایک دیار تران کے بعد صدت حال نے در آن کو برسے کی ساتھ سے خدمت انہام دی۔ اس کے بعد صدت حال نے در آن کو برسے یہ معرف کی سات تعلیم تیا کرا کے ایک دیار تران کا بھی حدود اس کے معرف میں رکھ کی اور باتی جو کہ کہ بعد مورد کی اور باتی جو کہ کہ بعروں کو فید شام، یمن، بحرین مجمود دیں اور اس خورت کی معرف کی مادو کی خداول کی حدود کی اور باتی جو کہ کران کا بھی خداول کی معرف کی معرف کی معرف کی عرف کی خداول کا حکم دیا۔ قرآن کا بھی خداول کو کو کے خورت کی کران کا بھی خداول کی معرف کی معرف کی کو کران کا بھی خداول کی حدود کی کو کران کا بھی خداول کا حکم دیا۔ قرآن کا بھی خداول کو کران کا بھی خداول کا حکم دیا۔ قرآن کا بھی خداول کی کو کران کا کی خداول کی کا حدود کی کو کران کا کی خداول کی کو کران کا کی خداول کی کران کا کی خداول کی کور کران کا کی خداول کی کور کران کا کی خداول کی کران کا کران کا کی خداول کی خداول کی حدود کران کا کران کا کی خداول کی خداول کی کران کا حکم دیا۔ قرآن کا کی خداول کی خداول کی حدود کران کا کی کران کا حکم دیا۔ قرآن کا کی خداول کی حدود کران کا کی خداول کی خداول کی خداول کی خداول کی حدود کران کا کی خداول کی حدود کران کا کی خداول کی خداول کی حدود کران کا کرن کی کران کا کی خداول کی حدود کران کا کی حدود کران کا کرن کی کران کا کی خداول کی حدود کران کا کی خورد کران کا کرن کی کران کا کر کران کا کر کر کران کا کر کر کران کا کر کر کران کا کر کر

نو ب مع معض مثانی کا نام دیا جاتا ہے اور ای نوز پر علائے جمبور نے ایماع کرلیا ہے۔ می جناری باب نزول القرآن می ندکور ہے کہ معض مثانی وراصل میند ابو کر کی بعید نقل ہے اور عفرت عثان کا کارنامہ صرف قرائت کی کیانیت بدا کرنا ہے۔

محابہ کرام اور تابعین عظام کے دور سے لے کر دور ماشر تک قرآن ماک کی بے شار تغیری لکھی عنی ہیں۔ ای طرح دنیا کی بھڑت زبانوں مثلاً اردو و فارس کے علاوہ ہندی، سنسکرت، بگال، حجراتی، مراعمی، تلكو، پشتو، فرخي، الكرمزي، جرمن، لاطين، روى اور اطالوي اور ويكر كي زبانوں میں قرآن پاک کے تراجم موجود بیں۔ قرآن وہ مقدس اور واحد آسانی کتاب ہے جس کا حرف حرف اور ایک ایک شوشہ و نقطہ شروع ہے آج مل اصل صورت میں محفوظ ہے۔ اس میں کسی کی بیش یا تحریف کا عقیدہ رکھنا کفر صریح ہے۔ شیعوں کی ایک جماعت کی طرف یہ عقیدہ منوب ومشہور ہے کہ قرآن کے عالیس بارے تھے، سنیوں نے وس مارے مذف کر لیے۔ ای طرح بعض اہل تشع کی طرف سے یہ قول بھی منوب کیا جاتا ہے کہ بعض آیات اور سور تی جن می اہل بیت ک منتبت ندکور تھی، معجف عثانی ہے خارج کردی گئی۔ لیکن اکابر شیعہ علا و محقین اس کو محض الزام قرار دیے بل ادر قرآن کے ہر قتم کے نتق و زیادتی اور تغیر و تحریف سے منزو دیاک ہونے کے قائل ہیں۔ ہر الل ایمان کے لیے یہ عقیدہ رکھنا لازی ہے کہ جو قرآن اس وتت ہارے یاس ے وہ بلحاظ کلمات و ترتیب بعید دی ہے جو اللہ تعالی نے عفرت جریل ك توسط سے حضور أكرم صلى الله عليه وسلم ير نازل فرمايا اور جس كا حفظ و الدت تواتر کے ساتھ برابر جاری ہے۔ دوسرے تمام آسانی صحفول میں قرآن كا امّيازيه ب كد اس كى عاقيامت بقا و حفاظت كى ذمه دارى خود الله تعالى نے اين اور لى بے۔ انافحن نزلنا الذكر و اتالہ لحافظون (ام في اس نھیجت (کی کتاب) کو اتارا اور بلاشیہ ہم بی اس کے محافظ ہیں)۔ یودہ سو برس کی تاریخ اس قول کی صداقت پر شاید عدل ہے۔

قرآن کل 114 مور تون، 558 رکوع، 6236 آیات اور حسب ذیل سات منزلوں پر مشتل ہے: (1) مورو فاتحہ سے مورو نماو، (2) مورو مائد سے مورو تو، (3) مورو امرائیل سے مورو فیل، (4) مورو امرائیل سے مورو فر قان، (5) مورو شعرا سے مورو لیسین، (6) مورو والفظت سے مورو قان، (7) مورو قان سے آخر مورو والفائل۔

قرآن کی جن آیات کا نزول کمد میں ہوا وہ کی اور جن کا نزول مدینہ میں ہوا وہ کی اور جن کا نزول مدینہ میں ہوا وہ مدنی کہلاتی ہیں۔ جن سور توں پر کمد کرمہ میں بازل ہونے پر انقاق ہے ان کی تعداد 65 ہے۔ مدینہ منورہ کی منتقہ سور تھی 18 ہیں اور جن سور توں کے مقام نزول میں الحکاف ہے ان کی تعداد 31 ہے۔ قرآن مجید کی سب ہے ہوئی سورہ الکوڑ ہے جس کے چاپس رکوع ہیں۔ اس سورہ کو سام القرآن مجی کہا جاتا ہے اور سب ہے چھوٹی سورہ الکوڑ ہے جس کی مقالت شمن ہیں۔ قرآن مجید میں پدرہ تحدے ہیں جن علی ہے چودہ مقالت شمن علیہ ہیں۔ قرآن کی پیٹی سورہ الفاتحہ ہے اور آخری والنائل ہے جد نزول کے لحاظ ہے کہل سورے علی تھی اور ہے جا رہی تھی اور آخری والنائل ہے اور آخری والنائل ہے اور آخری قرآن مجید میں سرہ مقالت ایے ہیں جہاں پڑھے ہوئے ذرا فلطی کفر تھور کی جاتی ہے۔ قرآن مجید کی ہر سورت اور ہر آ ہے ایک ذرا فلطی کفر تھور کی جاتی ہے۔ قرآن مجید کی ہر سورت اور ہر آ ہے ایک در سرے سے مرابط ہے ای لیے قرآن مجید کی تر تھی، نزولی تر تیب کی در سرے بالذ توالی کی ہداے کے مطابق تر تیب ڈوئی کر تھی، نزولی تر تیب کی جائے اللہ توالی کی ہداے کے مطابق تر تیب ڈوئی کے ہوئے۔

قربائی: عیدالفر (دیکھے میڈین) کے دن جس طرح اہل استفاعت سلمانوں پر صدقہ شرعاً واجب ہا ای طرح میدالا می کے دن قربانی بھی واجب ہے۔ دخرت ابراہم کو اللہ تعانی نے خواب میں سم حم دیا کہ اپنے بیٹے صغرت اساعیل کی قربانی کرد اور محم رہائی کی تھیل کے لیے باپ بیٹا دولوں بی تیار ہوگے۔ عیدالا می پر دی جانے والی قربانی اس عظیم واقعہ کی یادگار ہے۔

قربانی کے جانور کو اضیہ کہتے ہیں۔ ای نبت سے بقر عید کا نام عید اللہ فی رہین کے جائور کو اضیہ کہتے ہیں۔ ای نبت سے بقر عید کہ کہتے ہیں۔ قربان اور بقر عید بھی کہتے ہیں۔ قربان کا جانور اگر گائے، بھینس یا اون ہو تو اس میں سات آوی تک شرک ہو تکتے ہیں اور بحری، بحرا، ونہ یا جھیز کی قربانی کو بعض علا ایک می آدمی کی طرف سے ہو عمق ہے۔ عیدالا حقیٰ کی قربانی کو بعض علا مؤکدہ ہے۔ قربانی، تقرب الی حاصل کرنے کی کو حش کا نام ہے اور شریعت اسلام میں عبادت کی نیت سے خاص او قات میں (نماز میدالا حقیٰ شریعت اسلام میں عبادت کی نیت سے خاص او قات میں (نماز میدالا حقیٰ جانور کے دی کو تربانی افضل ہے۔ کے بعد تیمرے روز عمر بھی لیتی 10 ذی الحج سے 12 ذی الحج کی کر بانی افضل ہے۔ جانور کے ذی کر زبانی کو تین حصوں میں تقیم کیا جاتا ہے جان

یں سے ایک حصد محاجوں اور فقرا کو اور ایک استے احباب و اقربا کو اور باقی ایک حصد استے اور الل و حمال کے لیے رکھا جاتا ہے۔ قربانی کے جانور کو بذات خود وَنَ کرنے کی زیادہ فضیلت ہے لیکن اگر یہ مکن نہ ہو تو دوسرے سے بھی وَن کرانا درست ہے۔ چرم قربانی کو اللہ کے نام پر فخرات کردیا جائے میں ہے۔ فخرات کردیا جائے میں ہے۔

اسلام کے طاوہ دوسرے نداہب میں بھی قربانی کو عبادت کا درجہ حاصل رہا ہے۔ میرودیوں کے میاں تو اس کر ہے ہے قربانی کے تفصیل احکام میں کہ شاید کی اور عبادت کے بارے میں نہیں میں۔ دوسرے نداہب میں مجمی قربانی عام رہی ہے۔

قربائی (غیر اسلامی فداہب): دیا ک بے شار تہذیوں اور فراب شی ربائی وایک نہایت اہم مقام حاصل رہا ہے۔ اس کا مقصد وی ہوتا ہے جو کی کو تخد دینے کا ہوتا ہے۔ یعنی اپنے ہے اعلیٰ طالت، دیا تا طداک خوش نودی حاصل کرتا تاکہ وہ ایک طرف اپنے تہر سے تحلوظ رکھ اور دوسری طرف اپنی مناقوں سے نواز سے تمام ابتدائی فداہب میں مویشیوں، پر ندوں وغیرہ کی قربائی دی جائی تھی اور بعض جگہ انسائی جائیں بی نذر کی جائی تھی اور بعض جگہ انسائی جائیں رسم تھی اور بعض وقت انسانوں کو بھی دیوی دیو تاؤں کی نذر کر دیا جاتا تھا۔

انجیل کے مطابق سب سے کہلی قربانی حضرت آدم کے فرزندوں ہائٹل و قائل نے دی۔ ہائٹل نے زیمن کے ان سب میملوں کی قربانی دی جنسیں اللہ تعالی نے حرام قرار دیا تھا اور قائل نے اپنے موشیوں کے گلے کے پہلے بچوں کی قربانی دی۔ یہودیوں کے فزدیک اللہ تعالی کے ختم پر حضرت ایرائیم نے اپنے بیٹے حضرت اسخق کو قربانی کے لیے بیش کیا اور اللہ تعالی نے فوش ہو کر حضرت اسخق کی جان بچالی اور اللہ تعالی نے فوش ہو کر حضرت اسخق کی جان بچالی اور اللہ میں میں جیشے رکھ دی اور اس طرح انسان کی قربانی کی رسم یہودیوں میں جیشے کے لیے خشم ہوگئے۔ چنانچہ اس کے بعد سے مختلف تعاریب پر جمیئر قربانی کے لیے خشم ہوگئے۔ چنانچہ اس کے بعد سے مختلف تقاریب پر جمیئر قربانی کے لیے جش کی جاتی ہے۔

میں ایوں کے زدیک حفرت میٹی نے ملیب پر اپنی جان نذر کرکے دنیا کی سب سے بوی قربانی دے دی چنانچہ بھیزوں کی قربانی دے کر اس مقیم قربانی کی یاد تازہ کی جاتی ہے۔ میسائی جو ماس یا نماز ادا کرتے بیں اے دو سن کیتھولک فرہب کے لوگ 'پاک قربانی' کہتے ہیں۔

ایٹیا، افریقہ اور بوروپ کے قدیم سان میں قربانی کی رسم عام تھی۔ جنوبی امریکا کے قدیم الدین قبیلوں خٹل مایا اور ایز تک وغیرہ میں انسانی قربانی بوے اسمام کے ساتھ انجام دی جاتی تھی۔ اسلام میں قربانی کے لیے دیکھیے تربانی و محیدالا تھی ۔

محتم: انفظی معنی کی چن کی تختیم کرنا اور فیط کرنا اصطلاماً طف افحانے

کے لیے بولا جاتا ہے کہ حم کمانا متعلقہ معاملہ میں فیصلہ کن ہوتا ہے اور
اے ایک کملی شہادت سمجما جاتا ہے۔ اللہ تعالی کی ذات یا اس کی صفات کی
حم کمانا۔ اس حتم کے ٹوٹے پر کفارہ داجب ہو جاتا ہے۔ عربوں میں عام
طور پر حتم کمانے کا ردائ تھالہ قرآن مجید میں خود اللہ تعالی نے واضح
شہادت اور کوائی کے طور پر کئی مقابات پر حتم افحائی ہے مثل واقعمر ' یعنی
حم ہے ذانے کی وغیرہ۔

حم عموس: یعنی کوئی عمص دیده و دانسته الله کی جموئی حم کمائے۔ یعض مال کے زویک ہے محال کہرہ ہے۔ اگر حم عموس (اس کے معنی ہیں ڈید دینے والی چنے) کی گذشته واقعہ کے متعلق ہو تو تمام آئنہ کا اس پر انقاق ہے کہ اس کا کوئی کفارہ فیس ہے۔ جلا کی نے کہا بخدا میں نے زید کو بارا میں نے زید کو بارا میں نے زید کو بارا ہے۔ حدوثی حم فیس کمانی جائے۔ حدورہ المحل میں الله تعالی فرماتا ہے (اور اس مسلمانوا) تم اپنی تسوں کو آئیں میں ایک دوسرے کو وحوکہ وسینے کا درسرے کو وحوکہ وسینے کا ذریعہ نہ بناو۔

اگر کی کی هم دافع ہوجائے اور پار دہ اس کا مان (هم توڑنے دالا) قرار پائے تو اس پر کفارہ مین (ایک هم کا کفارہ) اوا کرنا واجب ب جو اس طرح ہے: وس محاجوں کو کھانا کھانا یا گیڑے بہتانا یا ایک قلام آزاد کرنا۔ ان تینوں میں سے جس مہولت پر قادر ہو، کفارہ میں اوا کرے۔ اگر کوئی ان میں سے کوئی بات نہ کرسکا ہو تو اسے تین روزے رکھے چا ہیک لیکن طح ظ رہے کہ روزہ رکھنا اس صورت میں ناچائز ہے جب نہ کورہ بالا تینوں باتوں میں سے کی ایک پر مجی عمل کرنے کی قدرت نہ ہو۔ اکثر فقیا کے نزدیک کفارہ، هم توڑنے سے پہلے اور بعد میں مجی دیا جاسکا ہے مطابق حاص ہونے سے پہلے کفارہ دینا مطلقا مجی جیس ہے اور سب سے اچھا ہی ہے کہ اگر هم ایخائی جائے تو سے بر مالت میں بورا کرنا جائے۔

قصاص: النوى منى موض اور بدل كے بير۔ اسطاماً خون كے بدلد كو قصاص كہتے بيں اور اس كا تعلق حقوق العباد سے ہے۔ وسيع تر منى عمل اگر ايك فرو نے كى دوسرے فرد كو كوئى جانى نقسان كانجايا تو اس كے ليے ويے عى بدلدكو انقباص كہتے ہيں۔

جنابوں میں شرعاً تصاص واجب ہے۔ محر کتل شید، کتل خطا اور کتل بہ سبب میں تصاص نہیں ہے۔

تفاص حق میں پوری ساوات لازم ہے۔ یہاں فرق مراتب جائز تہیں۔ ملل فرق مراتب جائز تہیں۔ مل کے تیز ہتھیار سے انجام بائز تہیں۔ مقول کے اولیا تھام معاف کردینے یا مال کی ویت (خون با) پر ملے کرنے کا افتیار رکھتے ہیں۔ ان دونوں صورتوں میں تھام ساتھ بوجائے گا۔

اسلام سے پہلے بھی قصاص کا رواج تھا۔ مورہ المائدہ یم اللہ تعالی نے یہود کے ذکر بھی بتایا ہے: "ہم نے افھی حکم دیا تھاکہ جان کے بدلے جان، آگھ کے بدلے آگھ، ٹاک کے بدلے ٹاک، کان کے بدلے کان، دائت کے بدلے واثت اور زفوں کے لیے برابر کا بدلد۔ پھر جو قصاص کا صدقہ کردے تو اس کے لیے کفارہ ہے اور جو لوگ اللہ کے تازل کروہ تانون کے مطابق فیصلہ نہ کریں، وہی نظام ہیں۔" بجی ادکام مسلانوں کے لیے ہیں۔ رسول آکرم ملی اللہ علیہ وسلم نے قصاص کا صدقہ کرنے کی تھر تے اس طرح کی ہے کہ قصاص کو صاف کردیا جائے۔

قضا و قدر: اسلای مقیدہ کے مطابق قضا کا مطلب یہ ہے کہ اللہ جل شاد کا ہر چز کے لیے (خواہ وہ خیر ہویا شر) ازل ہے کیا ہوا ایک عادلانہ تھم اور فیصلہ ہے اور ای کے موافق سب چکہ ہورہا ہے۔ قرآن مجید میں لفظ تفنا فتف معنوں میں استعال ہوا ہے جیسے تھم کرنا، فیصلہ کرنا، مقرر کرنا، اطلاع دینا، بدلہ میں کوئی چز دینا، فرض اوا کرنا وغیرہ اسطلاما اس کے معنی (ا) قاضی کا عبدہ اور اس کے فرائض اور (2) کی نہ ابی فرض کا وقت پر اوانہ کرنے کی وجہ سے بعد میں اسے پورا کرنا جیسے نماز اور ووزوں کی فضا واجب ہوتی ہے۔ قدر کے لفظی معنی اندازہ لگانے، پیدا کرنے، تعین اور تا ہوئے کے بتائے میں لیکن اصطلاما قدر کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اسے از کی طرح کے برجب ابتدا ہے۔ کہ اللہ تعین اندازہ کے ورائس کے ہورہا ہے۔ کوئی بات

الی نہیں جو بے اندازہ ہو اور یہ نیعلہ و اندازہ ہمارا شب و روز کا مشاہرہ اور حقیقت واقعہ ہے۔ خدا کے اس ازلی علم اور عادلانہ تھم کا دوسرا نام نقد ہے۔ لغت میں قدر کے معنی ہیں کی چیز کی مقدار کو واضح کرویتا یا

اس کا اندازہ کریا، اس کا پہانا اور شاخت کریا۔ تقدیر کی مقدار کو واضح کردیا یا اس کا اندازہ کریا، اس کا پہانا اور شاخت کریا۔ تقدیر کے معنی ہیں قدر مطا
کریا اور اقتصاع حکمت کے مطابق ایک خاص اندازہ اور خاص وجہ بتایا۔
تفا و قدر میں فرق یہ ہے کہ قدر اندازہ کریا ہے اور قضا اس پر اجرائے کیم اور اس کا تعلق کردیا ہے۔ یعنی قدر اندازہ ہے اور قضا اس کا نفاذ۔ کویا جر مطالمہ قضا ہے پہلے حالت قدر میں ہوتا ہے۔

تفنا و تدریا تقدیر کا مسئلہ بھیشہ بحث و نظر کا موضوع رہا ہے۔
فلاسفہ و حکامین نے اس میں بوی بوی موشکافیاں کی ہیں چنانچہ اس مسئلہ
کی بنیاد پر جربہ اور تدریہ کے دو مستقل اعتقادی مکاتب کر مصد شہود پ
آگئے۔ اللی جر کاعقیدہ تھا کہ انسان تقدیر کے ہاتھوں مجبور محض ہے۔ وہ
کی بھی کام کے کرنے یا نہ کرپنے کا اختیار نہیں رکھتا اور تدریہ کا مسلک
میروکار نہیں۔ ان دولوں فرقوں کا موقف انجا پندانہ ہے۔ اشامرہ کے
مزدکیک اللہ کی قضا ہے مراد اشیا کے متعلق اس کا ازلی ادادہ ہے۔ ایک اور
مقیدہ ہے کہ انسان نہ تو مجبور محض ہے اور نہ خار کل می بلکہ وہ جر و
اختیار کے درمیائی مرحلہ میں ہے۔ البتہ وہ خلق افعال کا اختیار فہیں رکھتا
افتیار کے درمیائی مرحلہ میں ہے۔ البتہ وہ خلق افعال کا اختیار فہیں رکھتا
افتیار کے درمیائی مرحلہ میں ہے۔ البتہ وہ خلق افعال کا اختیار فہیں رکھتا
افتیار کے درمیائی مرحلہ میں ہے۔ البتہ وہ خلق افعال کا اختیار فہیں رکھتا
مذاکا خلق (پیدا کرنا) ہے۔ تفنا و قدر میں فرق یہ ہے کہ قفنا تو اللہ کا کئی

اس نظریہ کی رو سے انسان اپنے ارادہ و اختیار سے اپنے ائمال کا ذمہ دار عظہر تا ہے۔ تضا و قدر کا عمل انسان کے احوال و اعمال دونوں میں جاری ہے۔ چنانچہ آدی کا مر تا بعینا، صحت و مرض، خوشی و علی، کامیابی و ناکا کی اور رزق د بے کاری وغیرہ سب کچھ نقد بر خدائی اور تضائے اللی کے بحوجب ہوتا ہے۔ خدائے تعالی نے جس کے حق میں جو کچھ بہتر تھا اسے اس کا مقدر تضہر ایا۔ اس طرح انسان کے اعمال حسد اور اعمال سیاہ یہاں کے کہ کفرو ایمان کا بھی اعدازہ روز ازل میں ہوچکا ہے۔

درامل قفا وقدر کے مسئلہ کا حل انسان کی قدرت علم و عشل کے باہر ہے۔ بہتنا ہی وہ اس پر فور و قفر کرتا ہے مسئلہ وجیدہ ہوتا چلا جاتا ہے۔ اس باحث حفور اکرم صلی اللہ علیہ وسئم نے اس میں پڑنے اور اس کو اللے پلٹنے کی ممانست فرمائی ہے۔ بہر حال اس سلسلہ میں مختمر طور پر ہر مسئمان کا حقیدہ ہے کہ زندگی و موت سب اللہ بزرگ و برتر کی تشاکی رہین منت ہے اور تشاو قدر کا علم خدائی کو ہے۔ انسان کو اس کا علم اس وقت ہوتا ہے۔ بس اس حقیقت پر دل حقت ہوتا ہے۔ بس اس حقیقت پر دل ہے ایمان ویقین رکھنا اسلام علائد عقائد کی ایک اہم کڑی ہے۔

## تضیاتی احصاء: منمون منطق کا آخری حصد طاحقہ کیجے۔ قضیاتی تفاعل: منمون منطق کا آخری حصد طاحقہ کیجے۔

قضيد : منطق مي عام طورير جمله اور تضيه مي فرق كيا جاتا ي- جمله ایک اسانی ساخت یا الباس ہے جس کے زریعہ کوئی بات کبی جاتی ہے اور جو بات کی جاتی ہے وہ اس تفعیل جاسے مختلف ہے جس کی مدو سے وہ بات كي جاتى بـ منطق من چوكله صدق وكذب، صحت و بطلان جيب تصورات كا اطلاق مانات ير موتا بـ اس لي يه عد ابم ب ك آيا جمل مادق یا کازب ہوتے ہی باجر کھ جلے سے مقدود ہو۔ اس بات کو محوظ رکھتے ہوئے منطق میں جلہ اور اس کے منبوم یا معنی میں انتیاز کیا گیا ہے اور آخرالذكر كو تفنيه كها جاتا ہے۔ إلى يه امكان مجى جارے سائے آتا ہے کہ مختف و متعدد جملوں سے ایک بی تضہ ادا کیا جاسکتا ہے۔ عام زبان من بيك جلد اور تفد كا فرق اتنا صاف نبين موتا كيونك جب جلد كو صادق ہے یا کاذب کہا جاتا ہے تو اس کا مطلب یکی ہے کہ جو کچے اس کے ذربیہ کہا مماے وہ مادق ے یا کاذب۔ محر منطق مراحت کے لیے اس انتیاز کو برقرار رکھنا ضروری معلوم ہوتا ہے۔ ہاں اگر جلہ کے تصور کے ساتھ معنوی پہلو کو شامل کرایا جائے تو یہ فرق غیر مفروری ہو سکتا ہے۔ لفظی بیان اکثر جله اور تفید دولوں معنوں کا حامل ہوسکتا ہے۔ سادہ قطعی تنایا کی مار تشمیل کی عن جیر کی یا جزوی، ایجالی یا سلبی، مرکب تغنایا، انفصانی اور شرطید یا دلالتی ہوتے ہیں۔

قضيد الف: تمام انسان فائي بين درسطوني منطق عي وو تمام تعدا جنين كل ايمالي كيت بين اس كويون بهي كها جاسك عبد كاكات عن

(h) اور انسان (x) جی بھی شے کے لیے یہ کہا چاسکا ہے کہ اگر وہ شے (x) اور انسان (h) ہے تو وہ شے وہ ( M) ہے اس کو طاشی طور پر ہی لگھتے ہیں  $(x)[hx \supset mx]$   $(x)[hx \supset mx]$  ہے جب وہ  $(x)[hx \supset mx]$  ہے جب وہ جس ہے جب امتان کے لئے اور انسان کے الحجر المواجد کیا ہے جب وہ ہے جب رہ

ab=0 یعنی انسان (a) اور غیر قانی (6) شے کی صنف کا اگر ہم تصور کریں تو صنف ندکور بھی صنف ہوگ۔

تغییر 0: کوئی انسان قائی دیس، وہ تمام تھایا جغیس ارسطوئی منطق میں کلی سلبی کہتے ہیں یا ہوں کہتے کہ کا کتاب میں کسی بھی شے کے لیے یہ کہا جاسکتا ہے کہ اگر وہ شے (x) انسان ہے (h) تو وہ فائی (m) دیس ہے۔ بالفاظ دیگر کسی بھی شے کا انسان ہوتا اس بات کی دلالت کرتا ہے کہ وہ فائی نمیس ہے۔ علامتی صورت میں اے ایوں کھتے ہیں۔ کہ وہ فائی نمیس ہے۔ علامت ہکا استعال کسی بھی مد یا تغییر کی فعی یا اس کے لئیش کے لئے مخصوص ہے۔ اصاف کے الجبرا میں اے یوں کھتے ہیں۔ کے لئیش کے لئے مخصوص ہے۔ اصاف کے الجبرا میں اے یوں کھتے

ab=0 یینی انسان (a) اور فانی (b) شے کی مجموعی صنف تمی موگ۔

تفنیہ و : کچھ انسان فانی تھی۔ ارسطونی منطق میں جروی سلبی تفنیہ۔ کم از کم ایک شے (x) ایک ہے جو انسان (a) ہے اور فانی (a) کیں۔ ملاحتی منطق میں اس کا اظہار ہوں ہوتا ہے (a) (a) اشیا کی جو منف منطق کے الجبرا میں (a) السان (a) اور فیر فانی (a) اشیا کی جو منف مکن ہے وہ تحی تمین ہے۔

تفنیدی: کچھ انسان فائی ہیں۔ ارسلوئی منطق میں وہ تمام تفایا جو جروی ایمائی کہلاتے ہیں۔ کم از کم ایک (منطق میں کچھ کا بچی معنی حلیم کیا جاتا ہے) شے (x) ایک ہے جو انسان (h) ہے اور فائی (m) ہے۔ طاحتاً اے ہوں لکھتے ہیں۔

[hx mx](xE)- امناف کے الجرا عمل 600 یعن منف ہ (انبان) کا کم از کم ایک رکن ایا ہے جو منف دا (فانی اشیا) کا بھی رکن ہے۔ لیذا انبان (x) اور فائی شے (د) کی مجموعی منف تمی فیس ہے۔

قطب الدين بختيار كاكل، حطرت: يرمغ بدوياك ك

مشہور ولی و صوفی، صوفیوں کے سلسلہ چشتیہ کے مشائع عظام میں شار ہوتا ہے۔ آپ حفرت خواجہ معین الدین چشن کے غلیفہ اور جانشین شجے۔ علاقہ فرغنہ (موجودہ اذبکتان) کے ایک مقام اوش میں 1187 میں پیدا ہوئے۔ حمین مادات میں سے شجے۔ والد کا نام احمد بن موئی یا کمال الدین بن سید موئی قا۔ آپ ڈیڑھ سال بی کے شح کہ والد وفات پاگئے محم والدہ نے ان کی تعلیم و تربیت پر خاص توجہ دی۔ پائی سال کی عمر میں موانا ابو حفص سے تعلیم حاصل کرنی شروع کی۔ ابتدائی عمر بی میں تمام علوم حداولہ کی تعلیم عاصل کرئی شروع کی۔ ابتدائی عمر بی میں تمام چش سے ان کی طاقت ہوئی، ان سے بیعت کی اور انجی سرو سال کے علیم میں سال کے ان کے ساتھ سخ کہ فراہ ظافت بھی حاصل کرایا۔ پھر میں سال کے ان کے ساتھ سنر وعبادت و مجاہدہ میں دریا۔ پھر میں سال کے ان کے ساتھ عبدالقادر جیائی سرو عباجہ میں رہے۔ یہ صوئی تحریک کے شاب کا دور تما۔ عبدالقادر جیائی سرو عباجہ میں رہے۔ یہ صوئی تحریک کے شاب کا دور تما۔ عبدالقادر جیائی سرو عمادت و مجاہدہ میں رہے۔ یہ صوئی تحریک کے شاب کا دور تما۔ عبدالقادر جیائی سرو عمادت و مجاہدہ میں رہے۔ یہ صوئی تحریک کے شاب کا دور تما۔ عبدالقادر جیائی سے دریا بہا رہے شے۔

جب خواجہ معین الدین چشی اجمیر آیک سے تو خواجہ قطب الدین نے بھی ہندستان کا قصد کیا اور اپنے بیرہ مرشد کے پاس ہندستان کا قصد کیا اور اپنے جبال طفان حس الدین الدین نے استقبال کیا۔ وہلی میں ملک بین الدین کی مجد میں مقیم ہوئے اور اللہ وہلی کی خاص مجت اور السیت کی وجہ سے پوری زندگی بیبی الاری۔ کہا جاتا ہے کہ سلطان التش آپ کا مرید ہوگیا تھا اور اس نے قطب بنار آپ کی کی یوگار کے طور پر تعیم کروایا تھا۔

حضرت بختیار کاکی میں قاعت بہت زیادہ تھی۔ اگرچہ بادشاہ وقت ان کا اداوت مند تھا کمر ان کے کمر میں اکثر فاقہ رہتا۔ گی کی فاقوں کے بعد ان کی شریک حیات اپنی ایک پڑوئن سے کچھ سامان خورد ونوش ادھار لے لیتی تھیں۔ ایک روز اس پڑوئن نے طر سے کہا کہ اگر میں تھیں ادھار نہ دوں تو تممارے بچ بھوے مرجا کیں۔ جب آپ کو بیا بات معلوم ہوئی تو آپ نے پڑوئن سے قرض لینے کو منع کردیا اور کہا جمرہ کے طاق میں سے حسب ضرورت کاک نکال لیا کرد اور بچوں کو کھلا دیا کرد۔ ای وجہ سے خواجہ قعب الدین کاکی مشہور ہوئے۔

آپ کو سائ (قوالی) ہے بے حد دلچیں تھی۔ کہتے ہیں کہ ایک محفل سائع میں ایک شعر س کر ان پر وجد طاری ہوگیا اور وہ تمن روز تک حالت وجد میں رو کر 27 نومبر 1235 کو انتقال کرمے۔ نماز جنازہ التش نے

پڑھائی اور آپ دتی عمل علی دفن ہوئے۔ آپ کی وجہ سے سلسلہ چٹیتہ کو بڑا فروغ حاصل ہوا۔

قلم : ایک نوکدار آل جس سے روشائی میں وہ کر کافذ، چڑے یا کی اور مطلح چز پر کھنے کا کام لیا جاتا ہے۔ قدیم زمانہ میں قلم، کلک یا ہرد یا کی زمل (Roed) کے بنائے جاتے تھے۔ اس کے ایک سرے چیل کر چ میں مند پر شکاف کر لیا جاتا تھا۔ اب بھی ہندوستان میں ہرو کے یا بالس کے بند قطاطی کی تربیت کے لیے استعمال ہوتے ہیں۔ قدیم روم میں طریقہ یہ تما کہ کی حتی پر موم کی تہہ جما لی جاتی اور اس پر توکدار چیز سے تھا کہ کی حتی پر موم کی تہہ جما لی جاتی اور اس پر توکدار چیز سے تھا جاتا۔ منانا ہوتا تو موم کی جلا دیا جاتا۔

عبد وسطیٰ کے شروع میں تکھنے کے لیے پوں کا استمال ہوتا قا۔ عام طور پر اس کے لیے قاز یا بیلوں کے پر استمال ہوتے۔ اس کے لیے پروں کو پہلے مرم کیا جاتا اور ایک سرے کو چھیل کر حسب مرضی منا لیا جاتا۔ ان کی نوک جلد ہی خراب ہو جاتی اور بار بار اضمیں چھیلنا اور فمک کرنا ہوتا تھا۔

وصات کی بن سیں اور تلم رومن عہد بن آیکے تھے لیکن ان کا عام استعال انیمویں صدی سے شروع ہولہ بڑے پیانے پر دھات کی میں اور تلم بنانے کا کارخانہ 1828 میں برحظم میں 'جو یامین' نے قائم کیا۔ پہلا فاؤنشن پن، جس کی نب میں روشائی پہنچتی رہتی ہے اور جے تلم میں مجر لیا جاتا ہے، کہل مر تبہ تبارتی طور پر 1880 میں تیار ہوا۔ پہلا بال پن 1944 سے مام ہوا۔ اس کے علاوہ اب کی اقدام کے تلم بنے کی جس اور میں ہو۔ اس کے علاوہ اب کی اقدام کے تلم بنے کی جس اور میں ہو۔ اس کے علاوہ اب کی اقدام کے تلم بنے کے جس اور

قند حمار: یہ شہر دریائے سندھ کے ثبال مغرب کی طرف افغالستان کے سرّتی صدیمی واقع ہے۔ رگ ویہ میں قدحار کے باشدوں کو گا تدحار کی بائی ہے۔ اتحرودید میں گانہ حاری کا تجرف کی گئی ہے۔ اتحرودید میں گانہ حاریوں کا تعلق نظر بدل حمیا اور مشہور حالم اور پنشد و بال جا کر بحث گئے۔ بود موں کے زائد ہے قبل حکیا قدحاد کی راجد حالی تما جو علوم کا حرکز ہونے کے اقتبار سے قبام بندستان میں قابل مرتز ہونے کے اقتبار سے قبام بندستان میں قابل مرتز ہونے کے اقتبار سے قبام بندستان میں قابل مرتز ہونے کے اقتبار سے قبام بندستان میں قابل مرتز ہونے کے اقتبار سے قبام بندستان میں قابل مرتز ہونے کے اختبار سے قبام بندستان میں قابل مرتز ہونے کے اقتبار سے قبام بندستان میں قابل مرتز ہونے کے اختبار سے قبام بندستان میں قابل مرتز ہونے کے اختبار کے باشدے بھے افہوں نے مجل کا خاری میں کوئیے۔ ویکھی کوئیے۔

کا ایک رتن بتایا گیا ہے۔والمیک ردائن جی کہا گیا ہے کہ کیکئے کے بادشاہ پھاجت کے حب ہدائد پھاجت کے حب ہدائد بھائی جرت نے اس کو فتح کرکے بیاں اور شہر آباد کیے۔ مهابھارت کے زبانہ جی گاندھار اور مدصیہ پردیش کا بہت قریبی تعلق قبلہ دھرت راشر کی رائی گاندھاری گاندھار کی شنرادی محمد کی اور قبلی ان کا بھائی قبلہ بھور ستان پر سکندر کے حملہ کے وقت قدھار محمد محمد فی دیاستوں میں منتقم قبلہ ان میں سے خاص ریاستیں محشامر اور ابھی سار تھیں۔

قیاس: ارسطوئی منطق سے لے کر جدید منطق تک کی ایک معروف و مسلم ديئت جس من عمواً دو مقدمات سے كسى نتيد كا اتخراج منطق طور ير لازی و کمایا جاتا ہے۔ مثلاً تمام بعد ستانی ایشیائی میں اور تمام بگالی بعد ستانی ہیں۔ ان دو تضایا سے یہ فتح ہوتا ہے کہ تمام بنگالی ایشیائی ہیں۔ اس مثال على تمام تعنايا تعلى بين اور اس لحاظ ع اس تياس كو تعلى تياس كيت بس قاس استناط کو بالواسط استناط محل کتے ہیں۔ ہر قاس میں عمن مقدمات اور تمن حدود ہوئی ہیں (حد بر لوشتہ ملاحظہ کیجے)۔ یہ تمن حدود حد كبرى، حد مغری اور حد وسطی کہلاتی ہیں۔ ای مناسبت سے تیاس کے اس مقدمہ کو جس می مد كبري مو مقدمه أكبر كہتے بين (يد مقدمه آياس كي ميح بيت کے مطابق بہلا مقدمہ ہوتا ہے لیکن یہ ضروری نہیں) اور جس میں عد مغري بو مقدمه امغر كيت بل- يوكد قال بل في الجلد تين قضايا اور تمن صدود موتی بین اس لیے ہر صد ایک عی معنی میں دو دو بار واقع موتی ب كيونك تين تضايا على تين موضوع اور تين محمول كا مونا لازى ب-يو كله متيد عن مد مغرى موضوع اور مدكيرى محول بتى ب اس لي ان یں ے ہر ایک دو مقدمات میں سے مرف ایک بی بار موضوع یا محول کی جگہ ہے آعتی ہے۔ اس کے ساتھ حد وسطیٰ ایک ایک بار دولوں مقدمات می موضوع یا محول کی جگه لیتی ہے۔ مندرجہ بالا قیاس کی مثال من بكالى مد مفرى، ايشيائى مدكرى اور بندستانى مد وسطى بيد

مد وسطی کے مقام کی روشنی میں آیاس کی افتال کا تھین کیا گیا ہے۔ آیاس کی چار شکلیں تنلیم کی گئی ہیں جن میں کہلی تمن شکلیں ارسلو نے تجویز کیں محرچ تھی قتل بعد میں اس کے بیردوں نے شال کی۔ کمل قتل میں مد وسٹی مقدمہ اکبر میں موضوع اور اصغر میں محمول، قتل دوم میں دونوں مقدمات میں محمول اور فتل سوم میں دونوں مقدمات میں ہے موضوع کی جگہ پر جوتی ہے۔ فقل نجارم میں مقدمہ اکبر میں محمول اور

اصغر میں موضوع بنتی ہے۔

فقف طرح کے قیاسیات کو ان میں شال تغبایا کی کیفیت (ایجانی یا سلی) اور کیت (کلی یا جردی) کے لحاظ ہے ان چار افکال می مرتب کرکے اضمیں آیاس کی خروب کہا کیا اور اضمیں الگ انگ ناموں ہے موسوم کیا گیا جن میں مستعمل حروف تغنایا (ادع، کی اور و) بالتر تیب ان کی کیفیت و کہت کی نشاندی کرتے ہیں۔ عام طور پر اسمج خروب شلیم شدہ ہیں۔

اس کے علاوہ اس کا ایک اور استعال مجی ہے جو سائنسی علم اور استقرا کے لیے اہم ہے۔ اس معنی میں اے اگریزی لفظ اتالوتی (Analogy) کے ترجمہ کے طور پر سمجماعیا ہے۔ جس کا اصل معنی شاہت یا تعبیہ ہے۔ محر اسے عمواً فلف و منطق میں دو اشیا کے مامین نبتوں یا اوصاف کی شاہت ہے تعبیر کیا حمیا ہے۔ لبذا تیاس کا استعال اس طریق گر ك لي بحل كيا جاتا ہے جس عمل شاہت ذكوركى مدد سے ايك شے عمل كى مزيد وصف ياكى علف نبت كا اشتباط كيا جائك جس كا علم اس بي يہلے سے نہ ہو مر اتا معلوم ہو كه اس دوسرى شے على يہ وصف (يا نبت) موجود ب جس مي اور بهلي في مي ديكر شابيس موجود بي- لندا استدلال واشغلط کی یہ ایک ایک کمزور شکل ہے جس میں دو اشا کے مامین بعض شاہتوں کی مدد سے دیگر صور توں میں مزید شاہت یا شاہتوں کو منتج كيا حاتا ہے۔ اس كى ايميت بالخصوص ان حالات ميں واضح ہوتى ہے جبال مشاہدات کی مرد سے وہ تمام نتائج یا اشتباط ممکن نہیں ہوتے جن کی ضرورت من نظریہ یا اصول کی تعدیق و توثیق کے لیے ہوتی ہے۔ یا محر مجی مجی سی سائنی فرضید کی تھیل کے لیے مکھ اشیا یا وقوعات کی اہم معلومات ضروری ہوتی ہیں جن کا بالواسط حصول مکن نہیں اور جن کے حسول کے لیے ہمیں قاس کی مدد لینا براتی ہے جو ہمیں کھ اشیا و وقوعات کے معلوم اوساف اور نبیتوں سے دیگر اشیا و وقوعات کے نامعلوم اوساف اور نبتوں کی طرف کے جاتا ہے۔

قیاس کی مام دیت کھ اس طرح ہوتی ہے۔ اگر کوئی ایک شے چند خصوصیات چرن فراد و کی حال ہے اور دوسری شے ب کا خصوصیات چرج اور دکا حال ہونا ہمیں معلوم ہے۔ للذا ید جمید عمل ممکن ہے کہ ب مجمی خصوصیت ح کا حال ہے۔ استنباط بالقیاس کے امکان یا اظلمیت کو شدید تر بنائے کے امکان یا اظلمیت کو شدید تر بنائے کے امکان یا اظلمیت کو شدید تر بنائے کے امکان یا مندرجہ ذیل شرائط کو فحوظ رکھنا ضروری ہے۔

(الف) جب دو اشیا کی خصوصیات کا موازنہ کیا جارہا ہو تو یہ خیال رکھنا چاہیے کہ در مشاہدہ خصوصیات اور مستبد خصوصیت یا خصوصیات کے درمیان کوئی اہم اور مناسب تعلق ہو اور جو معلوم، مشترک خصوصیات ہوں ان کی تعداد بہت کم نہ ہو۔ (ب) قیاس کی مد سے کوئی مخصوص متیجہ ہی تکالا جائے نہ کہ کوئی بہت عموی رائے قائم کی جائے۔ رج) اس طریق استدلال میں نہ صرف کمانیت و شاہت بلکہ تقریقات کی بھی مخاط جائج کی جائے اور ان سے جو کچھ متیجہ نکل سکتا ہے اس کو بھی ذہن میں رکھا جائے۔

قیاس مرکب: قیاسات کی این زنیر جس میں پہلے قیاس کا بتید دوسرے قیاس کا مقدمہ بنآ ہے اور ای طرح آخری قیاس کے علاوہ ہر قیاس کا مقدمہ بنآ ہا اے اور تمام قیاس مخلف کریوں کی طرح اسدلال کی اس زنیر میں نسکت ہوتے ہیں۔ ان میں سے ہر ایک پہلے قیاس کو قیاس مقدم اور دوسرے کو پہلے کی نبت قیاس موفر کہتے ہیں۔ قیاس مرکب کی ایک مخصوص شکل قیاس مسلس کہلاتی ہے جس کی خصوصیت ہے ہے کہ ان کے مقدمات کی ترجیب یوں ہوتی ہے کہ ان کے مقدمات کی ترجیب یوں ہوتی ہے کہ کس کی محصوصیت ہے ہے کہ ان کے مقدمات کی ترجیب یوں ہوتی ہے کہ کس کی محصوصیت ہے ہے کہ ان کے مقدمات کی ترجیب یوں ہوتی ہے کہ کس کی محصوصیت ہے ہے کہ ان کے مقدمات کی ترجیب یوں ہوتی ہے کہ کس کی محصوصیت ہے ہے کہ ان کے مقدمات کی ترجیب یوں ہوتی ہے۔

قیامت: اسلام عمی عالم برزخ کے بعد دوسری اور آخری منزل ایس ہے۔ انسان نے اپنی دنیوی زندگی میں ایسے برے جو اعمال بھی کے میں ان کا عامیہ ای دن ہوگا۔ اس دن کو روز محشر یا روز جراء حشر و نشر او نشر ایست کے دن صاب کتاب کے لیے دوبارہ زندہ کیے جانے کا دن) بھی کہا جاتا ہے۔ آیامت اور حشر و نشر کا عقیدہ اسلام کے بنیادی مقائد میں شال ہے۔ اس پر یقین رکھنا جو ایمان ہے۔ آل میں اس کے دن قبروں ہے۔ قیامت کے لفظی معنی صوت کے بعد تی افسنا یا حشر کے دن قبروں ہے۔ المعنا۔ امام راغب اصفہانی نے مفردات میں اے اقیام کی تادید بنایا ہے۔ اور یہ تانید بنایا ہے۔ اور یہ تانید بنایا

قرآن پاک عمل قیامت کو بیمیوں ناموں سے یاد کیا گیا ہے۔ ان عمل سے ہر نام اس مولناک دن کے کمی خاص پہلو اور صفت کو نمایاں کرتا ہے۔ اس کا ایک نام مجم الدین' ہے جو سورو فاتحد میں آیا ہے لینی بڑا و سزاکا دن، اللہ تعالی کی عدالت کا دن۔ قیامت کے دن جو امور چیش آئیس مے، ان کی تفسیلات قرآن و حدیث کے اوراق میں موجود ہے جن کا

ظامہ یہ ہے کہ اس دن حضرت امرائیل علیہ السلام صور (زسکھا)
پوکیس کے جس کی آواز ہے نظام کا نات درہم برہم ہوجائے گا۔ آسان
پیٹ جائیں گے، ستارے بھر جائیں گے، پہلا روئی کے گالوں کی طرح
ریرہ ریرہ ہو جائیں گے، آفاب و بابتاب بے لور ہو جائیں گے، مردے
اپنی قبروں ہے زیمہ ہوکر میدان حشر بی مجتع ہوجائیں گے۔ نشی نشی
کا جیب عالم ہوگا۔ ہر جمنس بیکس و عاج اور اپنی اپنی بہتا بی جا ہوگا۔
انسان اپنے بہن مجائی ماں باپ، یوی اور بچوں ہے بھائی پھرے گا۔ گری
کی شدت ہے ہر محض اپنے اعمال کے حسن و جی کے مطابق پسنے کے
سمدر بھی ڈوبارے گا۔

فرض ایک بالکل نی زعرگی شے آسان اور سے نظام کا دور دورہ ہوگا۔ خالق کا نات ہوری شان رہوبیت کے ساتھ عرش پر مفکن ہوگا۔ میزان (زازو) آراسته موگی جس میں ہر نیکی و بدی کی قدر و قیت ہے تم و كاست جافي جائے گ- بعض منسرين شال طبري وغيره كي دائے مي حساب ادر بیزان دراصل استعارے ہیں جو کمال عدل و انصاف کے مغہوم کو ادا كرتے يں۔ ہر منس كى زندكى عن اس ير كرال فرشة (كراماً كاتين) جو نامہ اعمال مرتب كرتے رہے ہيں، وہ اس دن ہر محض كے مقدمہ ك ماتھ اس کوشوارہ کو پیش کریں گے۔ اعضا کو قوت نطق عطا ہوجائے گی اور وہ انسان کے اعمال کی مواہی دیں ہے۔ سمی پر علم و زیادتی نہ ہوگی اور سب اسنے اسنے اعمال کے مطابق جنت یا جہم میں بیعے جاکی مے۔ اس دن ہر محض کو بال سے زیادہ باریک اور کموار سے زیادہ تیز الی صراط سے گررنا ہوگا۔ گناہ گار اینے کر تو تول کی یاداش میں دوزخ میں کر بیاں کے اور نیک افعال والے اینے اپنے مرتبوں کے مطابق سمج و طامت نہایت مرعت کے ساتھ اس بل کو عبور کرکے جنت عل داقل ہوجائیں گے۔ قیامت می کے دن باری تعالی کا دیدار نصیب ہوگا۔ حضور اکرم ملی اللہ طیہ وسلم این امتوں کے لیے بارگاہ ایزوی میں سفارش فرائی عے۔ الل ایمان حوض کور ہے سیراب و شاد ہوں گے۔

روز قیامت کے ذرکورہ بالا امور کو یرح فی جانا اور ول سے ان پر یقین رکھنا ایمان کا اہم ترین جرو ہے۔ ای کو ایمان بالغیب قرار دیا گیا ہے جو لد میں کی حقیقت کا اصلی جو ہر ہے۔

الل عرب توجید کے بعد عقیدہ قیامت اور حشر ونشر کے شدت کے ساتھ مکر تھے۔ بعث بعد الموت (بینی مرنے کے بعد ووہارہ بی اشنے) کا سئلہ ان کی عشل علی کی طرح فیس ساتا تھا۔ ای باعث قرآن پاک کا بوا حصہ شرک کے ابطال کی دعوت پر مشتل ہے۔ حضور اکرم سلی اللہ علیہ وسلم نے بھی کفار و مشرکین عرب کے سانے توجید کے بعد جس حقیدہ کو سب سے زیادہ شد وید کے ساتھ پیش کیا وہ بھی حشر و نشر اور سزا و جراکا مقیدہ تھا۔ قرآن نے بنگامہ قیامت اور حشر و نشر کی ایک مرتق کئی کی ہو اور کا ای مرتق کئی کے اور ایک طرف حیات ابدی، جنت فیم اور بہشت کی سرتوں کا اور دسری کی ہون کا در دسری طرف دورن کی دہشت اور مذاب النی کی تبدید کا ایسا بولناک فحشہ کی بیا ہے۔

حشر کے جسمانی یا روحانی ہونے کا سئلہ علما و قلاسفہ کے در سمان بوا باب الا فتلاف ہے۔ لین جمہور کا سلک آیات قرآئی کے داخلی شوابد اور قرائن کی بنیاد پر سے کہ قیامت کی دوبارہ زندگی ای دیادی گوشت و پہست کے ساتھ ہوگی۔ قرآن عمل بار بار اس امر پر زور دیا گیا ہے کہ قیامت امپایک و نکایک آئے گی۔ اس لیے دانشندی کا قناضا سے ہے کہ انسان ایک لی جمی اس سے فافل نہ رہے اور عمل صالح کرتا رہے۔

رسول اکرم ملی اللہ علیہ وسلم کے قربان کے مطابق ظہور قیامت سے پہلے کی چد علامات ہے ہیں :

(١) وخان (وحوال)

(2) وجال کا ظبور

(3) سورج کا مغرب سے طلوع ہونا

(4) حفرت ميلي كانزول

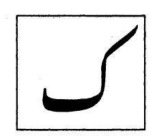
(5) ياجرج ماجرج كا ظاهر مونا

(6) تمن بوے سورج كرئن كيے بعد ويكرے

(الف) ایک بار شرق می، (ب) ایک بار مغرب می،

(ج) ايک بار حرب عی

(7) ایک زیردست آگ جو یمن سے الحے گی اور لوگوں کو ہا گئی ، بوئی محرک طرف لے جائے گی۔



کار ٹون (Cartoon): آج کل کارٹون کے ستی باتھ ہے کمی ہوئی ایک مراحیہ تصویر کے ہیں جس کا متصد بناتا یا طور کرتا ہوتا ہے۔ کین اس کے اصل ستی اس سے مخلف ہیں۔ یہ تقط اطالوی زبان سے آیا ہوادر اس کا مطلب ہے ایک ایک عمل ڈرائنگ جس کو مصوری کے ڈریعے دیوار یا کیوس پر خطل کیا جائے اور پھر اس میں رنگ بحر کر تصویر عمل کی جائے۔ اس حم کے کارٹون مشہور اطالوی فن کار رفائل کے آج مجی موجود ہیں جو اس نے پھول کاریوں (Tapestries) پر تصویریں خطل کرنے کے لیے استعال کیے تھے۔

کارل پاسرس (Karl Jaspers, 1883-1969): کارل یایرس جرمی کے خبر اولان برگ (Oldenburg) علی عدا موا تحل ابتدائی تعلیم حاصل کرنے کے بعد اس نے بائیڈلبرم (Heidelberg) اور ميد في (Munich) عن قانون كا مطالعه كيا- كمر طب كي طرف متوجه موا اور یانی سالوں تک برلن (Berlin)، کو مجن (Gottingen) اور بائید لبرگ ک تعلیم گاہوں میں کب علم کے بعد 1909 میں اس نے بائیڈلبرگ یو نیورش ے مختیل مقالہ تور کر کے نی ای ای ای کی ک وکری ماصل کرا۔ میل جگ عقیم سے پہلے تک وہ ہائیڈلبرگ میں احسانی امراض کی علاج گاہ کے اعدر معاون معافج کی حقیت سے کام کرتا رہا۔ 1916 میں وہ بائدلبرگ بینورش می نفیات کا معلم مقرر بول ای دوران ده ظف ک طرف راهب ہوا اور یافج سال کے بعد 1921 میں وہ ای بوغورش میں قلفہ کے روفیسر کے مهده ير فائز موميا۔ ليكن 1937 ميں بعض وجوبات كے باعث اس کواس مدہ سے معطل کردیا حملہ عمر 1945 میر اس کی دوبارہ بھالی عمل عن آگل۔ 1948 عن وہ سو تررلینڈ جا کیا جال اینے انتال کے وقت ک السل (Band) بوغور ٹی عن قلف کے پروفیسر کے عبدہ پر فائز رہا۔ 1958 يل ال كومير من العام وطاكما كمار

کان، کیر کی اور میس ویر (Max Weber) کے زیراثر كارل يايرس في اين تين جبى فلف كو فروغ ديا ، كا كات كا فلفيانه ادراک، وجود کی تایاتی اور مابعدالطبعیات اس کے قلسفانہ تھر کی تمن بنیادی جہتیں ہیں۔ این ظلفانہ اوراک عالم کے اندر وہ تجربی علم کا تات کے مددو و محدود نظام سے ماورا جانے کی کوشش کرتا ہے۔ فیم و فراست کی مدد سے وہ کا تات کو اس کی جامد و فیر متحرک معروضیت کی حالت سے بلند كرے اس كو اس كى وسعت كے انتائى صدود تك لے مانے كا خوابال نظر آتا ہے۔ اس کی یہ خواہش و کوشش ببرطال، سائنی اعتبار سے تعدیق یذیر علم یا معروضی قکر یر جنی رہتی ہے۔ ماسیرس ایک وحدانی نظریہ کا نات ے حصول کو نامکن قرار دیتا ہے۔ اس لیے کہ کا کنات میں کار فرما حقیقت ور پہلوکل پر مشمل ہے۔ مادہ، زعری، نفس اور روح۔ یہ وارول عناصر كيفياتى اختيار سے مخفف بين ان كوكى بحى مشترك اصطلاح يا اصطلاحات ک حویل میں لانا مکن نہیں ہے۔ وہ کا نات کی بابت ایسے تمام سائنی نظریات و تصورات کو اوجورا اور ناقص شار کرتا ہے۔ اس کی نظر میں اثباتيت (Positivism) اور تصوريت (Idealism) جي خود ملني فلسفيانه نظریات مجی تطعی او حورے اور ناتص ہیں۔ اثباتیت صرف معروشی علوم کی اہیت ہے زور وچی ہے اور محض میانیکی کار اور جری یعین (Compelling Attitude) کو مطلق قدر کی حامل مردائتی ہے۔ تصوریت بھی ظاف واقعہ اور یک طرفہ ہے۔ دونوں وجود کی قدر و قیت کو مجھنے ے قاصر میں اور فرد کو محض ایک شے یا معروض کی حیثیت سے جانے ک كو عش كرتى بي- ان كے اظاتى نظريات ميں انسانى اختاب كى بنيادوں ہے تھال کیا جاتا ہے۔ دولوں ازلی و اصلی حقیقت کی بابت سوالات کا جواب ول اور مام کلید کی اصطلاحات بین دیتے ہیں، مالانک عالمکیر طور بر معقول می نظریه کا تات کا حسول، بقول پایرس، بعید از تیاس امر ب-

ک کوشش کرنی چاہیے۔ یہ درست ہے کہ ہم نہ تو دنیا کی حقیق مامیت کا تھیں کر کھٹے ہیں۔
تھیں کر سکتے ہیں اور نہ ستی ہی کا پوری طرح اوراک حاصل کر سکتے ہیں۔
لیکن فہم و فراست کی مدد ہے ہم اوراک کی جبتو جاری رکھ سکتے ہیں اور
راہ میں حاکل صعوبتوں کو مبر کے ساتھ برداشت کر سکتے ہیں۔ اس
جدوجهد میں ہم اپنی خود بنی و خود آگی کی مدد ہے اپ وجود کو روش و
تاباں ما سکتے ہیں۔

وجود کی تابانی دراصل ایک منبان عمل کا تام ہے جس پر چل کر فرد اپنی وجود کی حقیقت نک رسائی حاصل کرتا ہے۔ لیمن ایسا کرنے کے لیے اس کو ہے مثل واسلوں کی ضرورت چیں آئی ہے۔ اس لیے کہ وجود ایک معروض یاشے کے مترادف نہیں ہے۔ یباں کان کے مقولات ہے۔ آزادی کا احساس اس وقت ہوتا ہے جب پوری ذر واری ہے فرد اپنی ختی کرتا ہے۔ آزادی کا مقدلہ کام ویتا ہے۔ آزادی کا احساس اس وقت ہوتا ہے جب پوری ذر واری ہے فرد اپنی تخلیق آپ کرتا ہے۔ آزادی ہے متصف انسان اپنی تخلیق آپ کرتا ہے اور اپنے آپ مقال اس کھانا ہے کہ دو جو کچھ بنتا ہے اپنے باتھوں بنتا ہے اور اپنے آپ ہے خالق اس کھانا ہے ہے کہ کسی صاحت بی مالت میں بھی ووا پنے ماضی کے ساوی نہیں ہوتا۔ اس کا مستقبل ماضی ہے ایک ہوتا ہے اور بڑی حد تک محقق تضہرتا ہے لیکن یہ خالق اس کو خالے اس کا مستقبل ماضی ہے ایک ہوتا ہے اور بڑی حد تک محقق تضہرتا ہے لیکن یہ خالی ہوتا ہے اور بڑی حد کے اکار پر دلالت نہیں کرتی ہے۔ یہ دونوں پر حق ہیں مگر ان کو مرف باحل کی جیشیت سے لینا چا ہے اور اس طور پر استعال کرنا چاہے کہ وجود کے امکائی قوئی پوری آب و اس ہور پر استعال کرنا چاہے کہ وجود کے امکائی قوئی پوری آب و تاب ہے کا ہر بو کئیں۔

یاپرس وجود کو آزادی کا مترادف قرار دیتا ہے لیکن آزادی
کے ساتھ جرم (Guill) کو بھی لائی طور پر وابستہ کردانتا ہے۔ جرم بیری
آزادی کا لازی حصد ہے اور بیرے آزاد ہونے کے باعث وجود ش آتا
ہے۔ آزادی کی طرح جرم بھی بزاتہ زندگ سے عبارت ہے۔ باشہ زندگ
خود بی اینا صدر و میدا ہے لیکن ہے صرف اجما کی سائرت کے زرید اور
باہی اشتراک و تعاون کی مدر سے پروان پاکتی ہے اور سخیل ماصل کر کئی
ہے۔ وجود تجائی میں نہیں بکد خود آگاہ ارتباط میں پایا جاتا ہے۔ میں صرف
ارتباط (Communication) کے اندر وجود رکھتا ہوں۔ یاپرس تجربی ارتباط
اور وجودی ارتباط کے بائین فرق و انتیاز قائم کرتا ہے۔ اول الذکر میں
انسان محمن معروضی سطح پر قائم رہتا ہے جبکہ مونرالذکر میں وہ معروضی

مع وضی سائنس اور ابعدالطبعیات کے طریقوں کے علاوہ ایک اور طریق کار ہے جو ذاتی وجود کی دریافت پر مشمل ہے جس کی سحیل انیانی وجود کے براہ راست شعور کے ذریعہ عمل میں آتی ہے۔ ہتی، بقول ایرس، کوئی معروضی شے نہیں ہے کہ اس کی تعریف کی جاسکے یا سائنسی طریقہ سے اس کی تقدیق یا محذیب کی جاسکے۔ وجود تو انسان کی اچی ہستی کے امکان کا نام ہے۔ لبذا انبانی ستی یاوجود دیا ہوا نہیں ہوتا بلکہ است امكاني توتوں كو بروئ كار لانے مي مضمر ہوتا ہے۔ بتى كا تذكره، بمرکف، تمن معنوں میں کیا جاسکتا ہے۔ انسان میں ایک تاریخی طور پر مشروط تج لی ذات (Empirical Self) کا وجود ملتا ہے۔ یہ طبعی اور عضویاتی ہی مظر سے اور ثقافتی ماحول سے مشروط ہوتی ہے۔ یہ وہ ذات ہے جو نفیات جیسی سائنوں میں مطالعہ کا موضوع بنی ہے اور جس کو پاہری 'وازائن' (Dasein) کے نام ہے موسوم کرتا ہے۔ یہاں بستی کو بطور شے (Object) سمجما جاتا ہے اور اس کی محض موجودہ صورت پیش نظر رہتی ہے۔ لیکن میں اپنی محض موجودہ صورت کے مساوی نیس ہوں۔ اس لیے کہ بیرا وجود بیری بتی کے امکانات میں مضمر ہے اور ظاہر ہے کہ بیری الفعليت (Actuality) ميري امكاني قوت (Potentiality) سے كم بوتي ب- مزید برآن، میرے امکانات کی دوسرے کے امکانات نیس ہو کئے اور میرا تعلق جو میری ابی ذات سے بے وہ کی دوسرے کی ذات سے میں ہوسکا۔ لبذا میرا وجود مخفی و ذاتی ہے جو عبت و نفرت، سرت و الم اور آرزومندی و اضطراب کے حمرے انسانی تجربات کے آغوش میں بروان یاتا ہے۔ ان دولوں کے علاوہ انسان میں ایک ماورا یا اصلی اور معتبر (Authentic) ذات کا وجود مجی مل ہے جس کی دریافت سائنی علوم کی وسترس سے باہر ہے۔ ہماری بستی معرومنی اور موضوعی دونوں ستوں میں بیک وقت چلانگ لگاتی ہے۔ معروضت (Objectivity) اور موضوعیت (Subjectivity) دونوں بقول پایرس حقیقت کے اصلی پہلو ہیں۔ موضوعیت نہ تو ایک عارض حالت ہے اور نہ معروضیت کی ایک مفنی پیداوار ہے۔ اس طرح کی ہر تفریق سے آزاد و بالاتر اسلی و محی ذات زندگی کو اس کے حقیق منہوم و معا سے ہم کنار کرتی ہے۔ اس کے حصول میں بہت سے نامساعد امور (Limiting Situations) سے دوجار مونا برتا ہے، مثال کے طور پر ماحول کے مزاحم و مانع حالات، اوب اور موت سے سابقہ ال حق رہتا ہے۔ تاہم انسان کو تمام مشکلات و مصائب کے باوجود این ممری بعیرتول اور اسین اندر ماوراک بحک کو برقرار و تائم رکھے

مدود سے باورا ہو کر تعلقات استوار کرتا ہے۔ وجودی ارتباط دراصل ایک مجبت بحری جدوجید، پر مشتل ہوتا ہے جس بیں وجود اپنے کی تعبور کو ماصل کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ یہ جدوجید بجرکیف انو کی شم کی ہوتی ہے اس لیے کہ یہاں نہ تو تسلط کا اور نہ فلح یائی کا جذب کار فرما رہتا ہے۔ اس لیے کہ یہاں نہ تو تسلط کا اور نہ فلح یائی کا جذب کارفرما رہتا ہے۔ اس بی شرکی بر فلمس اپنی تمام اشیا ایک دوسرے کو افتیار میں دے دیتا ہے۔ ارتباط کی مہت بحری جدوجید اس وقت تک برگز موقوف فیس ہوتی ہے۔ ارتباط میں طلل واقع فیس ہوتا ہے۔

وجود بعیشہ ایک کل (Situation) کے اندر وقرع پذیر ہوتا ہے۔ دوسرے لفظوں میں حقیق وجود کی جزیں تاریخیت میں یوستہ ہوتی ہیں۔ تاریخیت میں یوستہ ہوتی ہیں۔ تاریخیت کے واسط سے میری فطرت و شعور کی دوہری ہائیت مجھ پر آگارا ہوتی ہے۔ افغاص کی دیشیت سے ہم ایک زبانی صدود کے حال ہیں۔ تاہم ماری ہتی محض زبانی و عارضی نہیں ہے۔ ہم وجودی ابدیت کو بھی چھوٹے ہیں۔ یعنی وجود نہ تو لازمانیت (Timelessness) ہا دولوں کا احترائ ہے۔ زبان (Time) اور دوام ایس اسلامی کے اتحاد کا نام تاریخیت ہے۔ تمارا وجودی شعور مارے اندر اس اصاص کو بیداد کرتا ہے کہ ماری ہتی تاریخیت میں ڈوئی ہوئی ایک دائی وجود غائر کی حال ہے۔

البرس کی بابعدالطبیات عقلی علم الوجود (Rational البرس کی بابعدالطبیات عقلی علم الوجود باورت کا حال Ontology) ہے۔ وہ ابعدالطبیات کا ضلول فیس جمتا ہے بلکہ فاعل کو بابعدالطبیات کا متراد ن آزاد دیتا ہے۔ اس لیے ہے وجود کے مسلا ہے بحث کرتا ہے۔ میرس کے زود کی مسلا ہے بحث برایت ہے۔ یاپرس کے زود کی فلند معقول معاشرت کے لیے ایک چشر بدایت ہے۔ یاپرس کے زود کی مسلا ہے بلکہ ایک وائی طاش کے ہا ایک جشر بدایت ہے۔ ایک مختل یافتہ قطام ہر گز فیس ہو سکتا ہے بلکہ ایک وائی طاش کے اور جو محم افحانے کے مظاہر کو نظرانداز فیس کیا جاسکا ہے۔ اس طرح وہ ایک ایک اور جو محم افحانے کے مظاہر کو نظرانداز فیس کیا جاسکا ہے۔ اس طرح وہ مدافت تک رسائی کے طریقوں کے طور پر سخت کیر حملیل، منطق اور مدافت تک رسائی کے طریقوں کے طور پر سخت کیر حملیل، منطق اور حملیت کو جانے کے لیے ایک اعلی حملی و قوقی استخرائی کا بابعدالطبیات (Cognitive کی جانے کے ایک ایک حفور پر حصل کے باند الطبیاتی کے مطابر کی ابعدالطبیاتی کے مطابر کیا ہے۔ ایک ایک مطافع نہان ہے۔ ایخ الطبیاتی کی جانے البعدالطبیاتی

نظریہ کی تفعیل پیش کرتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ تمام کا تنات کا میدا و
معدد ایک ہت ہے جو اور کی ہے۔ ای ہتی کا شور صوفیاند واردات ہے
جو اور کی ہے۔ ای ہتی کے جو داور کن کے جوت میں کوئی دلیل نہیں
وی جائتی۔ اس کا اثبات یا تخذیب ہماری آزادی ہے وابستہ ہے۔ اگر اس
قبول کر لینے ہیں تو اپنے وجود کا اثبات ہوتا ہے اور اگر منظر ہوجاتے ہیں تو
اپنے وجود کی اساس سے انکاد لازی ہوجاتا ہے۔ اور اگر منظر ہوجاتے ہیں تو
کوشش خالص فلفے کی مدد سے نہیں کرنی چاہے۔ اور کی کوئی شے نہیں کہ
جس کی تحدید کی جانے فلفہ اور غرب کی بنیاد ایک اور کی ہتی پر ہے جو
کمل فیر معروضیت، موضوعیت سے متصف ہے۔ یا پر س اس اور کی بتی

یاس سی فلف قلف کی قابل ذکر بات اس کی جامع و سعت ہے۔
اس میں فلف قلفیات متہاجات اور بابعداطبعیاتی یا غربی تناظرات کے بابین مصالحت، انسان کا اصلی روپ، آزاد ارادے اور معتبر انتخاب کی حقیقت بالآخر وجود کی مجرائی جیے موضوعات و سائل نمایاں مقام کے حال جیں۔ غرب کے معاملہ میں وو لااوری (Agnostic) ہے۔ تاہم اپنے تصور مادر کی کے اعمر وہ فدا کی طرف بائل ہے۔ اس کا عرائی اور سای قلر مغرلی بحبوری انسیت (Humanism) یا وائی حربت پندی کا ایک فتیج ترین و موثر ترین معاصر اظہار ہے۔ اس می فرد کے احرام، اس کی وافی آزادی اور روحائی نشوری بابعدالطبعیات، تاریخ اور روحائی نشوری بابعدالطبعیات، تاریخ کے وابعی ماری چربی انسانی بحددی بھی قدروں کی ترجمائی کی گئی ہے۔ یہ ساری چربی اس کے فلفہ کو عام انسانی حالت ہے ہم آجگ کے میدان میں انبهام دیا ہے۔ انسان کے تج بات و رجمانات اور اس کی وجود کی میدان میں انبهام دیا ہے۔ انسان کے تج بات و رجمانات اور اس کی وجود کی میدان میں انبهام دیا ہے۔ انسان کے تج بات و رجمانات اور اس کی وجود کی میدان میں بانبیا میں بابت یا ہرس کی چیتی ہوئی تحلیل معالجاتی اور روحائی قدر کی

کا غذ: نہایت ہاریک تختہ جو لکھنے یا چھپائی کے کام آتا ہے۔ یہ عام طور پر کنری کے گودے، پھٹے پرانے کپڑے یا کی اور ریشہ دار چیز سے بنایا جاتا ہے۔ یہ سفید بھی ہوتا ہے اور مختلف رنگوں کا بھی۔ لکھنے اور چھپائی کے علاو ہے اور کئی کاموں میں استعمال ہونے لگا ہے۔

عام طور سے خیال ہے کہ کافذ 105 میں پین میں ایجاد ہوا۔ ب

تائی لن نای محض نے درختوں کی چھال اور من طاکر بنایا تھا۔ یہاں سے کافد سازی کی صنعت 610 میں جلیان اور 751 میں سرقد کچٹی اور 900 کے مرب عکوں اور معر میں کچٹی اور 1150 کک شائی افریقہ، ہسپانیہ ہوتی ہوئی ہوروپ بخٹج گئے۔ 1276 اور 1495 کے درمیان اٹلی، فرانس، جرمنی اور انگلتان میں کافذ من اور ادھتان میں کافذ من اور ہمی (Hemp) سے بنایا جاتا تھا۔

آن کل اچھا کافذ پرانے کافذ کی ردی اور کپڑے سنے کے کار فانوں کی کرن سے بنایا جاتا ہے۔ عام استعمال کا اور اخباری کافذ زیادہ تر کنوی اور بائس کے گودے سے تیار ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ گئے کا رس نکالئے کے بعد بج ہوئے حصہ، دھان وفیرہ کے ہمونے سے مجی کافذ بنایا جاتا ہے۔

کافذ بنانے کے لیے کئری وغیرہ کے گودے کو خوب دھویا جاتا ہے۔ اس بھٹا جاتا ہے اور گھر مفروری کیمیائی ادویا طاکر اس کا رنگ اڑا ویا جاتا ہے۔ اس بھٹا جاتا ہے اور گھر مفروری کیمیائی اشیا طاکر رکھ دیا جاتا ہے گھر جو باتی پاتی جسے پائی اسکرین کے قابل ہے۔ تھر تا ہے تھ جسے پائی اسکرین ہے تھر تا ہے تو ایک جھٹی کی بمن جاتی ہے جو سکھانے والے ایک روار میں منظل ہوجاتی ہے اور وہاں یہ لوہ کے کئی رواروں سے گزرتی ہے تاکہ اس کی سطح بموار ہو جائے۔ اس کی سطح بہتر اور لکھنے کے قابل بنانے کے لئے اس کی سطح بر کیمیائی کے لئے اس کی سطح پر کیمیائی کھوریں چھاہیے کے قابل کافذ تیار کرنے کے لئے اس کی سطح پر کیمیائی مل بھی کیا جاتا ہے۔ دیواروں پر لگانے، چیزوں کو لیٹنے وغیرہ کے کافذ پر بھی کیا جاتا ہے۔ دیواروں پر لگانے، چیزوں کو لیٹنے وغیرہ کی کافذ کی تیاری کے لیے گئی تھلیوں کو طا کر موٹا کر لیا جاتا ہے۔ دیواروں پر لگانے کی تیاری کے لیے گئی تھلیوں کو طا کر دیا جاتا ہے۔ ور کاری دفیرہ کی گلدی یا گودہ دیا جاتا ہے اور در میں یہ سارے ممل خود کار مشینوں کے ذریعہ ہوتے ہیں۔ ایک طرف کافذ ریلوں یا گخزں کی شکری یا گودہ دیا جاتا ہے اور در میں می نگلاک یا گودہ دیا جاتا ہے اور در میں می نگلاک یا گودہ دیا جاتا ہے اور در میں میں نگلاک یا گودہ دیا جاتا ہے اور در میں میں نگلاک یا گودہ دیا جاتا ہے۔ در مونا کی ملک کو کافذ ریلوں یا گئزں کی شکل میں نگلاک یا گودہ دیا جاتا ہے اور در میں میں نگلاک جاتا ہے۔

کالون، جان (Calwin, John, 1509-1564): ید فرانس کا مغبور میسائی مسلح اور میسائی ندیب می اجتباد کا زیردست مای اتحل 2 در در می ای اتحل کد شروع ای اتحل 2 در در می کندی تعلیم ماصل کد شروع ای سے دو رو من کیشولک قدامت پندی کے ظاف اور اصلاحات کا مای تحل باب کے اصرار پر اس نے 1528 میں قانون کی تعلیم ماصل کرنا شروع کی باب کے اصرار پر اس نے 1528 میں قانون کی تعلیم ماصل کرنا شروع کی

لین 1531 میں والد کے انتقال کے بعد وہ پیرس واپس ممیا اور کالملی اوب اور عبرانی زبان کا مطالعہ شروع کیا۔ ای زبانہ میں وہ انسان دوستی کے ماموں سے کانی متاثر موا اور قدیم دینات کے ظاف اس نے اسے جہاد کو تيز كرديا- اس في يرالسلنف عقيده القيار كرليا اور 1533 شي وه اصلاح پند کے روب میں مامنے آیا۔ اس تعلق سے اس نے مارٹن او تحر ک تعلیمات اور کیسا کے ابتدائی مبلغین کی تعلیمات کا مطالعہ کیا اور افی املاقی تحریک کو آعے بوھانے کے لیے 1536 میں اس نے جیوا کو اینا مرکز بنایا۔ شروع شروع میں تو مقای لوگوں نے اس کی اصلاحات کو اپنانے ے کریز کیا کیونکہ وہ کلیسائی رواجوں سے بالکل الث تھیں لیکن وجبرے دھرے جب لوگ متاثر ہونے لکے تو اس کے مخالفوں نے 1538 ش اے شہر بدر کردیا۔ لیکن اس نے اپنا جباد برابر حاری رکھا۔ اس کا دعویٰ تھا ك أكر ايك مرتب بائل كو خدال قانون كا واحد مبدا تتليم كرايا جائ و جر اس کا حل ہر محض کو ماصل ہے کہ اس کی تغیر کرے اور ای کے مطابق عمل كريد رومن كيتولك ندب كى طرح اس كاحل صرف يوب اور ان ک کونسل کے سرو قیس کیا جاسکا۔ چنانجہ کالون نے بے شار کتابیں فدہی مسائل پر تکسیں اور اے بہت ساری بحثوں میں الجنا برا۔ لینن (Lenin) ک طرح کالون انتائی منطق تما اور اس کی مخصیت میں جاذبیت تمی اس ے ہر ملاقاتی متاثر ہوتا تھا۔ اس کی تعلیمات کا بنمادی نظریہ زمین بر خدا کی حکومت کا تصور تھا جو منعتی پھیلاد، تھارت اور پیدادار پر انحمار کرتا تھا۔ نظریاتی ہمہ سمیری کی وجہ سے مارٹن لو تعرکی تحریک سے زیادہ کالون کی لم بى تحريك بورب كے كى ممالك عن كامياب موكى- بالبند، اسكاف ليند اور کی جرمن ریاستوں نے کالون کی تعلیمات کو اینایا اور فرانس میں تو بيو كنائس (Huguenots) جبيها طاقتور فرقه كالون كا بيرو تما\_

کالوئی (Colony): کالونی یا ترآبادی ایک ایبا علاقہ ہے جو کی ملک
یا ریاست سے دور ہو اور سیاسی اور انتظامی طور پر اس ملک اور ریاست کے
تحت ہو۔ یہ توآبادیاں دو طرح کی ہوتی ہیں۔ ایک آبادکاری کے لیے اور
دوسرے استحصال کے لیے مثل کوئی ملک اپنے قریب یا دور کے غیر آباد
علاقے کو اپنے بغنہ میں لے لیتا ہے اور اس کی آبادی کا بچھ حصہ وہاں جا
کر بس جاتا ہے جیے بحر الکائل کے جزائر یا کیر مین علاقہ میں بہت سارے
سفید قام لوگوں نے اپنی تو آبادیاں قائم کیں۔ دوسرے کی آباد علاقہ میں
جاکر وہاں کی متنای آبادی کو زمین اور ذرائع پیداوار دولت وغیرہ سے محروم

کر دیا، الهمیں محوم منا لینا اور وہاں اپنے لوگوں کو لے جاکر بسانا جیسے سفید فاموں نے افرایقہ، امریکا اور دوسرے بہت سارے طلاقوں میں ستر ہویں اور الحادویں صدی میں کیا۔

کام ولی : ہندو دیالا کے مطابق کام دیر کو ایک دیرتا سجما جاتا ہے۔
رق ان کی بیدی کا نام ہے۔ پرانوں میں کمیں کمیں رق اور پر پی دونوں کو
کام دیو کی بیدیاں کہا گیا ہے۔ انسانی خواہشات کو بھی کام دیو سے منسوب
کیا گیا ہے۔ کام دیو اندر دیوتا کی سجا کا ایک رکن ہے۔ اندر جب کی رثی
یا منی کے جب میں خلل اندازی کرنا چاہتا ہے تو وہ کام دیو سے کام لیتا
ہے۔ ارو فی، مینکا، رسما و فیرو ایسرائی کام دیو کی فئ کا ذریعہ بتی ہیں۔ یہ
ایسرائی نورانی حن کی بہترین علاقتیں ہیں۔ سرخ کنول، اشوک، آم کا
ایسرائیل نورانی حن کی بہترین علاقتیں ہیں۔ سرخ کنول، اشوک، آم کا

کام شاستر: یہ جنی خواہشات کی سخیل کا علم ہے۔ سنکرت زبان میں اس سے متعلق ایک وسیح ادب موجود ہے۔ مصنف مہر فی وات ماین کی یہ کی کما ب کام مور ایتدائی کمایوں عمی شار کی جاتی ہے۔ وات ماین کی یہ کتاب موروں کے انداز پر تحریر کی گئی ہے۔ یہ مات صول، 36 باب اور 64 موانات پر منتم ہے۔ ان سب موانات کا بیتا جاگا انشہ اس خواب سے چیش کیا محیا ہے کہ مام موز مرانیات کی ایک متند مظیم الشان کتاب من می سے۔

کا گڑی : یہ ہر دوار کے نزدیک گا کے شرق کارے پر طلع بجور میں ایک بہت چوٹ ما موضع ہے۔ بیویں صدی کے آغاز میں موای

شروحاندی نے یہاں ایک موروکل قائم کیا قال یہ تعلی ونیا میں ایک ہائک نیا اور دانگاب اگیز قدم تعلد اس کو فیر معمولی شہرت عاصل ہوئی۔ کوروکل کامخزی تعلیمی موضوع کے متعلق ایک خاص انداز قار کا علاحتی مرکز بن ممیا۔

گوروگل کے بانی خشی رام (شردھاند) پہلے تو سوای دیاند مرسوتی کی تعنیف میں ترقد پرکائن کے بے مد متاثر ہوئے۔ 1897 میں انھوں نے اپنے جریدہ مرودھم پرچارک کے ذریعہ کوروگل کے طریقہ تعلیم کو پھر سے روان دینے کے لیے ایک زبردست ترکیک کا آغاز کردیا۔ 1818 میں انھوں نے ایک عمل اسکیم چیش کی جس کو آریہ پرتی تدعی سبا نے متھور کرلیا اور 16 کی 1900 کو بنجاب کے شلع گجراں والا میں ایک ویدک پاٹھ شالہ کے ساتھ کوروکل کا تیام عمل میں آیا لیکن یہ جگہہ خشی رام کو پسند نہیں آئی۔ نجیب آباد کے ایک رئیس خشی اس سے علیہ تی نے کا کوئل کو پسند میں گاگاری وان دیا۔ ہمالیہ کے دامن میں گڑگا کے کارے یہ گوروکل کے لیے نباعت موزوں تھی۔ چانچ 1902 میں گوروکل کو پہال خطل کیا محمل کے ایم باعث کا 134 طابات ہوئی۔

کا مین (Oracle): قدیم بونانی ذہب میں جب انبان خدا ہے کوئی سوال کرتا اور خدا کی مرد یا مورت کے توسط ہے اس کا جواب دیتا تو اسے وقی کہا جاتا ہے اور جس مرد یا مورت کے ذریعہ یہ جواب دیے جاتے ہیں اسے کامن (Oracle) کہا جاتا ہے۔ ہر معبد جبال یہ دمی نازل ہوتی وہان سوال کرنے کے خاص قاعدے مقرر تھے۔

کائن موالوں کے جواب فلقف طریقوں سے ماصل کرتے تھے معلی ورختوں میں خاص طرح کی حرکت ہوتی یا پرندے کی خاص ست اڑتے تو ان سے دو اپنے خدا کی مرضی کا تعین کرتے۔ بعض وقت خواب کی توجید کرتے یا کسی محض میں جذب کی مالت پیدا کرکے اس سے جواب مانگتے۔ موال پوچھنے سے پہلے مجذوب کو اچھی طرح پاک و صاف کیا جانا، قربانی چھائی جاتا، اس متم کے معبد ہونان کے علاوہ شام، معر اور الی وفیرہ میں بھی تھے۔

کیر : ان کی زعر کی کے حالات می طور پر دستیاب نیس ہوئے۔ کرے بنے کا کام کرتے تھے۔ نہایت پاکیزہ کمائی سے ان کی ضروریات زندگی کی سخیل ہوتی تھی۔ خاند دار ہونے کی دیشیت سے وہ سادھ سنتوں کی مہمان

نوازی اور ان کی خدمت بوی دلچی سے کیا کرتے تھے۔ کمائی کچھ زیادہ نہ تھی محر آئے ہوئے کا کی کھر زیادہ نہ تھی محر آئے ہوئے ساتھ وسیتے تھے۔ اس لیے ان کے پاس سادھووں کا اکثر تشکھا رہتا تھا اور مجمی مجمانوں کی زیادتی ہے اض میں فاقد متی کا عزہ بھی مل جلیا کرنا تھا۔

کیر کے دوہ اور چوپائیاں ایسے تمام افراد کی زبان عمی رواں ہیں جن کو ذرا بھی مالک کی گئن ہے۔ ان کے کلام عمی بدی مشاس اور آیامت کی تاثیر ہے۔ یکی وجہ ہے کہ ان کے کلام کے ایک ایک شبد کو جادوائی صاصل ہے اور ایک ایک شبد عمی ان کی روح جذب معلوم ہوتی ہے۔ وہ بڑھے کیسے خیس شعے۔

ان کا کلام اکثر مان کی بقادت سے بحرا ہوا ہے کیونکہ وہ کی بار فاہری توجات، پاکھنڈ اور عقیدت مندی سے گری ہوئی ہوجا اور جاڑا کی خت ندمت کرتے ہیں۔ وہ حقیقت کے بھاری تنے اور ماری دنیا کو بھی بھاڑ سے اٹھاکر حقیقت سے شاما کرنے کی تمنا رکھتے تھے۔ اس لیے ان کے کلام میں بعض الفاظ تلخ جائی ہیں کرتے ہوئے بھی وہ تاثیر رکھتے ہیں کہ خالف دلوں کی تہہ تک کینچے بغیر کمیں رہے۔

کیر کی بانی کا مجود ' بجک' کے نام سے مشہور ہے۔ اس کے تمن جصے ہیں۔ رہی، شہر اور سامی۔ ان می ویدانت کا راز، ہندو مسلمان کو ان کے پاکھنڈ کو واضح کرنا، اندھی مقیدت، فلط طریقہ کار کے لیے پیٹار، ونیا کی بے ثباتی، بالحن کی پاکٹرگ، بایا، مجوت مجات اور مجبن وفیرہ کی موضوعات پائے جاتے ہیں۔ ان کے کلام کی بھاشا کچوری کے باند ہے۔ لیعنی بنجائی، راجستمانی، کھڑی ہول، اودھی، پورٹی، برخ بھاشا اور مظائی وفیرہ زبانی شال ہیں۔ اس سے پچھ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ کیر نے یا تو ہمت متان کے تمام صوبوں کا سر کیا ہوگا یا انموں نے ہر صوبہ کے سنتوں یا بوگا یا کھوں نے ہر صوبہ کے سنتوں یا بوگا ہوگا

کیر کو پرسکون زندگ زیادہ مرخوب تھی۔ وہ ابنا، صداقت، نیک سیرتی وغیرہ خدائی ادصاف کے بوے پیاری تھے۔ ایک سوانیس برس کی عمر عیں ان کا انتقال ہوا۔

کیل : مانکھیہ شاسر کے موجد ہیں۔ یہ س زبانہ بی تھ یا کہاں پیدا بوئے تھ اس بارے بی کوئی تھی دائے قائم نیس کی جاسکتی۔ بہت سے عالموں کو اس بی بھی شک ہے کہ وہ کوئی تاریخی فرو ہیں۔ البتہ یرانوں

ساتھے شاسر کا مقعد یہ ہے کہ حقیق کیان کے ذریعہ نحات مامل کی جائے۔ ساتھی کی اہم خصوصیت یہ ہے کہ یہ کرم کے داست کے خلاف میان کے راستہ کو اہمیت دیتا ہے۔ اگرچہ افتدوں میں میان کو كرم سے زيادہ بہتر ادر برتر تعليم كيا عميا ہے ليكن خود بربحد كو حقيق وجود اور کا نات کو ای کا مظہر کہا کیا ہے۔ صرف چند ایشدوں میں بالخصوص وتا شور افتد می ساتھی کے مانے ہوئے نظریہ کا ذکر ہے، لیکن یمال بھی کوئی باقاعدہ بیان تہیں ہے بلکہ صرف چند اسے اشارے وستاب ہوتے ہں جو آمے چل کر ساتھیے کے اصولوں کے ساتھ ال جل مجے۔ کیل کو ازل کامل کہنے کا یہ مطلب ہے کہ شاید کیل نے بی پہلی مرتبہ مراتبہ اور راحت کی راہیں مثلاقی تھیں۔ ان سے قبل راہ عمل کو بی سب کھ سجما جانا تھا اور معرفت کھ لوگوں تک محدود تھی۔ کیل نے کیا سبق سکھایا یہ كہنا تو مشكل ہے۔ اتوساس سوز كواس كے شار ميں سيجينے بين كر يہ كمل کی تعنیف ہے۔ سور آسان اور مھوٹے مجوٹے ہیں۔ اس لیے میس موار نے ممان کیا ہے کہ یہ بہت قدیم میں لیکن اس کی نہ کوئی شرح وستیاب موتی ہے اور نہ قدیم تصانف میں اس کا کوئی میان ملا ہے۔ امھوی صدی میں ساتھے کا ذکر کرتے ہوئے ایک جینی تعنیف میں آٹھ پرکرتی اور اس ك سولد تغيرات، تمن حن الماء من، تخليل اور فن كا ذكر كيا كيا ہے۔ توساس سور می مجی ایا می بیان ما به ادر توساس سور کے شدح کے بھیرت افروز الر سے عام طور پر سب بی نظامہائے فلسفہ متاثر ہوئے بیں۔ گیتا میں مجی اس فلسفہ کا خاصا افر موجود ہے۔

کھ بیکی: یہ بہت قدیم ناتک کا کمیل ہے جو تمام مہذب دیا یمی بر الکالی کے مغربی کنارے سے میانہ پر مردج رہا ہے۔ یہ کمیل کریوں یا چیوں کے ذریعہ کمیل کریوں یا چیوں کے ذریعہ کمیل جاتا ہے۔ اس می گذیوں اور کریوں کے ذریعہ کی ایک طریقوں سے زندگی کے مختف پہلوؤں کو ظاہر کیا جاتا ہے۔ اور اسلیم پر حیات انسانی کو نائل کے انداز میں دکھایا جاتا ہے۔

کے بتلیاں یا تو کنزی کی ہوتی ہیں یا پاسٹر بیرس کی یا گندھے ہوئے کافذ کی۔ اس کے جم کے حسوں کو اس طرح جوڑا جاتا ہے کہ ان سے بندھی ہوئی ڈور اگر مھیٹی جائے تو الگ الگ حصد س سکے۔

یوروپ میں اور دوسرے ناک کے کمیوں کی طرح کے پہلوں کے باتک ہمی ہوتے ہیں بالخصوص فرانس میں اس کمیل کے لیے ستقل خمیز ہمی ہوتے ہیں بجان باقاعدہ طور پر ان کے کمیل کمیل جاتے ہیں۔ ایک مجھوٹے ہے اسٹی پر کھ پہلیں اپنا ناک کرتی ہیں لیمن وہ چاتی ہیں، ناچتی ہیں اور ہر ایک کام ایک صفائی ہے کرتی ہیں کویا وہ جاندار ہیں۔ یہ بالکل محموس می فیمیں ہوتا کہ وہ ایک ڈور کے ذرید چائی جاری ہیں۔ ان کھ چیلوں ہے جو مجمی منظر چیش کرانا ہوتا ہے اس کو پردہ کے بیجھے پخے ہوئے آدی میکروفون کے ذرید اس خوبی ہے جو ذور استعمال کی جاتی ہو وہ بہت پہلی اور کائی ہوتی ہے۔ یہجے وکھائی دینے والا پردہ مجمی کالا ہوتا ہے وہ اس لیے ڈور ہائکل فیمیں دکھائی دینے۔ ایک مختص بیجھے سے عام طور پر چید اس لیے ڈور ہائکل فیمیں دکھائی دینے۔ ایک مختص بیجھے سے عام طور پر چید اس لیے ڈور ہائکل فیمیں دکھائی دینے۔ ایک مختص بیجھے سے عام طور پر چید اس لیے ڈور ہائکل فیمیں دکھائی دینے۔ ایک مختص بیجھے سے عام طور پر چید اس لیے ڈور ہائکل فیمی دکھائی دینے۔ ایک مختص بیجھے سے عام طور پر چید اس لیے ڈور ہائکل فیمی دکھائی دینے۔ ایک فیمی بیجھے سے عام طور پر چید اس لیے ڈور ہائکل فیمی دکھائی دینے۔ ایک مختص بیجھے سے عام طور پر چید اس لیے دور ہائکل فیمیل دینے جی اسٹی پر کئی چیلوں کی تعداد زیادہ ہوتی ہے تو ان کو اس نے کے لیے کئی لوگ رہے ہیں۔

یہ کمیل انتہائی قدیم ہے اور یہ بٹانا مشکل ہے کہ کہاں اور کب شروع ہوا۔ پانچ یں مدی ق.م. میں یہ یہان عمل متبول تھا۔ ہندو سان، جادا، چین اور جاپان عمل یہ نہایت قدیم زمانہ سے متبول ہے۔ عبد وسلی علی یوروپ میں چلیوں کا کمیل عوام عمل سب سے زیادہ متبول تھا۔ سولیویں سے افھارویں مدی تک اس نے یوروپ عمل ہے مد ترتی گی۔ بمطانیہ کے ادیوں مثل چامر، شیکییز، یوپ وفیرہ نے ان کا ذکر کیا ہے۔ جرمنی کے مشہور ادیب کیلے نے ان کا ذکر کیا ہے۔

بھاوائیش نے کہا ہے کہ انھوں نے کی مگو کی شرح سے دو لی ہے۔ رچ ؤ گار ہے کہ انھوں نے کی معدی میسوی ہوتا چاہے۔ اس لیے اگر ان بیانات کو میچ سمجھا جائے تو تو ماس سور نسف پہلی صدی میسوی بیل آگر ان بیانات کو میچ سمجھا جائے تو تو ماس سور نسف پہلی صدی میسوی پیلا۔ 'ما کھیے پروچن سور' کے متعلق بھی پھی شار میں کھتے ہیں کہ سے بی کہل کی تعنیف ہے۔ سونے ایشور مصف کو دی پر بھا' نے یہ سمجھا ہے کہ تو ماس سور کی تعنیف ہے۔ اس کو کہل سے اس لیے متعلق کیا جاتا ہے کہ وہ ما تھیے کے موجد اول ہیں۔ بی بات تو ماس کے بارے میں کی جائتی ہے۔ مادھو کی تعنیف 'مرو در شن گرو' میں بھی ما کھیے پروچن سور کا کوئی ذکر نیس ہے اور میں در تن نے بھی سا کھیے پروچن سور کا کوئی ذکر نیس ہے اور میں در تن نے بھی سا کھیے پروچن سور کا کوئی ذکر نیس ہے اور میں در تن نے بھی سا کھیے پروچن سور کا کوئی ذکر نیس ہے اور میں در تن نے بھی سا کھیے پروچن سور کا کوئی ذکر نیس ہے اور میں در تن نے بھی سا کھیے پروچن سور کا کوئی ذکر نیس ہے اور میں در تن نے بھی سا کھیے پروچن سور کا کوئی ذکر نیس ہے اور میں در تن نے بھی سا کھیے پروچن سور کا کوئی ذکر نیس ہے اور میں در تن نے بھی سا کھیے پروچن سور کا کوئی ذکر نیس ہے اور میں در تن نے بھی سا کھیے پروچن سور کا کوئی ذکر نیس ہے اور میں در تن نے بھی سا کھیے بروچن سور کا کوئی ذکر نیس ہے در تن سور کی تعنیف ہے۔

سائلمیہ علی رکرتی اور نیش کے حقیقی وجود کو تعلیم کا مما ہے۔ مخلیق کمی نئی چزکی نہیں ہوتی۔ پرکرتی کے تمن محنوں کے تغیرے ی سب اشا پیدا ہوتی ہیں۔ کا کات کو برکرتی کا ارتقا کیا جاسکا ہے جو پُرش کے موجودگی سے عمل یزر ہوتا ہے۔ ساتھے کی زیادہ تر شہرت ست کاریہ داد اور پر بنام واد کے موجد کے طور پر ہے۔ جہاں معلول کو علم ک بدلی ہوئی صورت خیال کیا حمیا ہے بعن کمی شے کی ظاہر حالت کو معلول کتے ہیں اور ای کی فیر ظاہر کیفیت کو علمت کہا جاتا ہے۔ یہاں بركرتى كو فیر ذی روح اور برش کو مجسم شعور مانا جاتا ہے۔ برکرتی سب مجھ کرنے والی بے اور یرش کھ نہ کرنے والا ہے۔ ان دونوں کا وجود اندھے اور الكرے كے طاب كى طرح ہے۔ يرش مي شعور ب اور وہ يركرتي ميں اينا عكس ديك كراية كوي سب كام كرف والاسجو بينمنا ب اور اى جبالت کی قید میں گرفار ہوکر ہر طرح کی صعوبتیں برداشت کرتا ہے۔ لیکن جس وتت اس کو یہ یقین ہو جاتا ہے کہ فعلیت اس کی فطرت میں وافل نہیں ے الکہ وہ بے غرض تماش بین ہے اور صرف مشاہر کے طور بر بے تو يركرتي كاب تماشر ال كے ليے موقوف بوجاتا ہے۔ جالت سے عدا ہوئے کرم کی تد ہے رہا ہوکر مج زائی حقیقت کا حق العین ماصل کرنا، الله الموس على اور اعلى ترين مقصد عد آسك رشيول من على ويدانت اور يوگ و غيره سا محميه كي هويت اور نظريه ارتفاكو واضح طور ي بین تیت سمح الله الله طرح کل کے ایماد کے ہوئے نظریہ ما محمد

دنے کی دنے تا تھے اور کا جد یمی ان کی جگہ برہا، شید اور وشنو کی 'تری سورتی'' یا سٹیٹ نے لے کی اور کار بیمیں سے توحید کے لیے راستہ کھا۔

كثر تيت: ويكي وليم جس اور لائنيز، كوافر ائذ ولهم.

کشریت (Pluralism): قلمف کا ایک نظرید، اس کے نزدیک کا کات کی اصولوں کی مدد ہے کی جائتی ہے۔ یہ کا کات کی اخبائی اجزاد افروی جو بروں (Ultimate Substances) پر مشتل ہے۔ یہ نظریہ کسی خاص فلمفیانہ نظام کا احاط نیس کرتا۔ اس کے عناصر مادیت اور تضوریت جیسے مشعاد نظریوں میں مل سی سیتے ہیں۔ ایسیدہ کلیس، نضوریت جیسے مشعاد نظریوں میں مل سیتے ہیں۔ ایسیدہ کلیس، شاہدری کا کھیز، ولیم جیس وفیرہ ان چند فلفیوں میں ہیں جن کا شاہداس فلفی کے حامیوں میں میں جن کا شاہداس فلفی ہوتاہے (دیکھیے کا محفود اور ولیم جیس)۔

کیر قدری منطق: تفایا کی تین اقدار (نوشته اسه قدری منطق الماده یجید) مینی منطق اور ادار الله الماده یکی مدن، کذب اور احال کے علاوه علامتی منطق دال اس امر کو بھی حلیم کرتے ہیں کہ بیانیہ و ادعائی تفایا کے علاوہ یکیرے امری، وجی بمنوع، غیر ممنوع وغیرہ قفایا ہوتے ہیں جن کا معنیاتی تجویہ دویا تین اقدار کی مدد سے ممکن فیل لیا اوکاسوی (اوشتہ ملاحظہ کیجی) نے کیر قدری تفییاتی احساکی بنیاد ذاتی ہے عام اصطلاح میں کیر قدری منطق کیے ہیں۔

كرامت : ديكي ولايت اور معجزه

کروار (Behaviour): زاند قدیم بے انبان کو جیوان ناطق قرار ویا گیا ہے۔ موجودہ دور میں سائنس دانوں اور خاص طور پر ڈارون (Darwin) نے یہ خابت کیا ہے کہ حیوان اور انبان دراصل ایک ہی سلسلہ کی دو کڑیاں ہیں۔ انبان جیوائوں ہی کی ایک ترقی یافتہ شکل ہے۔ اس کے احوال و افعال جیوائوں ہی ہیں لیمن ان کے مقابلہ میں زیادہ دیجیدہ۔ اب اگر ہم عام جیوائوں یا انبان کا مطالعہ کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ بید کی نہ کی مرکزی میں معروف رہتے ہیں۔ انبان کا وقت ردئی کی انہ کی خلل میں گزرتا ہے اور کیا تھی گا مرجعہ خود اس کے اندر موجود ہوتا ہے۔ اس کے اندر جو اس کے اندر موجود ہوتا ہے۔ اس کے اندر جو اتبانی کا سے اتران کیا ہے۔ اتران کا ایر بید تران کی جو اتران کیا ہے۔ اس کے اندر جو اتران کی ویشیدہ ہے۔ اتران کیا ہے۔ اتران کیا ہے۔

موزارے اور بیڈن میے ماہرین موسیق نے اس کمیل کے لیے موسیقی ترجب دی۔ افعادوی صدی می جاپان کے سب سے بوے ڈرامہ فاروں نے اس کے لیے ڈرامے لکھے۔ موجودہ دور میں سوویت ہونین اور چکو سلواکیہ دفیرہ می یہ برے اجتمام سے چکو سلواکیہ دفیرہ می یہ برے اجتمام سے چکو سلواکیہ دفیرہ می یہ برے اجتمام سے چکو سلواکیہ دفیرہ میں یہ برے اجتمام سے چکو سلواکیہ دفیرہ میں

کڑت الوہیت (Polytheism): کڑے الویاستام پرتی علی دیے ک اللہ علی میں ماتھ مقیدہ ہوتا ہے اور ہر دیے ک یا دیو تا است فاص فرائن کے لحاظ سے پہیاتا جاتا ہے مثل ہندہ ند ہب علی مختف دیے ک اور دیے تا کے ذمہ مختف فرائس میں مثل اعدر طوفان کے دیو تا ہیں، کشمی دولت کی دیو ک اور یم موت کے دیو تا وغیر مد امنام پرتی عمل ہر دیو ک یا دیو تا کی حیثیت مساوی نمیں ہوتی۔ مثل فرائس کے دور علی براروں دیو ک و دیو تا تھے لیکن چند کی فاص طور پر پرسٹش ہوتی تھی۔ ایک ذمانہ علی محید کے مروالے اور پھر بھیز کے مروالے دیو تا کو مرکزی مقام ماصل قا۔

امنام پر تی تقریباً تھام قدیم خاہب میں دانگ متی اور ماآبا اس ہے بھی پہلے لوگ روحوں، وہد اور دوسری بافوق الفطرت طاقتوں کی پہلے لوگ روحوں، وہد اور دوسری بافوق الفطرت طاقتوں کی پرشش کرتے تھے۔ انسانی سان کے نہایت ابتدائی دور میں جب انسان موفائی دریاؤں، بارش، خوف ناک در عموں سے کمرا ہوا تعلد فطرت کی بھیب شخل ہر طرف سے اسے مجمعے رے رہتی۔ نہ وہ اضمیں کجھ پاتا اور نہ ان کا مقابلہ کرسکا تو وہ دوست اور دشن سب می طاقتوں کی پرشش کرتا اور ان کے ذریعہ وہ اشمیں خوش رکھے کی کوشش کرتا۔ اس ابتدائی دور سے بعد جب اس کی واقعیت فطرت سے کھے بوحی تو چر منم پرش نے اس کی جب جاید، اس کی جاند سے سے بھی انسان تھے، کہاندں کے سورج، سائرے، دریا، پہلا وغیرہ کی اطراف قدیم انسان تھے، کہاندں کے ساتھ اپنے رہنے دیے رہے۔ اس کی مدد سے انسان نے کا کتاب کے ساتھ اسے رشتہ شعین کرنے کی ابتدائی کوشش کی۔

جیسے جیسے منم پرتی ترقی کرنے کی دم حاؤں اور دروہ میں کی تعداد جی مختی گئی اور شخص اقتدار کے ساتھ سیای سرکزیت اور باد شاہتوں کے ظہور کے بعد ان دمیو حاؤں کی طاقت بھی مرکوز ہونے گئی۔ بونان کے اولیمیا کا دمیر حازیس (2012) پہلے صرف آسانوں کا دمیر حاق کین بعد عمل وہ سب سے بڑا اور سب سے طاقور دمیر حائی گیا۔ ای طرح معرش دوج حادا، سب سے بہلا اور سب بر حاوی دمیر حاشکتم کیا گیا۔ ہندستان عمل پہلنے سکڑوں

فزاند، استحاله (Metabolism) کی فکل می موجود ہو تا ہے۔

زندگی میں دو قتم کی طاقتیں کام کرتی ہیں۔ ایک قتم کی طاقتیں زندگی برحاتی ہیں۔ طاقت اور قواتائی حطا کرتی ہیں اور دوسری قتم کی طاقتیں زندگی محمثاتی ہیں۔ کزوری اور نقابت پیدا کرتی ہیں اور موت کا سب بٹی ہیں۔ زندگی کا مطلب تقیری قوئی کا تخزیمی قوئی پر غلبہ حاصل کرتا ہے۔ اگر مخزیمی قوئی کا غلبہ ہوجائے آو انسان بجاری کا شکار بن سکتا ہے حتیٰ کہ موت کا شکار بھی ہوسکتا ہے۔

انان جب عدا ہوتا ہے تو اس کی سرگرمیوں میں کوئی لقم نیں ہوتا۔ لیکن جیے جیے اس کی عربومتی جاتی ہے وہ ان میں لقم و منبط پدا کرنے لکتا ہے اور اس کی مدد سے وہ تقیری قویٰ کو تخ جی طاقتوں بر فالب رکمتا ہے۔ اس کری میں مطابقت کا اصول (Law of Adjustment) ك برى اميت ہے۔ كا كات كى بر في بر وقت اسے ماحل سے مطابقت پیدا کرنے کی جد وجہد میں معروف رہتی ہے اور جو نہیں کریاتی وہ نیست و ٹاپود ہوجاتی ہیں۔ اس اصول کا علم لوگوں کو زبانہ قدیم سے تھا لیکن ڈارون (Darwin) نے اس کی بنیاد سائٹسی اصول اور تحقیقات پر رمکی۔ بعد می سائنس دانوں اور ماہر نغیات اسلیز (Stagner) نے یہ ہلایا کہ ویے تو مطابقت کا اصول ٹھک سے لیکن یہ معین اور واضح نہیں۔ نفیات کے لي اے زيادہ معين بونا واسے۔ چناني اس كے نزويك يه اصول، باز توازن (Homeostasis) من زیاده معین صورت می ملا ہے۔ باز توازن ے مراد عضویہ کا وہ حیاتیاتی میلان ہے جس کی روے وہ اپنا توازن قائم رکھتا ہے مثل اگر کری کی شدت ہو تو پینہ لکتا ہے اور جم خندا ہو جاتا ب اور اگر سردی ہو تو جم محفرتا ب اور اس طرح کرم ہو جاتا ہے۔ والركين (Walter Cannon) نے يہ تاليا كه يمي عمل يوانى كيفيت مي بھی ہوتا ہے۔ مثل ارکی کیفیت کو لیچے۔ ار ای وقت پیدا ہوتا ہے جب کی عضو کو خطرہ پیدا ہو اور اس خطرہ کا مقابلہ کرنے کے لیے جتنی توانائی در کار ہو جم پی کر دیا ہے۔ چنانچہ خوف کی مالت می آدی ایے جرت ناک کام کر گزرتا ہے جو معمولی حالات میں فہیں کرتا۔ ای طرح جم کے اندر کے کی حصہ کو خلرہ ہو تو باتی سے بوی تیزی کے ساتھ اس کی مدد کے لیے مقرک ہو ماتے ہیں۔

اسٹیکر کا خیال ہے کہ باز توازن کا اصول مرف ای لیے مفید نیل ہے کہ یہ اصول، تعاون سے زیادہ معین ہے بلک اس لیے بھی کہ

اس سے کروار کے وہ پہلو اجا کر ہوتے ہیں جن کا ہم مشاہدہ کر سکتے ہیں۔
مطابقت، کروار کی آخری منزل ہے۔ اور اس منزل سے پہلے طبی اور
نفیاتی سطح پر کئی واردات پیدا ہوتی ہیں جن کا مطالعہ ضروری ہے۔ شان
مطرہ کا مقابلہ کرنا اور زندگی کی حفاظت کرنا آیک ہوا تطبیق کارنامہ ہے لیکن
اس سلملہ میں عضویہ کے اندر یعنی خون، معدہ، دل وغیرہ پر چر پچر کرزتی
ہوا در ان میں جو تبدیلیاں آتی ہیں ان کا مطالعہ ضروری ہے۔ اور یہ
مطالعہ مشاہدے سے ممکن ہے۔ اس طرح باز توازن کو چیش نظر رکھیں تو
کروار کا مطالعہ سائنی مرتبہ حاصل کر لیتا ہے۔ انسان کی زندگی کو طرح
طرح کے واقعات اور منزلوں سے گزرنا ہوتا ہے۔ ان واقعات کو سجھنا اور
شخ حالات پر قابد بان زندگی کا ایک اہم فریشہ ہے۔ اس فریشہ کو پرا
شخ حالات پر قابد بان زندگی کا ایک اہم فریشہ ہے۔ اس فریشہ کو پرا
کرنے بی سے مطابقت پیدا ہوتی ہے اور اس لیے مطابقت سے پہلے کی
تنی اور عضویاتی تبدیلیوں کا مشاہدہ نہایت ضروری ہے۔

ان تفعیلات ہے ہم اس نتجہ پر کینچے ہیں کہ جاندار جب عی مرکم کار ہوتے ہیں جب باحول اور جاندار کے درمیان توازن قائم نہ رہے۔ جب توازن مجر تا ہے تو وہ اے دوبارہ بحال کرنے کے لیے مرکم ممل ہوتا ہے اور جب مبر و استقال یا سمی و خطا (Trial or Error) سے محمح مل بل جاتا ہے تو توازن دوبارہ قائم ہو جاتا ہے اور اس کے ماتھ ہے جبی دور ہو جاتی ہے۔

ماحول جب بدل ہے تو ہر فرد کا رو ممل کیساں نہیں ہوتا۔ اس کا انحصار اس کی اپنی سحت، عضویاتی حالت دغیرہ پر ہوتاہے۔ ساتھ بی اس صورت حال سے نیٹنے کے لیے وہ ماحول کا مقابلہ کرتا ہے۔ لینی اسے اپنی مرمنی کے مطابق ڈھالئے کی کو عش کرتا ہے۔ شائ کری سخت ہو تو پھھا استعمال کرتا ہے۔ ظلم و تشدد ہو تو مخلف طریقوں سے اس کا مقابلہ کرتا ہے۔ ظلم و تشدد ہو تو مخلف طریقوں سے اس کا مقابلہ کرتا ہے۔

دوسری صورت ہے ہے کہ دو ماحول سے سمجھونہ کرلیت ہے۔ شال کرمیوں میں پہاڑیوں پر چلا جاتا ہے اور فر شکوار فضاکا لطف افحاتا ہے یا اگر بہ لطفی ہو تو دوستوں اور عزیزوں میں بیٹے کر بیار و مجت کے ماحول میں زیمگی کو خر شکوار بنا لیتا ہے۔ تیمری صورت ہے ہے کہ دو ماحول کا اپنے افراض و مقاصد کے لیے استعمال کرتا ہے۔ مثلاً دریاؤں پر بند ہاندہ کر اپنی زمین کی زرفیزی بوحاتا ہے، بکلی پیدا کرتا ہے اور اس کی عدد سے زندگی کو زیدو آگرام اور فوش حال بناتا ہے۔ غرض ہے کہ انسان خواہ ماحول کی

خالفت کرے یا اس میں شرکت، مقصد ایک ہی ہوتا ہے۔ یعنی مطابقت پیدا کرنا۔ اُس لیے کہ بغیر مطابقت کے موت کے سوا کوئی راستہ نہیں رہتا۔ ماحول سے مطابقت کی ہو صف بیل مید ایک سادہ محل نہیں ہوتی بلکہ بی وقت میں کی مہجات کا سامنا ہوتا ہے۔ مثلاً ایک محض ہو موثر کار ایک ہی وقت میں کی مہجات کا سامنا ہوتا ہے۔ مثلاً ایک محض ہو موثر کار کار بہتا ہے۔ آگھوں پر دوسری کار بہت ہے۔ آگھوں پر دوسری کار بی کانوں میں اطراف میں چلا ہوں کی روشن، سائے اور رنگ پڑتے ہیں، کانوں میں اطراف میں چلا ہیں۔ والی گاڑیوں کی آوازیں پڑتی ہیں۔ والی گاڑیوں کہ آوازیں پڑتی ہیں۔ کین اور دبائے کو گوں کی آوازیں پڑتی ہیں۔ نیک مرح طرح کی خوشبو اور بدیر پہنچتی ہے۔ اس کے علاوہ لوگوں اور درسری گاڑیوں سے نیچنے کے لیے ول اور دماغ کو مسلس کی طرح کے اثرات قبول کرنے ہیں۔ یہ کروار منظم، مرابط اور متدون ہیں لیکن اثرات قبول کرنے پڑتے ہیں۔ یہ کروار منظم، مرابط اور متدون ہیں لیکن امرات کے باہر نفیات مطالعہ کرتے وقت تحلیل اور تجزیہ کی خاطر ان کے الگ الگ

ایک بی هم کے ماجول میں ہر محض کا رو عمل بکسال نمیں ہوتا۔ مثلاً اگر ایک گاڑی میں کی لوگ ہوں تو اطراف کے ماحول کا ان پر اثر الگ الگ ہوتا ہے۔ اس کا انحمار عضوبے کی ساخت اور اس کے عارضی اور مشقل خواص اور اس وقت کے خفل پر ہوتا ہے۔

بر مخف ماحول سے لیٹا ہوتا ہے اور اس سے عمدہ برہونے میں ایعض لوگ سخت غلطیوں کے شکار ہوتے ہیں اور بعض عمر گی سے گزر جاتے ہیں۔

مرگ ہے گزرنے کے لیے ایک تو درک کا انتخابی (Selective)
ہونا مروری ہے۔ مطلا کی و تو ت میں ہم شر کیے ہیں۔ ایک ساتھ بہت ی
آوازیں کان میں پڑتی ہیں۔ لیکن ہم صرف ان آوازوں کی طرف برجے ہیں۔
جو ہمیں پہند ہیں یا ان آومیوں کی طرف ہم جاتے ہیں جو ہمیں پہند ہیں۔
اور پھر ان ہے ہم ای لیجہ اور انداز ہے بات کرتے ہیں جس ہے ہم ان
کے اور قریب آجائیں یعنی نہ صرف می انتخاب ضروری ہے بلکہ رد عمل
بھی انتخابی ہونا چاہے۔ ضرورت پڑنے پر ہم رد عمل بدل بھی وسیتے ہیں۔
ای کے ساتھ ایک بی ساتھ بہت سارے مہیات کو بھی ہمیں قبول کرتا
ہوتا ہے۔ پرونیسر کے لکچر ہے فائدہ ای وقت افحا کتے ہیں جبکہ کان اس
کی طرف کے ہوں، آجھیں اوح اوح نہ جھیں، اپنی سیٹ کی ختی یا نری کو

شار میجات کو جن کرنے کے ساتھ کچر بھی ہنتے اور بہنم کرتے رہیں۔
اس سلسلہ بھی ایک اور اہم چزیہ ہے کہ جس طرح کوئی فلل توجہ اور انتخاب سے سنطید ہو جاتا ہے ویے ہی اس کے لیے تیاری کرک اسے نیادہ اقتصے طریقے پر پورا کیا جاسکتا ہے۔ پھر کام کی ابتدا کے ساتھ ساتھ ایجا نہیں آئی۔ اس لیے ایجا تک جنتج کے لیے ختم ہونے تک اس کام کو جاری رکھنا ضروری ہے۔ کام کی حکیل کے لیے حتی اور حرک عمل کے ساتھ ذہمن کاکام کرنا ضروری ہے۔ آئرچہ یہ تینوں عمل ایک دوسرے کی ساتھ ذہمن کاکام کرنا ضروری ہے۔ آئرچہ یہ تینوں عمل ایک دوسرے کی طاق ہوتے رہجے ہیں۔ اس کے طاوہ کسی کام کے لیے صحیح موتی و محل کا فیمین بھی ضروری ہے۔ فلا موتی پر سمج کام بھی ناکامیانی کی طرف

کر محمل (Christmas): حفرت عینی کی مبادت یا نماز (Christmas): حفرت عینی کی مبادت یا نماز (Christ-Mas)): حفرت عینی می بدائش کا دن۔ یہ 25 د مجر کو منایا باتا ب اور عیمائی تبواروں بھی اے فاص مقام حاصل ہے۔ یہ غائب 200 ہے منایا چی گئی کہ حفرت عینی کے ظبور (Epiphamy) کی تاریخ ہے قریب ب اور مشرق بھی عام طور پر اس دن حفرت عینی کا ایم پیدائش بھی منایا باتا تھا۔ اس کے علاوہ اس زمانہ بھی مشرق بھی بھیشہ بڑے جش ہوا کرتے تھا۔ اس کے علاوہ اس زمانہ بھی مشرق بھی بھیشہ بڑے جش ہوا کرتے بیانے گئا، انگستان بھی استمالکن چی اور پروششن چرچ بھی اس سئلہ پر بیانے گئا، انگستان بھی استمالکن چی اور پروششن چرچ بھی اس سئلہ پر بیانے گئا، انگستان بھی استمالک لینڈ بھی باندی تھی دیں۔

آن کل جو کر ممس کے موقع پر ٹرکی یا بطین قربان کی جاتی ہیں،
تحالف دیے جاتے ہیں، خاص حم کے گیت (Corol) گائے جاتے ہیں۔ یہ
خالص اگریزی رسوم ہیں کیبیں سے ان کی ابتدا ہوئی ہے۔ کر ممس کے
موقع پر درختوں کو جانے، ان پر روشنی کرنے اور شخفے نظانے کی رہم عہد
وسطی میں جرمنی ہیں شروع ہوئی۔ کر ممس کے کارڈ بیمبینے اور سانا کااؤس
کو متبولیت امریکا ہی حاصل ہوئی۔ رومن کیشوںک کلیساؤں اور بعض
پروٹسٹنٹ کلیساؤں میں اس تاریخ آدمی رات کے وقت مبادت یا نماز
(Mass) ہوئی ہے۔

كرش : مام طور يا كال رنگ كى يز كو كرش كيت يى - اى لي

اکھاڑے میں آنے کی وحوت دی گئے۔ دروازہ بر ایک بہت ست باتھی کو كر اكردا من تعاد برام اوركرش ك دروازه ركيخ ي موادت في ماتى کو اثارہ کردیا کہ دونوں پر حلہ کرے۔ کرشن اس کا مطلب سجد کے اور بالحقی کے دولوں دائوں کو اس بری طرح کینجا کہ وہ باہر فکل مے اور بارام نے چیے سے حملہ کیا۔ دونوں طرف سے مار کھاکر ہاتھی کر حمیا اور مر حمیا۔ ایک آفت کو دور کر کے جب وہ اندر اکھاڑے میں پنجے تو مشک اور جانور کی ماند کی ایک زیردست اور مشہور پہلوانوں نے ان سے محتی ازنے کے لے کیا۔ اس سما میں بعضے ہوئے کی ایک راجہ اور باعزت لوگوں نے ان لاکوں کو ایسے بہاور اور حمی ے نہ بارے والے پہلوانوں سے مشتی کے لیے اصرار کرنابہت عی نامناسب خیال کیا لیکن کرشن اور بلرام کو سمی قتم کا خوف میں ہوا۔ سلے کرش نے جانور کو زین پر مراکر ائے زور سے اات لگائی کہ اس کے آگھ، کان اور ناک سے خون بنے لگا اور دوسرے پہلوان تو بالكل آساني سے زمين دوز كر ديد محد يد دكھيتے بى كنس تو تو كافينے لگا۔ کرشن نے آمے بوء کر اونے عماش پر بیضے ہوئے کش کے بالوں کو باتھوں سے پکڑ کر ایا جمعًا دیا کہ وہ نعش کی طرح از ملکا ہوا نیج آگرا۔ كرش نے كس كے بالوں كو محمينة ہوئے اكھال كے كئ چكر ديد اور جب وہ شندا بر میا تو اکھاڑے کے بیوں کے بھینک دیا۔

کس کی ہاکت کی شہرت ملک ہر جی گیل گئی اور سب سے بوی اہمیت کی بات تو یہ ہوئی کہ کس کے بعد جب اس کے باپ اگر سین فی اہمیت کی بات تو یہ ہوئی کہ کس کے بعد جب اس کے باپ اگر سین کی تو تا مو محمت کر شوخ کی التجا کی تو تا کہ مو کہ کس کے قائمہ کی قوامش سے جی نے کس کو جیس مارا بلکہ سب کے قائمہ کی خاطر اور ایک سختری کے شایان شان نام پیدا کرنے کے لیے مارا ہے۔ کس تو خانمان کے لیے کلک کا نیکا تھا۔ اب پیدا کرنے کے لیے مارا ہے۔ کس تو خانمان کے لیے کلک کا نیکا تھا۔ اب تیدوں کو رہا کروا دیا۔ کس کی بلاکت سے اس کے رشتہ دار اور دوست کر شن سے بہت بارا می ہوگے اور باربار ان پر اور سخر ای حکومت پر سے شروع کر میں دور جانے کا فیمل شروع کردیے۔ یہ دیکھ کر کرش نے سخر ان چھوڑ کر کمیں دور جانے کا فیمل شروع کردیے۔ یہ دیکھ کر کرش نے سخر ان ہوا تھا۔ کرش نے اس کو بیایا اور اس کو ایک قلعہ کی صورت دے کر اس کو بر طرح بالابال کر دیا اور دوار کا کے وایک قلعہ کی صورت دے کر اس کو بر طرح بالابال کر دیا اور دوار کا کے قلعہ و قریب و قریب

متعدد کالی چروں کا نام کرشن برد ممیا ہے لیکن لفظ کرشن کا استعال بھوت گیتا کا سیل برهانے والے واسد ہے کرشن کے لیے کیا جاتا ہے۔ کرشن کے والد کا نام واسدیو اور مال کا نام دیو کی تھا۔ برانوں کے مطابق دیو کی مقمرا کے راجہ کش کی بین تھیں۔ کش بہت مغرور اور ظالم راجہ تھا۔ اس کو ب معلوم ہو گیا تھا کہ دیوی کا آخوال لڑکا اس کی موت کاسب ہوگا۔ کس نے وہو کی اور واسد ہو کو جیل میں ڈال دیا اور پیرہ داروں کو یہ تھے دے دیا كد ديوكى كے جو يحد مواس كو يار ڈالا جائے۔ اس طرح جب مات عج يار ڈالے مے اور آخوال بحد ہوا تو واسودیو نے اس کی جان بھانے کی کوشش ک نے کو ٹوکری میں چمیار جیل سے باہر کال سے اور جمنا ندی کو یار كرے كوكل باق كے وہاں كے راجہ ند كے يہاں اى رات ايك لوك یدا ہوئی تھی۔ موقع باکر واسدیو نے لوگ کی جگہ کرشن کو رکھ دیا اور لوگ کو لیکر جیل میں واپس آگئے۔ آخوال بجہ ہونے کی اطلاع ملتے ہی کش جیل میں کہنیا اور اس لڑک کو اس نے پھر بریک دیا۔ اوھر تند کے خاتدان میں کرشن کی برورش بوے لاؤ بار سے ہونے گی۔ نند اور ان کی بوی یشودا اسے بنے برام اور کرشن میں کوئی فرق نہیں مجھے تھے۔ شروع سے ى كرش مي غير معولى جلال، جمال اور جسماني قوت ك آثار ظاهر مون کے۔ دہ بوے نے کمٹ بھی تھے۔ نتمہ کے طور پر کوکل کے کوبال لین وہاں کے لوگ، عور تی اور مجے کرش کی انتہائی جیب کمیلوں کو دکھ کر دیک رہ جاتے اور ان کے کرویدہ رہے گھے۔ تموڑے عی دنوں علی کرشن کی جدوجهد اور ان کی لطیف عظیت کی شهرت جاروں طرف محیل می نجوم دیکھنے والوں نے کس کو یہ باور کروا دیا کہ تند کے خاتدان می کرشن كے نام سے جس كى يرورش بورى ب وى حمارا ملك الموت ابت بوكا۔ كس نے اختاط كے طور بركرش كو بار ۋالنا ضردري سمحا اور راكشش ك ذربعہ ند کے گریہ پیام مجوایا کہ کرش کے ماموں اور ان کے مال باب كر شن كو ديكھنے كے بہت خواہش مند بين اس ليے اكرور كے جراہ كرشن كو رواند کیا جائے۔ تند اور موکل کے سب لوگ کرشن کو متحر ا رواند کرنے کے بہت خالف تھے۔ اس لیے کہ کس بوا ظالم تھا۔ لیکن کرش بوی ب خونی سے اکرور کے ساتھ معمرا جانے کے لیے تیار ہوسے اور دوسرے بی دن تمام برج پاسیوں کو تملی دے کر دونوں بھائی اکرور کے ساتھ ر تھے ہے سوار ہوکر چل وہے۔ کش نے معمر ایس کرش کو بارنے ک اوری تاری کرلی تھی۔ دونوں جائیوں کو ایک بہت ہوے سے سائے

کارنامے کر دکھائے۔ اس سے ان کو عالمیر شہرت حاصل ہوئی۔ ملک کے جس موشہ ہے ہی فرید آئی توہ مجی اپنی فریق کے ساتھ اور مجی اپنی فریق کے ساتھ اور مجی الیا تی مناسب مخض کو حکومت حوالہ کر دیتے۔ کرش نے ایسے میکووں گنالم اور بدخو راجاؤں کو موت کے گھائ اتارا لیکن کہیں کی بھی حکومت انحوں نے اسٹے اپنے می می میں گیا تھا۔

نے اسٹے اپنے می فیس لی۔ اس وجہ سے ان کو ایم گیشور کا لقب ویا می الحد میں کرشن جس قدر عالی ہمت مورہا تھے اس سے بور کر وہ میانی بھی تھے اس کے اس کو تاراین کہا جاتا تھا۔

کورو فائدان سے کرش کے بہت قرعی تعلقات تے اور وہ یافدوں کے بوے یار اور مدوار تھے۔ جب یدمشر نے راجوی مک كرنے كا فيعلد كيا توكرش نے يہلے بوال جل كر بيم سين كے ذريع جراسندہ کا قتل کرواکر راستہ ماف کیا۔ جب یکی شروع ہونے کو تھا تو محیقم بلد کی تو یک بر کرش کو یکید کا برها بنایا عمیار اس وقت راجه ششویال نے کرش پر کالیوں کی بوجھار شروع کردی اور بکیہ میں بوی ركاوث والنا عاى - كرشن ايك سو كاليول تك حيب عاب بيش رب ليكن جب وہ اس سے آگے بوحا تو کرش نے اسے سدرشن چکر سے اس کا سر وحر ب الگ کردیا۔ مہاہمارت کی مشہور جنگ میں کرشن نے ای فرج کورووں کے حوالہ کروی اور خود ارجن کے رتھ کو جلانے والے کی حیثیت ے شرکت کی۔ جل مباہدارت عمل باغدووں کو جو فح ماصل ہوئی وہ كر شن كى عنش، دورانديثي اور سياست دانى كا نتيم تحى ـ اس جنك ك آغاز یں جب دونوں طرف کی فرجیں ایک دوسرے کے ظاف کھڑی تھی ت ارجن اسين سائے اسين بزرگون، دوستوں اور بھائيوں كو ديكھ محبرا كيا اور اسے تیر کمان چور کر کرش سے کہنے لگا کہ عمی اسے عی بھائیوں کے ظاف میں الروں گا۔ اس وقت ارجن کو ہمت ولانے اور جگ کے لیے آبادہ کرنے کے لیے جو لازوال سبق کرشن نے دیا ہے وہ بھوت گیتا میں جع کیا حمیا ہے۔ وہ تعلیم انسان کو ہت دلانے والی اور عمل کے لیے اكسانے والى ہے۔ يكى بحكوت كيتا قديم بندستاني روماني اصولوں كا نجوز ہے۔ میں نیس بلکہ اس کی بنیاد خود کرشن کی زندگی کے مالات بر ہے۔ كرش كى زندگى يى بيس ميان اور كرم كا، معرفت اور ديادارى كا ايك مجیب اتحاد ملا ہے۔ انھوں نے کئی راجاؤں پر فتح ماصل کی لیکن کہیں کے راجہ بنے کی خواہش میں ک۔ تمام دیاوی فرائض کو انہام وسیتے ہوتے ہی

وہ کال ہوگی رہے۔ ان بی خصوصیات کے باعث زیادہ تر ہندو کرشن کو وشنو بھوان کا کال او تد ملتے ہیں اور ان بی کو اپر شوم ، بھی کہا گیا ہے۔

قدیم تاریخی تعلفہ نظر سے ویکھا جائے تو کرش کی زندگی سے تعلق رکھے والا جرت انگیز ارتفا خاہر ہوتا ہے۔ مباہدات کے کرش فیر معمولی طاقتوں سے بحربور معیاری کرم ہوگ دکھائی دیتے ہیں۔ ہری بش پران میں اس قدر تبدیلی دکھائی دی ہے کہ ان کی انسانی صورت و شکل فیراہم اور طاق کردی گئی ہے۔ شری مدہماگوت میں تبدیلی کا رنگ اور بھی بودھ کیا ہے۔ ان کی بہادری کی کھاؤں کے ساتھ راس لیال کی کھا بھی خاص شکل افتیار کرلیتی ہے، آگے جل کر کئی پرانوں اور کتابوں میں کشن کی شام طال افتیار کرلیتی ہے، آگے جل کر کئی پرانوں اور کتابوں میں کرش کی شکل افتیار کرلیتی ہے، آگے جل کر کئی پرانوں اور کتابوں میں کرش کی شکل افتیار کرلیتی ہے، آگے جل کر کئی پرانوں اور کتابوں میں کرش کی شکل افتیار کرلیتی ہے۔

شرى مربعاكوت كے بعد كرش سمير داے ميں ايك نيا خيال رواما موا ہے۔ رادھاکا مخل کب اور کہاں ہے آیا یہ ابھی قطعی طور پر لہیں معلوم موسكا سے ليكن يہ يكنى سے كم عبد وسطى عبى وكن كى جانب سے اس کا داخلہ ادمات کرشن على موا ہے۔ اس کے بعد رادما کے مخیل نے اس قدر قوت ماصل کرلی کہ ، کھٹی باراین اکی جگہ ہمی اراد ماکرش انے لے ل کی آماریوں نے رادھا کو کرشن کا ایک جرسجے کر اس کی رومانی تشر محسیں محل کی ہیں۔ موجودہ مالات میں رادھا، بنیو وغیرہ پتھوں کی نشود فما صاف طور پر ہوتی جاری ہے۔ یہ مجی کرشن کی برحق ہوئی بھگی کا ایک آخری تھیے ہے اور یہ بھی کہا میا ہے کہ کرشن کا نات کے خالق اور مافظ بمگوان ہیں۔ جب مجمی حق کا زوال ہو تا ہے اور برے انسان نیوں بر عالب موكر الميس بر طرح كى تكليف كيات بي اور باطل كو فروغ موجاتا ہے تو بھوان کمی شکل عمل میں نمایاں موجاتے ہیں اور راست باز ک عاقمت، کج روی کی جای اور حق کو مغبوطی کے ساتھ قائم کرنے کے لے وہ منتف زبانوں میں او تار لیتے ہیں۔ اس کے لیے بندستان میں ایشور کے بہت سے او تار موئے ہیں اور سری کرشن مجی ایک او تار بی تے اور كها جاتا ہے كديد سب سے كال او تار تھے۔ انھوں نے جم افتدار كرك بہت سے ایے کار لملیاں کے ہیں جن کو عام انان کو یا برے سے بدے آدی کے لیے کرنا مشکل بلکہ نامکن تھا۔ وہ جسمانی، رمافی اور رومانی طاقتوں میں یک تھے۔ وہ طاقتروں میں بے مد طاقتور، مخلدوں میں بے مد حمد، عالمول مي زيروست عالم عمد ان يى نے ارجن كو ميران جك می تموزے سے وقت می وہ سبق برحلیا اور ایا روحانی پیغام کانھایا اور لعیف اور آسان ریاضت ہوگی۔ شروع شروع میں مش کرنے والا دنیاداری سے ہٹ کر رکی ہوجا گا سب سابان میا کر تا ہے۔ لیکن بعد میں ان چزوں پر توجہ کھ کم ہوجاتی ہے اور بھوان میا کرتا ہے۔ لیکن بعد میں ان چزوں پر توجہ کھ کم ہوجاتی ہے اور بھوان کی حمد و شاہ جوش میں لانے والے منتز اور مجب پر زیادہ زور دیتا ہے۔ کموٹ عرصہ کے بعد یہ بھی مجبوث جاتا ہے اور صرف ذات اللی کے پاک نام کا دہراتا بعنی 'جپ' بی فاص طور پر منید معلوم ہوتا ہے۔ اس کے بعد یہ بھی مجبوث دیتا ہے اور مش کرنے والے کا قلب بہاتیا کی طرف باطنی پاک عبت سے ائل پڑتا ہے۔ اس کی توجہ زیادہ سے زیادہ بھوان کی طرف ہو جاتا ہے اور دھیان اور ساوم کی کے ذریعہ اس کا بالواسط مشاہدہ راست وجدان میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ سری رسن مہرش نے اس طریق تربیت کو وجدان میں تربیت کو اور دھیان کے کرموں کو ساوم کی جیایا گیا ہے۔

افتدوں کے مطابق انسانوں کی ایک کثیر تعداد مرنے کے بعد ممر پیدا ہوتی ہے۔ نجات حاصل ہونے تک جنم ادر موت کے متقل سلسله كو سنسار يا تنامخ كها عاما ہے۔ يه صرف ان لوكوں تك محدود نبين ہے جو نیک نہیں ہیں بلکہ ان میں وہ بھی شامل ہیں جو اینے عمل کو تو بارسائی کے کاموں تک محدود رکھتے ہیں مر سیح میان سے مروم ہیں۔ ایسا انفرادی جیو آتما جب کی وقت مرنے کے بعد پر جنم لیتا ہے تو اس کے جنم كا فيعلد ايك قانون كے تحت موتا ب، اى كو قانون كرم كيتے ہيں۔ يہ اس امر کی دلیل سے کہ اطاقی یا مادی کا کات میں کانی علت کے بغیر کوئی چز واقع نہیں ہوعتی اور ہر ایک کی زندگی تمام دکھ سکھ کے ساتھ اے گزشتہ اعمال کا لازی متید ہے اور یمی زعرگی اپنی باری میں این اعمال کے سب آئدہ جنوں کی علمت قرار وی جائے گی۔ اس سے من جانا ہے کہ تمام تکلیف بالآخر اسے می سب سے ب اور اس طرح خدا یا اسے مسابہ ے سمی باتی نیس رہتی۔ ہارا مال ہارے ماض ے بی بنا ہے۔ ای کے مطابق مارا معتبل بالكل مارے عي باتھوں ميں ہے۔ اس لحاظ ہ اس قانون میں ماری عقیدت اچھے وال جلن کے لیے ایک دوای محرک ہے۔ اس کی د می جو اصول ہے وہ بنیادی طور بر اس خیال سے مختف ہے کہ تمام نیک محض واج تاؤں کا مطبہ ہے۔ ہوسکتا ہے کہ تنائخ کا یہ نظریہ اس قابل خیال ند کیا جائے کہ صدانت کی ٹھیک تر سے کرنے والا ہے۔ محر مجی زندگی میں نظر آنے والی سخت ناانسانی کو نہ صرف عقلی طور پر واضح

حیات اور ماورائے حیات کا کوئی ہمی ایدا امای مسلد نہ چھوڑا جو اس کے اندر موجود نہ ہو۔ ان کی جھوت گیتا ہے معلوم ہوتا ہے کہ وہ عشل و بھیرت کے لحاظ سے جرت انگیز ہے اور آنے وائی صدیوں پر اس نے اسیخ کمال کے جو نشان چھوڑے ہیں اس سے واضی ہوتا ہے کہ ہندستان کا فلفہ، تہذیب اور کچر بھیشہ کے لیے ان کا مربون منت رہے گا۔ فلفہ، تہذیب اور کچر بھیشہ کے لیے ان کا مربون منت رہے گا۔

كرم (عمل): كرم كا عقيده بندى فلفه كي خصوصت كو مكابركرا ہے۔ انبان آند وابتا ہے اور اس کو یانے کے لیے ایک ند ایک کرم کرتا ہے۔ اس سے بظاہر ایا معلوم ہوتا ہے کہ اسے عی باتھوں سے کے ہوئے كرم سے كوئى بجى فرد أند ياسك بيد ليكن انسان كاكرم محدود عقل كى پیداوار ہونے کی وجہ سے بہت کرور ہوتا ہے اور اس لیے تھے کے طور بر لامحدود مرت نہیں یاسکا۔ چانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ اینے کرموں سے جو سکھ ما ہے وہ بہت جلد ہی فتم ہوجاتا ہے۔اس سے وہ دائی آند حاصل نیں ہوتا جو مرف عالم كل اور قادر مطلق ستى بى عطاكر عنى ہے۔كرم اور اس کے طریقے صرف ایک عادت کی طرف راغب کردیے ہیں جو این آبنی نید کے ساتھ کرم کرنے والے کو مکر لیتے ہیں۔ خواہش سے بدا ہونے والے كرموں كو بار باركرنے كو طبيعت ہوتى سے اور رات ون، سال بسال بلکہ ایک زندگی سے دوسری زندگی میں ان کا سلسلہ جاری رہتا ہے۔ اس طرح کرموں کا ایک بوا وخرہ ان کے نائج برواشت کرنے کے لیے ہمیں عاج کرتا ہے اور ایک جنم کے بعد دوسرا جنم لینے کے لیے مجور كرديتا ہے۔ چنانچه دنياوى اشياكى خوابش سے جو كام كے جاتے ہيں وہ مجى نہ فتم ہونے والی خواہشات کو بوھاتے اور مضبوط کرتے ہیں۔ ای لیے کہا میا ہے کہ جو کام بغیر کی خواہش کے کے جاتے ہیں ان سے بے خواہشی یا وراگ مدا ہوتا ہے۔ ای طرح جو کام پرمیشور کی مجت کے ساتھ کے جاتے ہیں بلکہ ان پر قربان کرنے کی فاطر کیے جاتے ہیں ان سے بھٹی کا جذب عدا ہوتا ہے۔

راہ ممل افتیار کرنے والے فقف القم ہیں۔ ایک جسانی طور پر عہدت کرتے ہیں جس بنی بوج باٹھ اور کی ندہی رکی کرم شال ہوتے ہیں۔ ووسرے اپنی آواذ سے مبادت کرتے ہیں جس میں حبرک نام کے ستور یا تعریف و توسیف کا بار بار دہراتا شائل ہے۔ جس کو جب کہا جاتا ہے۔ تیسرے وہ لوگ ہیں جو دئ سے عہادت کرتے ہیں جس کو اصطلاح میں دھیان کہا جاتا ہے۔ ان سب میں جس قدر بلند اور محمرا جذبہ ہوگا اتی

کھ ہوتا ہے ان بی کرموں کے مجلوں سے ہوتا ہے۔

عام طور پر میماسا معروں کی بد نبیت برہمی ادب کو زیادہ اہمیت دیتا ہے اور وید کو الزی طور پر نم بھی رسوم کی کتاب سمجھتا ہے۔ 
تربائی کے معملی محقیق می اصل غایت کو صرف وسعت دیتا ہے اور اس کو لیکن کرم میماسا محقیق کی اصل غایت کو صرف وسعت دیتا ہے اور اس کو زیادہ سے زیادہ سطام کرتا ہے۔ میماسا کے بیروؤں کا خاص مقصد وید کی سند کو مستقل بنیاد پر قائم کرتا ہے لیکن وہ اس کو کلیٹا ادعائی فیالات کی بنا پر ایسا کرتا فیس چاہے۔ اس کے لیے مقل بنیاد عائی خیالات کی بنا پر ایسا کرتا فیس چاہے۔ اس کے لیے مقل بنیاد عائی کرتا ہیں۔

یہ نظام اپنی محمیق کے لحاظ ہے علم کی صحت بالذات کو امنول موضور قرار وے کر ابتدا کرتا ہے اور تمام علم کو محج مجو کر حب قاعدہ اس کی جائج کرنے کی ضرورت کی پابندی ہے آزاد کردیتا ہے۔ میاسا کے بیردوں کے مطابق وید موجود بالذات ہیں اور ان کا کوئی مصنف فیس ہے اور نہ اس امر کا امکان ہے کہ وہ کی اورائی صورت یا تعلیم کا تعلق مرف زندگی کے مادرا کے مطابات ہے ہے اور تجربہ کے ذریع کا تعلق مرف زندگی کے مادرا کے مطابات ہے ہے اور تجربہ کے ذریع مائی مصنف کی تصنیف فیس ہے۔ وثوق کے ساتھ میان کیا جاتا ہے کہ وہ کی انسانی وید بوی توجہ کے ساتھ میان کیا جاتا ہے کہ وہ کی انسانی مجد بی توجہ کے ساتھ میان کیا جاتا ہے کہ ویہ کو مونے گئے ہیں اور لازمان مجد کا توسی میں دورے کے ایک محفوظ حالت میں درکھ گئے ہیں۔ سیاسا کے حالی خالص تجربیت کے قبل ہیں۔ کیاسا کے حالی خالص تجربیت کے گئی ہیں۔ سیاسا کے حالی خالص تجربیت کے گئی ہیں۔ کیاسا کے حال خالاہ یہ خالوہ یہ فلف کرتے ہیں جس کے ذریعہ علم حاصل کیا جاسما کے حال کا کات کی بنیاد کرتے ہیں جس کے ذریعہ علم حاصل کیا جاسمانی ہے۔ اس کے علاوہ یہ فلف الافتال ہے۔

حقلیت اور ادمائیت کی آمیزش جو ہم سیاسا کی نظری تعلیم می معلوم کرتے ہیں وہ اس کی عملی تعلیم میں ساوی طور پر دیکھی جات ہے۔ جہاں تک کہ مروجہ اظافیات کا تعلق ہے یہ نظریہ بکیاں تھا نظر احتیار کرتا ہے جو گئی ہے فیر لد ہمی ہے اور نگل کی تفری گائی سے اور کے دو اسیخہ مفاد کے لیے کردار کی شوری یا نم شوری گئی ہے اور دحم کے لقب کو ای مد تک محدود رکھتا ہے لین اظافی پاکیزگ کو ذہی اور روحانی زندگی کی شرط مقدم سمجھا جاتا ہے، دی روح کو تکلیف دیتا معنوع قراد ویا میا ہے۔

كرنے كے ليے اس كى قدر و قبت كى بوي اميت به بك انسان كے منطق اور اظاتی شعور کی بھی وضاحت ہوتی ہے۔ اس لیے یہ نہیں کیا جاسکا کہ نظریہ تائخ کی قدیم وضع کے اعتقاد سے تعلق رکھتا ہے بلکاس کا قدر کی ار قا خود ہندوستانیوں کے ذہنوں میں ہوا تملہ یہ کے ہے کہ ایشدول کے مبدے پیٹر اس کا کوئی خاص ذکر خیس کیا گیا ہے لیکن یہ یعین سے کہا جاسکتا ہے کہ اس نظریہ کی کال ترقی ہو چکی تھی اور یہ عقیدہ مہاتما بدھ ك زمان تك وسيع باند ير مجيل جا تمار روح كي حيات بعد ممات اور اس زندگی کے اعمال کی اظلاتی قدر کے مطابق اس وقت کی حالت کو معین کرنا عملاً تمام فراہب میں بحث کے لیے تعلیم کیا جاتا ہے۔ چنانچہ ير من ادب من اجمع برے اعمال كم مطابق سزا اور جراك ورج ويكف عن آتے ہیں اور گنباروں کو سخت سزا کے طور پر بار بار مرنا بڑتا ہے۔ افتدوں نے اس تعور کو واضح کردیا ہے اور پیدائش و موت کے تمام چکر کو کسی فرضی دنیا کی بجائے ای دنیا می خطل کردیا ہے۔ اس احتقاد کے مطابق موت کے وقت روح ایک دوسرے جم میں چلی جاتی ہے جس کی سرت اس کے گزشتہ اعال سے معین موتی ہے۔ باکیہ دلکسیہ کے عان ے مطوم ہوتا ہے کہ ابتدائی صورت میں ایک زندگی کے انحام اور دوسری زیمگی کے آغاز کے درمیان کوئی وقلہ نہیں ہے۔ لیکن ایک زمانہ كے بعد اس اعتماد كى ترميم كے طور يربيد كمامياك قديم عقيده كے مطابق سزا اور جا تو دوسری وٹیا میں حاصل ہوتی ہے اور اس کے بعد وہ اس وٹیا من پيدا موتا ہے۔

کرم میمامسا: کرم میاسا یا پورد میاساک سب سے قدیم تعنیف بھنی میاسا موز ' ب جو عالبا 300 ق.م. میں تحریر کی گئ موگ اس پر سب سے مشہور شرح اشد بعاشیہ ' ہے۔

کرم میماسا کی تعلیم ہیہ ہے کہ زعدگی عمی ویدوں کے متلائے ہوئے کرموں کو کرنے ہے انسان اس زندگی عمی یا مرنے کے بعد دوسری زندگی عمی سب کچھ حاصل کر سکتا ہے اور ہر ایک کرم کرنے ہے ایک لطیف قوت پیدا ہوتی ہے جو کرم کے فتم ہوجانے کے بعد بھی اس وقت کک تک ہی تا کہ کا کے اس کو کرم میماسا کی اصطلاح عمی 'ایورو' کیا گیا ہے۔ یہ کا کات کرم، 'ایورو اور اس کے کیا کی ایک حرکت ہے۔ یہ کا کات کرم، 'ایورو اور اس کے کیل کی ایک حرکت ہے۔ تمام قورت عمی اور انسان کی زندگی عمی جو

369

میماسا میں ذات کو اہدی اور ہر چکہ موجود خیال کیا گیا ہے۔
کین اس کو مختف لواحق اور محارض سے مشروط کیا میا ہے جو اس کے لیے
ہرگز لازی خیس ہیں۔ اس کی تجربی رکاوٹیس تمین طرح کی ہیں۔ اول ایک
ادی جم ہے جس سے محدود ہوکر وہ لذت اور الم سے دوچار ہوتا ہے۔
دوسرے اس کے حی اعظا ہیں جو خارجی کا کتات ہے اس کی نسبت پیدا
کرنے کے مخصوص ذرائع ہیں اور آخر میں خود کا کتات ہے جس حد تک کہ
دو فرد کے تجربہ کا معروض نجی ہے۔ اپنی ذات ہے الگ اشیا کے ساتھ
تعلق سے قید اور بندکی تھکیل ہوتی ہے اور بمیشہ ان سے علاحدگی کو بی

دوسرے نظریوں کے بائلہ یہاں بھی ابتدائی ضروریات کے طور پر دنیاوی تعلقات سے علاصدگی اور تعلیمات پر ایمان درکار ہوتا ہے۔ ان کے بغیر آخری نجات ممکن خمیس۔ کرم می قید و بند کی علت ہے۔ جب ذات اپنی ابتدائی اور اصلی حالت پر واپس آجاتی ہے تو کرم سے علاصدگی اپنے آپ ہوجاتی ہے۔ لیکن تمام کرموں سے علاحدگی خمیس ہوتی بلکہ صرف افتیاری اور اتبنا کی حم کے اعمال سے ہوتی ہے۔ روزانہ کے بوجا پاٹھے یا نہنے کرموں کی انجام دئی میں فرض کو بجا لائے کے علاوہ اس میں اور کوئی غرض و عایت حلیم نہیں کی جاتی۔

کشتر مید (Cchatriya): ہدو سان می کشتر، راجن، راجوت اور کشتر میہ بیاروں الفاظ دوسرے درجہ کے برن یا قوم اور ذات کے معنی میں مستعمل ہیں لیکن خاص تاریخی یا سابی تعلقات کی بنا پر ان کے الگ الگ معنی بھی لیے جاتے ہیں۔ کشتر کے اصلی معنی ہیں امر پر تی کی قوت کہ کین بعد میں یہ لفظ اس قوم کے لیے استعمال کیا جانے لگا جو اسے ممک کی حفاظت کرتی ہے۔ راجن کے معنی ہیں اراجہ کے خاندان سے تعلق رکھنے والی قوم اس طرح راج بر بر یا راجوت کا لفظ چوہان، پہار وفیرہ خاندان کے لیے استعمال کیا جاتا تھا۔ لیکن سختر یہ لفظ ان سب سے زیادہ وسعت رکھتا ہے۔ ویدوں اور براہموں می سختر یہ لفظ راجاؤں کی قوم کے معنی میں مستعمل ہے۔ جانحوں اور رامائن و مہاجارت میں جاگیرواروں اور وقلف بہادر جمائی ہوگوں کے سختر یہ کا لفظ استعمال کیا مجا ہے۔ سرتوں میں جاندوں میں جاندوں کی جس معنی میں بہادر جمائی ہوگروں کے لیے سختر یہ کا لفظ استعمال کیا مجا ہے۔ سرتوں میں جاندوں میں جاندوں کی جس سختر یہ کہا گیا ہے۔

ویدک ادب کے مطابق برہمن اور مختریہ سان میں سب سے زیادہ باعزت طبقہ تھا۔ ویدک ندہی سلسلہ میں برہمن کا مقام مختریہ ہے

بلندتر تالیا ممیا ہے۔ لیکن برہموں، افضدوں اور پال اوب میں کچھ الیک تحریری پائی جاتی ہیں۔ حموم ہوتا ہے کہ خاص موقوں پر کشتریوں نے برہموں سے زیادہ بلند درجہ حاصل کرنے کی کوشش کی ہے۔ کشتریوں میں جک، جے بال، اجات شرو کے بائد علم معرفت کے زیردست عالم اور بوے احتاد ظلفہ بھی تھے۔ برہمن اور کشتریہ کے آپی اختلاف کی تحریری قدیم نہ بھی اوب میں موجود ہیں۔ قدیم تاریخی اوب میں بھی اس اختلاف کے جموت کے ہیں۔ پھر بھی ویدک نہ بھی سلملہ میں بھی اس اختلاف کے جموت کے ہیں۔ کی مانی جاتی اور بھی دیدک نہ بھی سلملہ میں بھی اس اختلاف کے جموت کے ہیں۔ پھر بھی ویدک نہ بھی سلملہ میں شرید وہ کی بائی جاتے۔ کین ویشیوں اور شوروں کے مقابلہ جمی کشتریوں کا بلند درجہ کی بائی جات کین ویشیوں اور شوروں کے مقابلہ جمی کشتریوں کا بلند درجہ حملیم کیا جاتا ہے۔

## كشف: ديكھيے وي۔

کشنک واد (Chhanikvad): بده مت کاکشک واد یا نظریه نا کداری اس طرز خیال کو کہتے ہیں کہ ہر شے ہر لحد بدلتی رہتی ہے۔ تمام ہدو فلفیانہ تصانف میں برھ مت کو ای تام سے یاد کیا جاتا ہے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بدھ نے صرف اشیاک عارضیت اور فائیت کی تعلیم وی تھی۔ شاید وین کو اس میں شامل نہیں کیا تھا۔ لیکن جلد ہی یہ نظریہ عام طور پر تمام اشاکی عارضی فنائیت میں تبدیل پذیر ہوگیا۔ اس نظریہ پر ایک امتراض یہ کیا جاتا ہے کہ اگر ہر شے تغیر کا ایک غیر منقطع سلسلہ ہے اور ہر چنے کی مطلل تحدید موری ہے تو اشیا کی شاخت کیوں کر کی جاعتی ہے لین جانی یو جمی خارجی اشیا کے ادراک کی تشریح کہ وہ وی ہیں جن کو ہم سلے سے جانتے ہیں کوں کر ممکن ہے۔ بدھ کا پیرو یہ جواب ویتا ہے کہ اشیا مارے دو لحوں کے احساس میں صرف یکسال نظر آتی ہیں اور ہم الممين فلطي ے ايك عي سمح بيضة بين وسرب الفاظ من تمام شاخت غیر صحح ہے کیونکہ ہم بکیانیت کو اتحاد سمجھ جاتے ہیں۔ دوسرا اعتراض یہ ے کہ اگر ذات مجی ہر لم تبدیل ہوری ے تو قوت مافظ کا ب دریافت کرنا و شوار ہوگا۔ وہ مانتا ہے کہ تجربہ کا ہر ایک پہلو جب وہ نظر آتا ہے اور غائب ہوجاتا ہے تو رفت رفت دوسرے میں انجائی نقط تک بھی جاتا ہے۔ اس لحاظ سے ہر ایک متواتر آنے والا پہلو اینے اندر پہلے والے ک تمام امکانی قوت رکھتا ہے اور حالات سازگار ہوتے ہی استے کو ظبور میں لے آتا ہے۔ اس لیے اگرچہ انسان کوئی دو لحول میں بھی ایک نہیں کہلایا واسكتا اس ير مجى وه بالكل مخلف نبيس موتا- ذات صرف مجوى ستى بى

نیں بلکہ مافظ بھی رکھنے والی بستی بے اور ای مستقل بنیاد پر بدھ مت نے اظاتی ذمہ داری قائم کی ہے۔ یہ می ہے کہ ایک آدی جو کام کرا تعلق اس خاص سلسلہ کے پیش رو ارکان سے ہوتا ہے۔ 'وبودت ستا' میں مان کیا میا ہے کہ ایک گنگار میم ، ے ما قات کرتا ہے۔ یم کہتا ہے بہ تمارے برے اعمال می اور نے تہیں کے بیں، تم عی نے خود کے بیل اور عینیت کے مفہوم میں وحدت سے الکار کرتا ہے لیکن اس کی بجائے

ے وی اس کا کھل حیں باتا لیکن جو بھی کھل باتا ہے وہ بالکل اجنی حیں ہوتا۔ بلکہ پاپ اور ین جو فیر و شر کی وجہ سے حاصل ہوتے ہیں ان کا اس کا پھل بھی تم کو بھلتنا ہوگا۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ بدھ مت مادی تنکسل کا اعتراف کرتا ہے۔

کھو: اللا کے دونوں فریق (میاں یوی) کن امور میں باہم سادی اور ہم یلہ ہوں، شریعت میں اس کا بھی خاص لحاظ رکما ممیا ہے تاکہ مرد و عورت شادی کے بعد ایک دوسرے کی برائی نہ وحوثای اور کمی احساس كترى يى جمّان مول المام مالك ك زديك تكاح من كفاعت كاكوكى المتبار نيس - ليكن امام ابو حنيفه درج ذيل اوساف مي منافحسين (شوبر اور بيوي) کی ساوات ضروری قرار دیتے ہیں۔ نب، اسلام، حریت، دیانت، حرفت۔

آر کوئی بے جوز شادی ولی کی رضامندی کے بغیر ہوسمی ہو تو ولی کو حل مامل ے کہ قاض ے درخواست کر کے اس فاح کو فخ کرائے تأكد زاع و فساد يدا مون كا انديشه ندري سب من كفايت كا مطلب یہ ہے کہ عرب آپل میں اور غیر عرب آپل میں کفو ہیں۔ دیانت کی وجہ ے ایک فاس مرد کی سانع عورت کا کفو نیس ہوسکا۔ ای طرح کم درجہ کا حرفہ کرنے والا اعلیٰ ورجہ کا پیشہ کرنے والے کا کفو نہیں ہوسکا۔ امام ابو منیفہ کے ایک تول کے مطابق کفایت میں حرفہ کا کاظ ضروری نیں ہے۔

كلاسك، كلاسكيت، رومانيت ، Classic, Classical (Romantic : ان الفاظ کے لغوی معنوں کے علاوہ فنون اطفہ میں ان کے پھر اسطلامی معنی بھی جیں۔ کلاسیک کا لفظ ایک مسلمہ خولی والے فن یارے کے لیے استعال ہوتا ہے اور کلاسکیت کا لفظ فن کی الی شکل کے لیے استعال ہوتا ہے جس کی بنیاد قدیم اعلیٰ فنون کے مطالع پر ہو۔ اغارویں صدی کے وسط میں اس پر ہوا زور تما اور قاعدہ، قانون اور

اکاومیوں کو بوی اہمیت دی حاتی تھی۔ پھر اے نوکلامیز م کہا حمیار لیکن جلد بی اس کے خلاف رد عمل شروع ہوا۔ انتقاب فرانس کے ساتھ نا دور شروع مواجر رومانيت كا دور كملاتا ہے۔ اس نے بے نگام جذبات نگارى اور ہر غیر معمولی چنے کی پرستش کو جنم دیا۔ 1830 تک سے رجمان فرانس، برطانیہ اور جرمنی میں است عروج پر پہنی کیا اور سے نظریوں نے جم لیناشر وع کیا۔

کلاسکی فن تقمیر: بونانی ما روی فن تقییر کو دوماره زنده کرنے اور ان کے اصواوں کی بنیاد پر تقیر کے فن کے قائم رکھنے کو کا یکی فن کہا جاتا ہے۔ لفظ کلا یکی عمد وسطنی ہے ہونانی و رومی ادب و فنون کے لیے استعال ہوتا آیا ہے۔ نشاۃ انے کے ابتدائی دور کے فنون یر اس کا محمرا اثر رہا ہے۔ سولہوی صدی کے بعد عبد قدیم کے فنون کو دریافت کرنے، ان کی تر ی کرنے اور ان کے اصولوں کو نے آرٹ میں سونے کی برابر کوشش ہوتی رہی ہے۔ سر ہویں صدی میں تعمیر میں نظری طور پر کلایک فن ماوی رہا ہے۔ اگرچہ اس پر عمل کرنے والے زیادہ تر صرف زبانی وضاحتی کرتے تھے۔ سر ہوی صدی میں فرائس میں ان نظروں کے مانے والوں میں پیراؤ اور بان سار اور افعاروی صدی میں انگلتان میں کولن کیب بل، لارڈ برنگٹن اور ولیم کنٹ پیش پیش تھے۔ اضاروی صدی کے آخر میں بلاؤیو کی تخلیقات کو نو کلاسیکیت کا بہا، دور کہاجاتا ہے۔

جس تح مک کو نوکاسکیت کیا جاتا ہے وہ اصل میں بروک اور روکوکو اسٹاکلوں کے آخری دور کی تخلیقیات کے ظاف ردعمل کا نتید ہے جید عام طور پر یہ احساس بود رہا تھا کہ ایے اصول مرتب کے جاکیں جن کی بنیاد واجیت اور فطرت (Nature) پر ہو۔ آرث ادر فن تقیر می اس كے معنى يد مجى ليے ماتے تھے كه اس ميں شريفاند سادى اور خاموش ي ثان ہو اور اس زمانے کے ماہرین کا خیال تھا کہ بدعائی فن کی بی اصل خصومیات ہیں۔ چنانچہ اس زمانے کے فنکاروں نے بوروب اور مشرق قریب کے قدیم فاروں کی طرف ایک مرتبہ پر توجہ ویلی شروع ک۔ بنباد یا خیال اگر فلط موتا تو اے رد کردیا جاتا، خواہ وہ محض تقییر کے فن کے لحاظ سے کتا عی فیک کیوں نہ ہوتا لیکن کی نے نہ تو رومن یا بعانی فن كى فقالى كى اور ند ايما كرنے كے ليے كمار

ان خیالات کا ایک اور پہلو بھی تھا۔ یہ سمجا جاتا تھا کہ جس طرح ابتدائي ساج ساده، يأك اور خالص تما اى طرح آرث بمي جتنا قديم

اور سادہ ہو اتنا ہی اچھا ہے۔ چنا نچہ قدیم ہے بائی ڈورک فن کی جب بوک تحریف ہونے گئی تو یہ کہا جانے لگا کہ یہ بھی اتنا سادہ اور مضبوط فہیں رہ گیا ہے، چنا نچہ اس کے بنتیج کے طور پر گیا ہے، کیا تھا۔ اس بھی خالص کا فن تعیر اجرنے لگا۔ مثل مرلی، اہرام، استوانہ یا گولے کی شکل کا۔ اس کا اظہار بولی، لے دو، اور گئی کے بنائے ہوئے ممارتی نشتوں سے اور انگلتان کے سون، امریکا کے لا تروب اور روس کے زافروف کی بنائی ہوئی ممارتوں سے ہوتا ہے۔ لیکن اس انجابیندی کے سب بی فنکار شمیل شجے۔

نوکا یک عارتمی عام طور پر بہت طوس بیں۔ سیادت میں استیاط کو طوط رکھا جاتا ہے۔ سنون اور دوسری چزیں صرف آئی بی استعال کی جاتی چیں بنتی عارت کے لیے جاتی ہیں بنتی عارت کے لیے ضروری ہوں۔ خوش المائی بوطانے کے لیے کوئی چیز استعال نہیں ہوتی۔ بروک کے اس اصول کو رد کرویاجاتا ہے کہ عمارت کے سائے کے حصے اور دوسرے حصوں میں قربی بال میل ہوتا جاتے۔ وہ ہر حصد کو ایک دوسرے حال گائی تصور کرتے تھے۔

ابتدائی انیوی مدی عی بر رقان ختم ہوگیا اور لوگ نو کا ایک خالات ترک کرنے گئے۔ اس کی جگہ ایسا اطائل اپنانے گئے جس عی جواد زیادہ ہو۔ ماضی کی روایات صرف باتوں تک محدود رہکھی۔ فرانس عملی شادی، روی، اطائل چر زعرہ کیا گیا۔ تقیر کے فکار خنگ خیالات کو عملی جامہ پہنانے سے زیادہ اس کی کلا کرتے تھے کہ ان کی عائی ہوئی عمل حارت فوش نما ہو، مجلی گئے۔ چر جمی کا ایک روایات کچھ مد تک بوروپ، امریکا اور ان کے ایشیا و افریقہ کی متوضات عمل بوری انیویں صدی عمل باتی رہیں۔ اس اطائل عمل بنی ہوئی بعض عمار تمیں بہت اعلیٰ بایہ کی بین التی اس عمل ایک میں التی میں مدی عمل کیا رہیں۔ اس اطائل عمل بنی ہوئی بعض عمار تمیں بہت اعلیٰ بایہ کی بین الی اس عمل آگے بوصف اور ترقی کرنے کی صلاحیت مفقود ری۔

کلیم اللہ ، شاہ : چشیہ سلسلہ کے مشہور بررگ۔ 24 جون 1650 کو دیلی میں پیدا ہوئے۔ لیم متای علا اور شاہ وی اللہ کے پہا اور رشا محد سے ماصل کی۔ محد تعلق کے دور میں شاہ نصیر الدین چراخ دیلی کے بعد چشیہ سلسلہ کا مرکزی تعلام درہم برہم ہوگیا اور صوبوں میں مرکز سے غیر متعلق خانقایں قائم ہوگئیں۔ حضرت سید محد گیدوراز، حضرت اور قطب عالم اور طالبہ کمال الدین اور دوسرے مشاہیر نے سلسلہ کی تبلغ و اشاعت میں بوی جد وجید کی لیکون اس ادارہ کو کل ہند ادارہ کی حیثیت سے زندہ نہ میں بوی جد وجید کی لیکون اس ادارہ کو کل ہند ادارہ کی حیثیت سے زندہ نہ

کر سکے۔ مرکزیت کے فا ہو جانے سے سلد کے نظام کی امال و بنیاد ی
برل گئ۔ شاہ کیم اللہ شاہ جہاں آبادی کا کارنامہ یہ ہے کہ انحوں نے چشید
سلد کی نظامیہ شاخ کا احیاکیا اور سلد کے ب ترتیب نظام میں پھر ایک
بار با قاعدگی پیدا کی اور حقد مین صونیہ کی نیج پر تبلغ و اشاعت اور اصلاح و
تربیت کا کام شروع کیا۔ انحوں نے دور دراز علاقوں میں اینے خلفا میم اور
اس سلد کے نشاۃ فانے کی کوشش کی۔

یہ وہ زبانہ تھا جبہ ہند ستان کے مسلمان سخت مشکل کے دور کے سلمان سخت مشکل کے دور کے سرز رہے تھے۔ اور کھ زیب کا آخری زبانہ تھا۔ دلی اور شال میں حالات ابتر ہوئے جارہ تھے۔ معاشرہ سخت انحطاط کا شکار تھا۔ دلی شمر سمیری کی حالت میں تھا۔ ان حالات میں آپ نے آتا بڑا کام آپ نے قانقہ میں کے دار میان بازار فائم میں آپ نے فانقہ تاتم کی اور بہت جلد یہ فانقاہ علم و معرفت کا سر چشہ بن گئے۔ دور دور کئی خالیہ انھوں نے آپ کے لئے۔ اس کے علاوہ انھوں نے آپ کئی ظیفہ ملک کے دوسرے حسول میں بھیجے۔ آپ مزیز ترین سریہ اور ظیفہ حضرت نظام الدین کو انھوں نے دکن کے لیے اور تک آباد بھیجا ظیفہ حضرت نظام الدین کو انھوں نے دکن کے لیے اور تک آباد بھیجا جنوں نے چند میں سال میں اس علاقہ میں ایک لاکھ سرید بنا لے۔

شاہ کلیم اللہ خود نہایت عمرت کی زندگی گزارتے تھے۔ انحوں نے نہ مرف خود مجمی کی امیر یا دئیس سے پچھ قبول نہ کیا بلکہ آپ کے مریدوں کو بھی بخت مدایت تھی کہ دولت مندوں سے دور رہی۔

ولی کا بازار خانم اب نیس رہا۔ ندر کے زبانہ میں اگریزوں نے اے مسار کرکے میدان کرویا لیکن شاہ صاحب کا مقبرہ اب بھی موجود ب اور وہاں بر سال آپ کا حرس بوے پیانے پر جو تا ہے۔ 1729 میں آپ کا انقال ای تجرے میں جوا جہاں آپ رہتے تھے اور ویس آپ مذون ہیں۔

کمارل مجسف: ہندستانی نظام فلند اور ہندو ندہب کی تاریخ میں کمادل بعث کا نام اہمیت رکھتا ہے۔ یہ فقرانیاریہ ہے قبل کے سمجھ جاتے ہیں۔ بعبوتی کے گورو تھے۔ ان کا زبانہ 500 ہے 650 شلیم کیا جاتا ہے۔ کدل کی شہرت ہرش کے آخری زبانہ میں کانی سمجیل چی تھی۔ وہ یر بمن تھ اور بہار کے باشدے تھے۔ پہلے وہ بدھ مت کے چرو تھے لیکن بعد میں انحوں کے ہندو مت افتیار کرلیا۔ ان کے فلند میں تحقیق علم، تحقیق روح یا معداقت اور حقیق غرب پر زور دیا گیا ہے۔ کمارل کا کات کی پیدائش اور

ن کے قائل نہیں ہیں۔ وہ ایشور کو کا نات کی علمت شلیم نہیں کرتے۔ ان کے مطابق آتنا ایک ازلی جوہر ہے۔ یہ فاعل ہے اور اپنے اعمال کی جرا و مراکا ذمہ دار ہے۔ آتا، جم، من اور عقل سے جداگانہ ہے۔ کادل کے فلفہ کا سب سے برا مقصد دھرم کی حقیق ہے اور ویدوں بنی ہواہد، کے ہوئا تا احکام اور حسب بدایت یکیہ وغیرہ کرم کرنے کو دھرم کہتے ہیں اور دیا ہے آتا کے تعلق کا ختم ہوجاتا عی موش یا نجات ہے۔ موش یا نجات ہے۔ موش یا نجات ہے۔ موش یا نجات بے۔ موش یا نجات ہے۔ موش یا نجات بی موش یا نجات ہے۔ موش یا نجات بی موش یا نجات ہیں۔ اور ایس نجات کی حالت کہتے ہیں۔

یہ کھی اشائل کا بہونہ ہے۔ یہ ایک مرائ سطح پر بنا ہوا ہے اور ایک مرائ سطح پر بنا ہوا ہے اور ایک میلری والی دیوار ہے کمرا ہوا ہے۔ کوئوں پر برج ہن جی اس کے دیکھنے ہے ایک عظیم پہاڑ کا تصور ذہن جی آتا ہے (گھیم مطابق یہ وینالماد نامی پہاڑ پر قائم ہے)۔ پوری محارت جی پائی بہت او نے او نے خروطی برج ہیں، پوری تھیر پر ہندو ند ہب اور کھر کی محلک نظر اتنے ہے۔

کمیت ثم : روایق منطق میں تعلیا کی کیت کے قرق کو کلی و جروی کہا حمیا ہے۔ اس کے مطابق ا اور ع تعلیا کو کلی اور می اور و کو جروی تعلیا کہا جاتا ہے۔ تمام اور کمی دو الفاظ کی مدد سے ان کو تکھا جاتا ہے اور ان سے اکثر سے سمجا حمیا کہ کلی قعلیا میں ان المام اشیا کے وجود کو تعلیم کیا جاتا ہے

جن کے حطق کوئی ایجائی یا سلی جلد بیان کیا جاتا ہے اور جروی تغایا میں کہتے ہے کم افر کم کیک ہے کے وجود کو تشایم کیا جاتا ہے۔ جدید منطق میں ان کے لیے وہ طابات (x) اور (Ex) کی تخصیص کی گئے۔ کی فار موانا یا جلد ہے پہلے (x) کا استعمال ہے واضح کرتا ہے کہ x کی قمام قدر رب کے لیے x کے بر ممکن معنی کے لیے گو اس کا تعین چط قدر ہے ہو سک ہے) کوئی بات صادق ہے یا کافرب اے کلی کیت نما کہتے ہیں۔ اس میں اس کو کوئی بات صادق ہے یا کافرب اے کلی کیت نما کہتے ہیں۔ اس میں اس کو بی برح میں جا کہ فر وہ وہ وہ کوئی ہے کہ اگر کوئی شے کرنا گئی گوشت خور جانور ہیں۔ اے مجوں پر جس کے۔ اگر کوئی شے کما ہے تو وہ کوشت خور ہے۔ منطق طور پر یہ جلد ای طرح کے بیاں اڈتی ہیں بینی اگر کوئی شے پری جلد ای طرح ہے تو وہ افراغ ہیں بینی اگر کوئی شے پری کے تو وہ افراغ ہیں ہے تو وہ افراغ ہیں ہے تو وہ افراغ ہیں ہی اس کے کہا کہ ان کم ایک آدی کا وجود کم ایک آدی کا وجود کی جاتا ہے۔ طاح کی طور پر یوں سمجھا جائے گا کہ کہا تا کہا جاتا ہے۔ طاح کی طور پر اے ایس کلیعت ہیں اور اے وجودی کیت نما طاحت (Ex) کوئی گئے ہیں۔

کیون (Commune): رو من سلطنت کے زوال کے بعد بوروپ
میں جگہ جگہ شہر امجر نے گئے اور جب اضمیں حراں یا مقائی جاکروار پروانہ
آزادی مطاکر دیتا تو یہ کیون کہلاتے اور اضمیں اپنے وفائ، تجارت، شکوں
وفیرہ کا خود انتظام کرتا پڑتا۔ بارہویں صدی تک جب اس حم کے کیون
مشخام طور پر قائم ہوگئے تو تمام شہریوں کو اپنے کیون سے وفاداری کی حم
اپنی ہوئی۔ جب بادشاہوں اور جاگیرواروں کے درمیان کوئی جھڑا اٹھ کھڑا
ہوتا تو بادشاہ بھیشہ ان کیون سے مدد لیتے اور جاگیردار اور کیون کے
درمیان جھڑے کی صورت میں کیون کی مدد کرتے اس لیے کیون تجارت
ورمیان جھڑے کی صورت میں کیون کی مدد کرتے اس لیے کیون تجارت
اور بنگ کاری کے مرکز ہوتے اور بادشاہ کو ان سے مال مدد ملتی۔ ان کا
اندرونی انتظام جبوری طریقہ پر جھایا جاتا، سولیویں و ستر ہویں صدی تک

ہوروپ میں اور فرائس میں خاص طور پر جب اوائیاں ہوتی یا افرا تفری کی جاتی تو اکثر حصوں میں خاص طور پر شہروں میں ایک مشتر کہ یا المداد باہمی پر منی حکومت ما فی جاتی۔ ہے جمی کمیون کہلا تھی۔ فرائس کی سو سالہ

جگ ش کیون نے اور خاص طود پر پیرس کے کیون نے اہم حصر لیا۔ موجودہ دور میں اداد باہمی اور مشترکہ کاشت کے اداروں کو بھی کیون کہا جاتا ہے۔ مثلاً چین میں کی گی اجما می کاشت کے اداروں کو طاکر بوے ادارے بتائے گئے ہیں جو نہ مرف زراعت کو منظم کرتے ہیں بلکہ تھارت، چھوٹی کمریلو صنعتیں اور اندرونی نظم و نسق بھی ان کے ہاتھ میں ہوتا ہے اور یہ ادارے کیون کہلاتے ہیں۔

کناو: یہ ویقیفک درش کے اولین موجد ہیں۔ ان کا نام کند اس لیے رکھا می تقاکہ یہ راحة ہیں یا کھیتوں کی زغن پر یہاں دہاں پڑے ہوئے کوں کو افعا افعاکر اپنی زندگ ہر کر لیج تھے (سلامت میں کن کے متن پر اناح کے بیجی)۔ ان کا دوسرا نام الوک یا اولوکیہ تقا۔ اس لیے ان کے مثل اس تظام کو اولوکیہ درش بھی کہتے ہیں۔ سری ہرش نے اپنی تعنیف 'ئی شد' میں اس تظام کو اولوکیہ درش بی کہا ہے۔ والع پران کے مطابق کند کی پیدائش دوارکا کے زدید ایک مقام پر بھاس میں ہوئی تھی اور یہ سوم شرما کی شاکرد تھے۔ کافیہ بھی ان کا ایک اور نام ہے۔ اداین آچاریہ نے اپنی تعنیف مرتر کے شاکرہ نے کہ یہ کشیب کے فرزند تھے۔ ویشیعک سوتر کے زائد تھے۔ ویشیعک کو بدھ سے قبل ہمایا ہے۔ داس مجیدا نے ویشیعک موتر انکار' ہیں ویشیعک کو بدھ سے قبل ہمایا ہے۔ داس مجینا نے تھینے دلیوں سے تابت کیا ہے کہ ویشیعک درش بدھ سے قبل تھایا ہے۔ داس مجینا نے اپنی منطق دلیوں سے تابت کیا ہے کہ ویشیعک درش بدھ سے قبل تھایا۔

کناد نے اپنی تعنیف 'ویشیفک درش' میں یہ جانے کی کوشش کی ہے کہ اس کا کات میں کتنی حم کی اشیا ہیں جن سے اس کر یہ دنیا وجود میں آئی ہے۔ ان چیزوں کی اقسام کا نام 'پدار تھ' رکھا ممیا ہے جن کا ہم علم حاصل کرتے ہیں، ذکر کرتے ہیں اور تج ہر کرتے ہیں۔ ویشیفک فلفہ میں کناد نے چہ حم کے پدار تھ شار کیے ہیں اور کہا ہے کہ کا کات کی تمام اشیا ان چے پدار تھ میں داخل ہیں: (1) درویہ یا جوہر، (2) من یا وصف، (3) کرم یا فعلیت، (4) سامانے یا جنسیت، (5) ویشش یا ضوصیت اور (6) سموائے یا جدا نہ ہونے والی نبست۔ بعد میں کناد کے چروؤں نے ایک اور پدار تھ کا اضافہ کیا ہے جس کو 'ابھاؤ' یا' نیسی' کہا جاتا ہے۔

درویہ یا جوہر کی یہ تعریف کی گئی ہے کہ وہ خود قائم بالذات پدارتھ ہے اور دوسرے سب پدارتھ اس کی احداد کے بغیر خاہر خیں ہو تھے۔ اس کی سب کا انحصار ہے۔ درویہ یا جوہر اس کا نات کی تمام اشیا کی علت مادی ہے۔ درویہ کی تو تعمیں میں: (1) پر تعوی یا مئی، (2) جل یا پائی، (3) تج یا آئی، (4) والع یا جوا، (5) آگاش یا ایقر، (6) کال یا زبان، (7) دشایا مکان، (8) آتما اور (9) من۔

من یا اوصاف کی تعداد چوہیں بتلائی کی ہے۔ ریک، ذائقہ، یو، اس، آواز، مقداد، تعداد، علاحدگ، اتسال، انفصال، تقریم، تاخیر، بعاری پن، مائع پن، بچناپی، عقل، سکھ، دکھ، ر فبت، نفرت، کوشش، دهرم، ادهرم، سلسکار یا استعداد۔ ان میں آخری سات کن آتایا روح کے ہیں اور پہلے پانچ کن پانچ عناصر کے ہیں اور باتی کن سب درویوں میں پائے جاتے ہیں۔ کناد کے مطابق کن سز و تتم کے ہیں۔ بعد میں اس کے چردوں نے سات کا اضافہ کردیا ہے۔ اس طرح چوہیں کن شار کے جاتے ہیں۔

کرم، حرکت کا نام ہے۔ اس میں کوئی من نہیں رہتا۔ کرم پائی طرح کے شار کیے گئے ہیں۔ سانیہ جنس کو کہتے ہیں۔ جنس کا تھور فرو ہر کے بالا الگ ہے۔ افراد کے فتم ہوجانے پر بھی سانیہ قائم رہتا ہے۔ ویشش وہ پدار تھ ہے جو ایک شے کو دوسری سے میز کرتا ہے۔ نہ مرف کہنی اشیا کو ایک دوسرے کیف اشیا کو ایک دوسرے بی تو ان سالمات کو ایک دوسرے بی اور مرف سالمات باتی رہ جاتے ہیں تو ان سالمات کو ایک دوسرے کے ساتھ تیز کرنے اور الگ رکھنے کے لیے لازی طور پر ویشش کو تیلیم کرنا پڑتا ہے۔ ہر ایک پرمائو یا سالمہ کی ایک خصوصیت ہوتی ہے۔ جس کی وجہ سے اس کی تیز دوسرے پرمائوں سے ہوتی ہے۔ اس خصوصیت کا نام ویشش ہے۔ ویشش کو ایک پدار تھ تیلیم کرنے کی وجہ سے کناد کے نظام ویشش ہے۔ ویشش کو ایک پدار تھ تیلیم کرنے کی وجہ سے کناد کے نظام ویشش ہے۔ ویشش کو ایک پدار تھ تیلیم کرنے کی وجہ سے کناد کے نظام ویشش ہے۔ ویشش کو ایک پدار تھ تیلیم کرنے کی وجہ سے کناد کے نظام ویشش ہے۔ ویشش کو ایک پدار تھ

کندی (م. 873): ابد بوسف بن اسحاق نویں صدی بیسوی یس مرک بیسوی یس مرزا ہے۔ خالص حربی النسل ہونے کی وجہ سے اس کو منیلسوف عرب کا لقب دیا حمیلہ وہ کو قد میں پیدا ہولہ کچھ دنوں بھرو اور بغداد میں تعلیم پائی۔ اس کی تشود کما خلفائے حباسہ کی نظروں کے سامنے ہوئی اور اس کے والد حمین خلفا کے زبانہ میں کو قد کے امیر رہے۔ کندی نے من شعور کو پہنچ کر ایسے والد کی طرح تمین خلفا مامون، مقتم اور متوکل کے زیر سابہ زندگی

يرسب سے زيادہ مشہور ہيں۔

صاحب اللم ست، ابن النديم نے كندى كى 241 كنيں بتائى بيل بيل جن بين بيل بيل اور لو منطق پر اور پائى مبادى معرفت پ ارسطو كے شار مين ميں كندى سب كا پيٹرو ہے۔ اس كى شرحوں ميں وقت نظر اور حليقى اعماز پايا جاتا ہے۔ كفرون اطالوى نے اس كو ان بارہ افراد ميں شار كيا ہے جو سوليويں صدى سيحى ہے تمل كررے ہيں۔ كندى كى جو كايس مطبوعات يا تمكى صورت ميں موجود ہيں وہ صرف كندى كى جو كايس مطبوعات يا تمكى صورت ميں موجود ہيں وہ صرف آتھ ہیں۔

کندی کا سب سے زیادہ اثر نفیات اور بابعدالطبعیات پر پڑا اور المحفظ ان وونوں میں زیادہ کندی بی کے تعش قدم پر طے۔ مابعدالطبعیاتی مسائل اگرچہ کہ مسلمانوں میں کندی بی نے واضل کے لیمن وہ خود ان کو اچمی طرح نہیں سمجھا تھا۔

ارسطو کی دینیات محمیولوجیا کے نام سے جو کتاب تعلی سے ارسطو کے نام سے جو کتاب تعلی سے ارسطو کے نام سے منسوب کی گئی تھی دراصل فلاطیع سی کا انیاؤی (Enneads) کی آخری تمین کتابوں کا ظامہ تھی۔ اس کو کندی نے بلا محتیق ارسطو بی کی تصنیف سمجھ لیا اور کندی بی کے استعمال بی کی وجہ ہے آگے مال کر مسلمانوں نے نہ مرف اس کو ارسطو کی مسلم کتاب بنا دیا بلکہ یہ کتاب اس کے سارے فلف کی بنیاد بن گئی۔

ارسطو کی مخلب وی ادنما (De Anima) کم جس طرح استدر افرود ایس افرود استجایا تھا اس کو کندی نے نفیات میں تمام مسلمانوں کا تطلق آقاز بنا دیا۔ ارسطو کی دینیات اور اس کے شارح استدر کا اثر کندی کے دسالہ دعمل پر حمرا پڑا ہے جو ارسطو کی اس مخلب کی تقلیمات کیات روح انسانی کر جی ہے۔

انسانی روح کے نظریہ کو ارسلو کے لو ظلاطونی شار حین نے جس مورت میں چیش کیا ہے اس کو کندی نے ترتی وے کر روح انسانی میں عقل کے جار مراج مانے ہیں جن میں تین اصلاح روح انسانی میں واعل ہیں۔

(1) عقل میولانی یا عقل بالقود، بیسے کاتب میں کتابت سیکھنے سے پہلے اس کی قوت یا قابلیت موجود ہوتی ہے۔

(2) عمل بالك، جس طرح كاب بب كابت يك لينا ب واس ك

بر ک۔ خصوصا مامون کی مصاحب میں کندی بہت خوش و خرم رہا اور دوسرے علاک طرح اس کی بخشوں سے فیض یاب ہوتا رہا۔

کندی اور علا کی طرح ہونانی اور سریانی زبانوں سے حربی زبان میں مختف علوم کے ترجے کے کام کے لیے مقرد کیا حمیا۔ اس کے علاوہ وہ طلقا کی خدمت میں بعثیت طبیب کام کیا کرتا تھا اور ان کو توقیقات فلک کی بھی تعلیم دیا کرتا تھا۔ ابلتہ وہ نجوم سے احراز کرتا تھا، کیو تکہ اس فن سے اس کو تخفر تھا۔ اس نے معتمم کے اتالیش کے فرائش بھی انجام دیے ہیں۔

کندی نے اپنی زندگی ارسطو کے قلفہ کی تدریس کے لیے وقف کردی تھی، اس کی شر حیس تکھیں، تعلیمات کا اضافہ کیاتہ کندی اپنے معلومات کی وسعت، تسانیف و فیرہ کی کرت اور ارسطو کی کابوں کی حاش اور ترجے کے لحاظ ہے تمام اہل عرب بی میتاز تھا لیکن وہ کوئی مجتد الظر فلف نہ تعلد وہ فیجا فورث اور ارسطو بی فلف نہ تعلد وہ فیجا فورث اور ارسطو بی کے مسلک پر چلتا تھا اور اس کی کتابیں ان بی فلاسفہ پر جمنی ہیں۔ کندی کو علوم طبیعہ بی بھی کائی مبارت تھی۔ اس نے فیجا فورٹی ریاض کو بہت اجمیت دی اور اس کو تمام علوم کی بنیاد قرار دیا۔ اس نے نیجا فورٹی ریاض کو بہت ابیت دی اور اس کو تمام علوم کی بنیاد قرار دیا۔ اس نے ریاض، طبیعیات اور طب بی مدد لی۔ اس کو علم ویشت بی بواد طل تعلد علم مرایا (Optics) بی این الهیشم کے بعد اس کی کتاب کو اہل مشرق و مغرب نے خاص ایمیت دی ہے۔ چنانچہ روجر بیکن کا قول ہے کہ ممثری اور این الهیشم علم مریکات بی ۔

الله المحمد الم

اندر لکھنے کا ملکہ یا استعداد پیدا ہوجاتی ہے۔

- (3) مقل بالنسل، جس طرح هل كتابت كى وه قدرت جو صين فعليت يا كفيع وقت كاتب عن باك جال ب
- (4) عقل فعال، جو باہر سے آتی ہے اور اپنے وجود میں انسانی مقل سے مستقل اور جداگانہ ہوتی ہے۔ یہ جم پر محمل کرتی ہے کین یہ جم کی محتاج نہیں ہوتی اور نہ اس کا علم حواس سے حاصل شدہ اوراگات پر بینی ہوتا ہے۔ جم روح کا محض آلہ کار ہے، مر نے کے بعد قا اور منتشر ہوجاتا ہے لیکن روح جو انسان کی اصل حقیقت ہے، پاک ہوکر اپنے اصلی مبدا کی طرف رجوع کرتی ہے۔ البتہ آگر مادی و جسائی تعلقات و شہوات نے اس کو مغلوب اور گندہ کردیا ہے تو یہ اس وقت کل حس یا مادی و نیا می کر قار رہتی ہے جب کل کہ وہ جسائی خواہشوں اور آلاکشوں سے پاک نہ ہوجائے۔ ونیا کے مادی و جسائی تعلقات کی حالت میں اگر روح اپنی اصلی حقیقت کی طرف محتوجہ ہوجائے تو دنیا کی حالت میں اگر روح اپنی اصلی حقیقت کی طرف محتوجہ ہوجائے تو دنیا کی حالت میں اگر روح اپنی اصلی حقیقت کی طرف محتوجہ ہوجائے تو دنیا کی صفات سے آزاد ہوکر گویا اس زندگی میں مخات ہوجائے۔ ویا تی دندگی میں اس کی نجات ہوجائی ہوجائی ہے۔

کندی نے اگرچہ کہ مابعدالطبعیات کے مسائل مسلمانوں کے آگے چین کیے لیکن وہ خود ان کو انچی طرح تبین سمجھا قلد حرکت، زبان و مکان کے تصورات میں جو مسائل شائل ہیں ان پر ارسلونے اپنی کتاب مطبعیات کی چو تھی، پانچویں اور ساقویں فصل میں بحث کی ہے محر اس کا کوئی عربی ترجمہ موجود نہ تھا۔ کندی نے شاید ہونائی کتاب بی سے استفادہ کیا ہوگا۔

ایت مقالد مجوابر خس می کندی نے پانچ چزوں سے بحث کی ب: (1) باده، (2) مورت، (3) حرکت، (4) زمان اور (5) مکان-

- (1) ملاہ: ملاہ دو ب جو دیگر جواہر کو قبول کرتا ہے لیکن خود (بحیثیت منت) قبول نہیں کیا جاتا۔ لبذا اگر ملاہ ند ہو تو دیگر جواہر بھی ند یائے جاکیں۔
- (2) صورت: اس کی دو قتمیں ہیں ایک وہ جو بادے سے مطک یا جدا جیں ہوں ہو کہ ہو کئی شے خود جیں ہو گئی ہو کئی ہے خود وہ جی ہے بتی ہے۔ خطل اور کری سے بتی مورت سے بادہ محن

تصوری ہوتا ہے اور شے اس وقت بنآ ہے جب وہ کوئی صورت اختیار کر لیتا ہے۔

- حركت: اس كے نزديك حركت كى چه تشميل ہوتى ہيں۔ (1 و 2) يد دو مجيت ميں اور و 4) يد دو كيت ميں نياد آل اور كى كے نام ہيں، (5) ايك اختلاف كيف يعنى كيفيت كا يدل طا اور (6) ايك تغير وضع۔
- زمان: زمان خود حركت كے مشاب بے كين بعيد حركت تيس۔
  اس ليے كد حركت مختلف جبوں ميں پائي جاتى ہے اور زماند سرف
  ايك جبت ميں مقيد ہے۔ زمان كا علم سرف اوليت اور بعديت
  سے حاصل ہوتا ہے۔ وہ حركت بى كى طرح خط مستقم ميں اور
  كيمان رفتار سے چلا ہے اور اس كا اظہار اعداد كے ايك مسلس
  سللہ بى سے كيا جاسكا ہے۔ ارسلو نے حركت كى تعريف يہ كى
  سللہ بى سے كيا جاسكا ہے۔ ارسلو نے حركت كى تعريف يہ كى
- مكان: مكان كو بعضوں نے جم سمجھا تما ليكن ارسطونے اس كى ترديد كى اور كہا كہ مكان نام ہے اس خلاكا جو كى جم كو محيط ہوتى ہے۔ جب كوئى جم مكان سے علاحدہ كرايا جاتا ہے تو يہ مكان يا جگہ فنا جيس موجائى كوئكہ خال جگہ دوسرے جم سے جم جاتى ہے۔ بيسے ہوا بائى وغيره۔ اس ميں شك ميس كه ان تصوارت باك كدى كى بحث خام و ناتمام ہے ليكن اس نے عربوں كى ظركواس كادى كى بحث خام و ناتمام ہے ليكن اس نے عربوں كى ظركواس جاب منطق كيا جو ايك ائم كارنام ہے۔

موقع ہے۔ اسی حالت میں آپ اس کو کس طرح قل کر سکتے ہیں۔ اگر آپ کو اپنی بین کے بچوں نے فوف پیدا ہوگیا ہے تو میں وعدہ کرتا ہوں کہ چہ پیدا ہوتے ہیں آپ کی غزر کروںگا۔ کنس کو یقین تھا کہ واسد ہے بھی جموث فیش کہتے اس لیے اس وقت وہ بین کے قل ہے باز آبا۔ ایک ایک کرکے اس نے اپنی بین کے چہ نے مار ڈالے اور بالآ تر واسد ہے نے ایک نوزائیدہ بی بھی اس کو وے دی۔ کش نے اس کو بھی مارنا چاہا کین وہ ہاتھ ہے بھسل کر آسان کی طرف بھی گئے۔ اس نے کہا کہ تھے مارنے والا برق میں پیدا ہوگیا ہے۔ کئس نے کرش کے قل کے لیے گئی ایک لوگوں کو برج میں روانہ کیا گئین وہ سب مارے گئے اور بالآ تر کئس بھی لوگوں کو برج میں روانہ کیا گئین وہ سب مارے گئے اور بالآ تر کئس بھی مرک کرش کے گئی اور بالآ تر کئس بھی

کوشر: یہ ایک حوش کا نام یا بقول عبداللہ این عباس کمالات فاص کا جوے ہے جو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو خدائے عزو جل نے خصوصی طور پر عطا فربایا ہے۔ اس کی حقائیت پر احتقاد رکھنا ہر الل ایمان پر دائیہ ہے۔ قرآن مجید کی 408 ویں صورت الکوژ عمی یہ لفظ استمال ہوا ہے۔ مفرین کی رائے ہے کہ یہ کرشت ہے مباللہ کا صیفہ ہے لیکن سورة الکوژ عمی اس ہے مراد محض کرشت فیس بلکہ خجر، بھلائی اور نعتوں کی کرشت ہو افراد ان کی کرشت ہو افراد ان کا کسی بھری ہوئی ہوئی ہے۔ نی کریم صلح کی کی احاد بث ہے گوڑ ہے حوض کوڑ اور فیم کوڑ کا مفہوم بھی صلح کی کی احاد بث ہے گوڑ ہے ہوں گے تو میری امت (مینی میرے بائے گا اور جب سب لوگ بیاہے ہوں گے تو میری امت (مینی میرے بائے دائے کہ کریا تھا کہ ہے۔ اس کوش بیاہے ہوں گے تو میری امت (مینی میرے بائے یہ کی فربایا تھا: "کوثر وہ نیم ہے جو اللہ تعالی نے جت عمی محملے عطاکی ہے۔ اس کی مئی شکف کی سے باور اس کا پائی دورہ سے زیادہ سفید اور شہد سے زیادہ مشعا ہے۔ اس کی مئی شکف کی سے باور اس کا پائی دورہ سے زیادہ سفید اور شہد سے زیادہ مشعا ہے۔ ۔

کورہ گری (Pottery): منی کے برتن بنانے کی صنعت دنیا کی سب ہے قدیم صنعت دنیا کی سب ہے قدیم صنعت ہے۔ انسان ماج کی ابتدا ہے انسان مئی کے برتن بناتا اور افھیں آگ میں بالا کر مشبوط کرتا رہا ہے۔ کمدائی ہے جہاں کہیں ماقبل تاریخ دور کی چزیں فی جیں ان میں مٹی کے برتن ایک لازی جربا جیں۔ ان کی بنی تختیوں کو تکھنے کے لیے استعمال کیا جاتا رہا ہے۔ آشور، بیال، موہن جودارو وغیرہ میں اس تھم کی تختیاں فی جیں۔ 1500 ق.م.

تک معریم ان پر سبز اور نیلے رنگ کی پاکش سے لوگ واقف تھے۔ آشور اور نیابل میں رنگ چھی اور پاکش کی ہوئی اینیش عارتوں میں استعال موتی تحییر۔ ابتدائی دور (.800 B.C. – 300 B.C.) کے لیان میں کوزہ کری میں کائی حن آچکا تھا۔ اس پر گل ہوئے بنائے جاتے۔ طرح طرح کری میں کائی استعال کیے جاتے۔ پائی لانے اور تیل اور شراب رکھنے کے نئے ویزائن کے برتن بننے گئے تھے۔ اس فن نے رومن عہد میں اور بھی ترقی کرلی تھی۔

اقبل تاریخ دور کے چین کے اور دادی سندھ کے برتن بھی لے ہیں۔ دوسری صدی ق.م. کے چین کے برتوں پر بزرگ کیا ہوا تھا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بیہ مشرق قریب سے آیا تھا۔ اسلام ممالک کے بیخ ہوئ برت بی بی کانی تعداد میں لیے ہیں۔ دسوی صدی میسوی میں بغداد کوزہ کری کا ایک بڑا مرکز تھا۔ برتوں پر نیاا مبز رنگ چھایا جاتا تھا، کیکی مرتب ان میں چک پیدا کرنے کے لیے سالے تیار ہونے لگ تھے۔ آب و تاب والے برتوں (Lusture Ware) کی صنعت نے معر کے فاحی دور (1171-969) میں کانی ترقی کی تھی اور صدیوں تک یے بنر ساری دنیا میں متبول رہا۔

جیر ہویں صدی عیسوی بی منگول نے ایران اور بیض دوسرے اسلامی علاقوں پر بیشہ کر لیا تو اس سے اسلامی کوزہ کری بیں چینی اثر داخل ہوا۔ بہانوی و صور تہذیب نے کوزہ کری بی سے ڈیزائن واخل کے۔ اسلامی فن تقییر بیں بھی مٹی کے بینے ٹائل استعال ہونے گئے تھے۔ تیمیزہ سمر تمر وغیرہ کی عمارتوں بیں نیلے رنگ کے یہ ٹاکل استعال ہونے گئے تھے۔ تیمیزہ سمر تمر وغیرہ کی عمارتوں بیں نیلے رنگ کے یہ ٹاکل اب بھی سوجود ہیں۔

پدرہویں صدی بیسوی تک کوزہ کری کے فن نے بوروپ بیں کوئی خاص ترتی فیس کی مخی ۔ اس کے بعد اٹل، اسین، ہالینڈ اور ہسپانے وغیرہ میں اس نے ترتی کی۔

شلل اور جنوبی امریکا علی زماند ماقیل تاریخ کے جو آثار لے ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ ان علاقوں علی جمی کوزہ کری نے کافی ترقی کی تھی اور ڈیزائن بنانے، الحمیس رنگلنے اور آراستہ کرنے کا فن کافی ترقی یافتہ تھا۔

کوزہ کری ٹی پہلے برتن مئی سے بنائے چاتے ہیں اور پھر افھیں آگ کی بعثی پر چھا دیا جاتا ہے۔ یہ تین تشم کے ہوتے ہیں ایک آ وہ برتن جن سے پانی رستا ہے۔ دوسرے پھر چیٹی (Stoneware) کے برتن اور تیمرے چیٹی کے برتن۔

کیلی مٹی کے بند برتن کو بھٹی میں 500 سنٹی کریٹ کی تیش پر پہلیا جائے تو اس سے رہنے والے (Porus) برتن تیار ہوتے ہیں۔ تیش اس سے بچھ اور برحائی جائے تو پھر چینی برتن تیار ہوتے ہیں اور اس سے بھی بلند تر تیش پر چینی برتن جو نہایت سخت اور زیادہ مغبوط ہوتے ہیں۔ پائی ان میں سے باکش فیس رستا۔

برتن منائے کے لیے پہلے مٹی کو انچی طرح سانا جاتا ہے اور ایک پہیر پر چرحا دیا جاتا ہے اور کہر پہیر کو تھی دیا جاتا ہے۔ ای حرکت کی حالت میں ہاتھ سے برتن کو حسب مرض شکل دے کر نکال لیا جاتا ہے۔ اس پر نقش و نگار بنائے جاتے ہیں اور سوکھنے کے بعد بھی پر چرحا دیا جاتا ہے۔ اس میں ہوا چہنچ کے راستہ اور مقدار پر اس کا انحمار ہوتا ہے کہ کے بعد یہ بیاد رنگ کا ہوگا یا سرخ۔

کوشر: یبودیوں کے یہاں طال غذا کو کوشر کہا جاتا ہے۔ ان کے یہاں مرف ایسے جانوروں کا کوشت طال ہے جو جگائی کرتے ہیں اور جن کے کمر چھے ہوئے ہوئے ہیں شلا گائے، اونٹ، کمری و فیرو۔ جانور کو ایک بی وار میں طال کرتا چاہیے اور مرف ایک زاہد اور عالم یبودی بی طال کر ایک ہی سکتا ہے۔ پہلے ابال کریا کی اور طرح کوشت سے خون بالکل کاللہ دیتا چاہیے۔ مجھلیاں بھی مرف وہ جائز ہیں جن کے عطیے (Scales) اور پہلیاں (Fins) ہوں۔ پرندے بھی جائز ہیں گین ان کے طال کرنے اور پہلیاں (Fins) ہوں۔ پرندے بھی جائز ہیں گین ان کے طال کرنے کے بھی وہی اصول ہیں جو جانوروں کے لیے ہیں۔ کھانے کے ساتھ یاس کے بعد دودھ یا دودھ کی بی کوئی بھی چیز استعمال کرتا منع ہے بلکہ یہ چیزیں کیانے کی جگہ ہے جاتھ یا اس کیانے کی جگہ ہے جاتھ یا ان بی برتوں میں رکھنا حتی کہ دودھ والی چیزوں کو جونا یا کہڑا گاتا بھی منع ہے۔ پہلے تمام برتوں اور پہلے بمی استعمال ہونے والی چیزوں حتی کہ کیڑوں کو پاک کر لیا جتا ہے۔ یہ احتیاط میں اس وقت رائے ہوئی کہ بروی جب یہودی مصر سے فلسطین آئے اور وہاں کے طالت بھی اپی نسل کے بھا کے لیے خت احتیاط کی ضرودت تھی۔

کوشلیا: یہ کوشل دیش کے راجہ بھائو بھان کی اٹری تھی جو راجہ دسر تھ سے بیابی گئے۔ الحمیں کے لاکے سری رام چندر ہیں۔ جب راجہ رام چندر جی کا اشومیدھ کیا ممل ہوگیا تو بال کا انتقال ہوگیا۔ اس نام کی اور مجی کھے خواتین ہوئی ہیں جن میں ایک سری کرشن کی بیدی مجی کے شمیر۔ شاہو کے

بیٹے چر ورید کی بوی امبالکا کا دوسرانام بھی کو شلیا تھا اور پوروکی ایک بوک ای نام کا میں ای معلوم ہوتا ہے کہ کوشل دیش کی تھیں جن کے فرز ند مضبور جمے بینے تھے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بھی گدھ میں پیدا ہونے والی ماکد می اور متحمل میں پیدا ہونے والی کو متحمل مجھے کمدھ میں پیدا ہونے والی کو متحمل کہتے ہیں۔ لیکن اس نام سے زیادہ مشبور رام چنوری کی مال ہیں جن کا ذکر رائن میں احرام کے ساتھ کیا حمیا ہے۔ ایک اعلی درجہ کا کروار رکھے والی محمور تاب ہونے کا کروار رکھے والی محمد مورت ہونے کے اعتبار سے ان کی عظمت زبان زد عام ہے۔

رام چنررتی بن کو جانے ہے چشتر جب اپی ماں کو شایا ہے اوارت لینے کے لیے جاتے ہیں تو کو شایا کو جرت ہوتی ہے کہ جس دن اول عہد بنایا جارہا ہو اس دن جنگل میں جاکر رہنے کے لیے کہا جارہا ہے۔ وہ بوی ہمت ہے اس قدر کہتی ہیں کہ اگر صرف باپ نے بن باس لینے کے لیے کہا ہو اس کا حق باپ ہے کہن دیادہ جھے کر میں کمتی ہوں کہ بن کو مت جاؤ۔ لیکن اگر باپ اور دوسری ماں دونوں نے ایبا کہا تو تحمارے کو مت جاؤے بن می میکن ہوں کہ بائند ہے۔ بن کے دیو تا می تحمارے باپ اور بن کی دیویاں می تحماری ماتا ہیں۔ صرف تحماری عمر کا خیال ہے میں روئنا چاہتی تھی۔ محمر اب اجود صیا میں تحمارا کوئی کام فہیں ہے۔ تم خوشی میں رہنا اور اس بدنصیب ماں کو یاد کرتے رہنا۔

کولاز (Collage): ایک تصویر جو پورے یا کچو کاغذ کے کلووں،
کپڑوں یا دومری اور چیزوں کو کینوس یا زمین پر جما کر بنائی جائے۔ یہ طریقہ
جند ساند (Cubest) نقاشی والوں کے بیباں کائی دائے تھا۔ یہ لوگ تصویر
بناکر اس پر اخبادی کاغذ کے کلاے چیکیا کرتے تھے۔ مشہور ماہر ہاتیز
(Matisse) اپنے آخری دور میں صرف رنگین کاغذ کے کلاے چیکاکر
تصویری بنایا کرتا تھا۔

کوٹارک: یہ مقام اؤید کے ضلع پوری ہی جہناتھ پوری ہے ایس میں میں اور چندرہاگا ندی کے کنارے دائع ہے۔ یہاں سورج کا ایک مندر مضہور ہے۔ جس کا قدیم نام کونارک تا۔ سندر کا تصور بعاسکر یا سورت کے مشہور ہے۔ جس کا قدیم نام کونارک تا۔ سندر کا تصور بعاسکر یا سورت کے رقمہ کی دائم کا کیا مجان ہے۔ آئے ہوئے بیں اور اس کو سات قوی بیکر محموزے تیزی سے کھی کر لے جارہ بیں۔ میسے اس کا تصور فربصورت ہے دیے ہی اس کی تقیر ہوئی ہے۔ فیر کمیوں پر فی ماصل کرنے کی فوش شی کلک راجہ زشکھ دیواول

(1238-1264) کا تعیر کروایا ہوا یہ مندر اپنی تعیر کی اعلیٰ ترین خویوں اور سک تراثی کے فن کے لیے بے مثال ہے۔

کوہ فور: ہندستان کے قدیم ہیروں میں یہ ہیرا سب سے نیادہ شہراً
آفاق ہے۔ شاید اس کی دجہ یہ ہے کہ اس ہیرے کا تعلق ہندستان کے
مامنی قریب تک ہے۔ اس کی تاریخ چودہویں صدی سے پیشتر نہیں لمتی۔
بابر نے اپنی سر کزشت میں آگرہ کی فتح کے وقت ایک بہت اعلیٰ قتم کے
ہیرے کے حاصل ہونے کا حال تحریر کیا ہے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ کوہ
نور می قمااس لیے کہ اس نے اس ہیرے کا دزن 320 رقی تالیا ہے۔ اور یہ
دزن ای قدر ہے جتنا کہ کوہ نور کا تراشے جانے سے قبل قباد یہ بات تو
دن ای قدر ہے جتنا کہ کوہ نور کا تراشے جانے سے قبل قباد یہ بات تو
رکتا قداد 1739 میں جب نادرشاہ نے دلی میں لوث مار کی تو مقل بادشاہوں
کی قیتی اشیا کے ساتھ اس ہیرے کو بھی چھین کر ایران لے حمیا۔ نادرشاہ

کے انتقال کے بعد سے کابل کے امیروں کے پاس رہا۔ انقاقا جب کابل کے امیروں کے پاس رہا۔ انقاقا جب کابل کے امیروں کو مہاراتا ر فیت عظم کا سہارا لینا پڑا تو 1813 میں ایست اغیا کمپنی جنباب لگا۔ مہاراتا ر فیت عظم کے انتقال کے بعد 1849 میں ایست اغیا کمپنی جنباب پر قابض ہوگی تو اس انمول ہیرے کو ملک و کوریا کی غذر کردیا۔ ملک نے اس کی خوبصورتی بوصائے کے لیے اس کی کاٹ چھانٹ کرائی اور کوہ نور کو شامی ماج میں جروالیا۔ آج کل سے تاریخی ہیرا انگریزی مکومت کے دوسرے جواہرات کے ساتھ ایک تلعد میں محفوظ ہے۔

کیفیت و کمیت : روای منطق میں قطعی تشایا کے سلم میں کیفیت سے ان کا ایجائی یا سلی ہونا عبارت ہے۔ اس اور ی (دونوں ایجائی) نیز عاد و (دونوں سلی) تشایا دو مخلف کیفیت کے حال ہیں۔ کمیت سے مراد تشایا کا کل یا جزوی ہوتا ہے۔ اور ع (دونوں کلی) نیز ی اور و (دونوں جزوی) دو مخلف کمیت کے حال ہیں۔



کاکان پال (Gauguin Paul, 1848-1903): فرائس کا مشہور مصور و فنکار، بیرس میں پیدا ہوا۔ بیچن کا بچھ حصہ اپنی ماں کے وطن بیرو (جنوبی امریکا) میں گزارا۔ 1865 سے 1871 میک وہ سندر پر جبازوں میں رہا۔ 1871 میں وہ دلال بن گیا اور ساتھ میں مصوری بھی شروع کی۔ تاثراتی فنکاروں کی تصویریں جع کرتا اور اپنی تصویروں کے ساتھ ان کی تماثش کرتا تھا۔ 1883 میں اس نے اپنی ٹوکری چھوڑ دی۔ اس کے بعد اپنے خاندان سے الگ بریائی، (فرائس) میں رہنے لگا۔ 1886 سے کہ بعد اپنے خاندان سے الگ بریائی، (فرائس) میں رہنے لگا۔ 1886 سے دو مہنے مشہور فنکار وان گاگھ کے ساتھ رہا۔ 1891 میں وہ تائی گیا مگر بید نہ ہونے کی وجہ سے 1893 میں وہ ایس آگیا۔ 1895 میں وہ سائٹ تھا کہ دو ان جریوں میں جائل اور کردے۔ اس کے بقیہ دن شخت افلاس، بیاری اور سرکاری افر وان جریوں میں گزرے۔ اس کے بقیہ دن شخت افلاس، بیاری اور سرکاری افر وں کے ظاف مقالی آبادی کی تائید کرتا تھا۔

اس کا ابتدائی کام پیاد اور ی زان کے ساتھ تا آلی فکاروں
کی مف میں شار ہوتا ہے۔ 1886 کی آخری ٹمائش کی تصویوں میں تحوزی
تہدیلی آئی، وہ اب زیادہ رنگ استعال کرنے لگا تحال ارئی نیک کے سز کے
بعد ہے ربحان اور جیز ہو گیا۔ اس کے بعد اس کی دلچی جنوبی جائز کے
تہ ابتدائی فن اور جاپان اور مشرق کے فنون سے بڑھنے گی۔ اس نے
تا آئی اسٹائل ترک کردیا۔ فطرت اور ترکیبیت (Synthetisum) کا رخ کیا۔
آخری محر میں مغربی تہذیب سے نفرت ہوگئی۔ اس لیے تا آئی
جیا گیا۔ وہاں اس نے فطرت پیندی کے سائل سے آزادی حاصل کرئی۔
اس نے ان جرائز کے ابتدائی سائ کے ساوہ لوگوں کو جنیس موجودہ تہذیب
نے خراب جیس کیا تھا، تصویروں کے ذریعہ چیش کرنا شروع کیا۔

گاکان نے بعد کے آنے والے فتکاروں کو بے مد حار کیا۔

بیسویں صدی کے غیر فطرت بیند فن کی ابتدا اور اس کے ارتقا پر گاگان کا زبردست اثر ہے۔ اس کی تصویریں اور جسے یوروپ اور امریکا کے مخلف گائب محمروں میں موجود ہیں۔

گاہ، و تسخف وان (Gogh, Vincent Van, 1853-1890):

ہدید آرٹ کا مشہور فن کار۔ یہ ایک ڈی پادری کا لڑکا تمار بڑا ہونے کے بہال

بعد اس نے بیک، لندن اور بیرس بی تصویروں کے ہجروں کے بہال

نوکری گی۔ بیٹی اس کا بھائی تھیو بھی نوکر تھا۔ اس کے بعد اس نے وہ

اگھریزی اسکولوں بھی مدری گی۔ ہالینڈ کے ایک کتب خانے بھی کام کیا اور

بھر نہ ہی چری کی تعلیم حاصل کر کے بنیم کے کان کی کے ایک ملائے کی میر میری ہی مستری بن گیا۔ مزدوروں کے ساتھ افلاس اور فربت کی زندگی بر

کی۔ ای زبانے بھائی تھیو کے یہاں بیرس آیا جہاں جدید مصوری کی آرث

میں وہ اپنے بھائی تھیو کے یہاں بیرس آیا جہاں جدید مصوری کی آرث

کی طاقات اس مدرست فن کے بوے مصوروں حثل تولولاترک، پیارو،

کی طاقات اس مدرست فن کے بوے مصوروں حثل تولولاترک، پیارو،

موقع طا۔ 1888 میں گاگھ دبائی توازن کو بیشا۔ اس پر برابر جنون کے مورو بیٹا۔ جولائی موقع طا۔ جولائی

بالینڈ می اس نے جو تصویری بنائیں ان میں بہت ممرے رنگ استعال کے گئے میں اور یہ تصویری زیادہ ترکسانوں کے بارے می کھیتوں میں کام کے وقت بنائی گئی ہیں۔ جب وہ تحوزے عرصے کے لیے اینورپ میں تما اے جاپانی مصوری اور روین کی تصویروں سے کائی دگیری ہوگا۔ یہاں سے جب وہ چیری وائیں ہوا تو اس میں زیردست تبدیلی آچی تھی۔ اس نے اب تاثریت کی کھیکا کردی تھی۔ یہاں نے اب تاثریت کی کھیکا ستعال کرنا شروع کردی تھی۔ یہ اس نے اب تاثریت کی کھیکا استعال کرنا شروع کردی تھی۔ یہ

خالات پر تجرب کرنے لگا تھا اور تصویروں کے موضوع ہول، ویرس کے مناظر اور هیسی بن میک تھے۔

جب وہ جنون کے دورے کے بعد آرلینز کیا آؤ وہاں اس نے اطراف کے مناظر کو اپنے کیوس پر اتاراء جمھیں بنائیں اور گہرے رگوں کے ذریعے جذبات کا اظہار کیا۔ بعد عمی اس کی طاقات گاگان سے بوئی اس کے بعد گاگھ کے فن عمی ساوگ آگئے۔ رنگ بھی سادہ استعمال کرنے لگ آئے۔ رنگ بھی سادہ استعمال کرنے لگ آئے۔ رنگ جس سادہ استعمال کرنے دائے گاؤں سے گزر رہا قا درائک شعلوں کی بائد ہے۔ وہ ذہنی طور پر جس کرب سے گزر رہا قا اس کی یہ مکای کرتی ہیں۔

اس نے بہت بری تعداد بی تصویری بنائی۔ ایک انچی تعداد ایک انچی تعداد ایک ان کا ان گاگھ میوزیم اور ہالینڈ کے دوسرے عجائب گمروں بی ہیں۔ اس کے طاوہ پوروپ اور امریکا کے کی شہروں کے عجائب گمروں بی بھی اس کی تصویریں محفوظ ہیں۔

گایٹر کی : پاروں ویدوں بی ایک متر کو کلام افی کا درجہ دیا گیا ہے۔
وہ گلیٹر کی : پاروں ویدوں بی ایک متر کو کلام افی کا درجہ دیا گیا ہے۔
بررگ کا علم تھا اور محمل رگ وید کے دس بزار متروں بی اس متر کو بی
مہامتر سمجا گیا تھا۔ اس متر بی 24 حروف ہیں۔ اس بی آٹھ آٹھ
حرف کے تین چن ہیں لیکن براہمن گر تقوں بی اور بعد کے تمام اوب
می ان حرف کے بیلے بوء بجوہ ہوہ سوایا یہ تین اضافے اور کے گئے ہیں اور
ان سے بھی پہلے اوم ، رکھا گیا ہے۔ ان سب کو جن کرکے یہ مہامتر اس
طرح قام کیا گیا ہے۔ اوم ، بو بھو بوہ حت سوی ترووین کی بھر کر دیا ہے
دی میں دھیوہے نہ بچوہیات۔ منونے ای متر کو ، گھتری ، کہا ہے اور سب
کے لے ای کو سب سے بہتر اور مور شلم کیا ہے۔

گر جر: جانوروں کی پرورش کرنے والی ایک قوم ہے جو جا گل پردیش اور میری گڑھوال کے پہاڑوں پر رہتی ہے۔ گرجروں کے کروہ اکثر اپنے بھیؤ مجریوں کے ساتھ محوصے ہوئے نظر آتے ہیں۔ جسائی ڈیل ڈول اور ساتی حالت کے مطابق جائے، کرجر اور ابیر مکیاں معلوم ہوتے ہیں۔ لعنہ سے مطابق جائے، کرجر اور ابیر مکیاں معلوم ہوتے ہیں۔

بعض مورخوں کا خیال ہے کہ کرچر مجرات کے 'آدی نوای'

ابیا معلوم ہوتا ہے کہ گرج ہندستان کے ثال مغرفی راستہ ہے
اس دلیس میں آتے اور کی جگہ رہ کر سختریوں کا تدن افتیار کیا اور طاقت ور
قوم کی حیثیت ہے گرج پرتی باد کہلانے گئے۔ یہ لوگ جودہ پور کے قریب
بالوا اور توق کے زویک علاقہ پر قابش ہوگئے۔ توج کا گرج پرتی باد شاہی
خاندان ان می کا تقد لویں اور دسویں صدی میں جودہ پور، جو پور، الور اور
راجستمان کا بچھ شال حصہ گرج پردیش میں شال تقد کیار ہویں صدی تک
گرات ہی گرج یا گرج رائز کے نام ہے مشہور ہوگیا تھا۔

گروشک (Grotesque) : کردشک یا تبد فانوی فن تقیر رومن مید می مقول قلد ایک مادتوں می تصویوں کے دریع یا دواروں کے بلتر پر نبایت شوخ رگول اور ڈیزائن میں پرعوں، درختوں و پھولوں وفیرہ کی تصویری مناکر سجادت کی جاتی تھی۔ یہ گروشک اس لیے کہا تا ہے کہ میکی دفعہ اس کے مونے رومن مید کے تبد فانوں می لیے تھے۔ فاص طور پر آفلدویں صدی می مصوروں اور سجاوت کاروں نے اس اسٹائل کو کائی استمال کیا ہے۔

موریان: انسانوں، جانوروں اور بافق الفرت اجمام کی علی کی چوفی بوی گروں کا روائ تباعث ابتدائی سائ سے ملا ہے۔ بعض عبد ید ندسب کا جر رہی ہیں۔ قدیم معرد وادی سندھ، بیان، روم وفیرو کی کلوی، منی، کی

موئی علی، ہاتھی، دانت اور بیش کی گریاں آج تک محفوظ بیں جو کی طرح جامیوں سے فکا ری بیں۔ ان عم سے بعض نہایت خوبصورت بیں۔ نہایت اعلیٰ حم کی گزیاں ابتدائی عیمائی دورکی بھی لمتی ہیں۔

پدرہویں صدی بیسوی کے بعد سے بوی بوی نہایت خوبصورت کریاں بنے کلیں جنسی اس دور کے اعلیٰ فیش کے کپڑے پہنائے جاتے تھے۔ اس طرح کپڑوں کے فیش بھی ایک جگہ سے دوسرتی جگئے۔ یہ کویاں ہوروپ کے بادشاہ ایک دوسرے کو تخذ کے طور پر سیجے۔ ان میں سے بعض آج تک ہوروپ کے پرانے کلوں کے عاب کھروں میں محفوظ ہیں۔

سر ہویں صدی سے ہوروپ میں لؤکے اور لؤکیاں گرہوں سے کھلتے تھے۔ آج سے چاس سال پہلے خود ہندوستان میں گرہوں کی شادیاں اس دھوم دھام، باہے، تاج، گانے، دمونوں وغیرہ کے ساتھ ہوتی تھیں میں برت آدمیوں کی ہوتیں۔ ان کے لیے بدوں عی کی طرح کیڑے، زیورات، برتن، فرنچر وغیرہ تیار ہوتے اور جیڑ عی دیے جاتے۔

ایک زبانہ سے ہندوستان، چین، جیان اور بوروپ و فیرہ شی نبایت اعلیٰ کیانے کی گڑیاں، کپڑوں، کافذ چینی، موم و فیرہ کی بنائی جا رہی ہیں، اب سے چلاسٹک کی بھی بننے کی ہیں اور ان کے ذریعہ قری لباس و تہذیب کی بوری فرائندگی کی جاتی ہے۔

مین: قلف نیائے دیفیک میں سولہ (16) بلاے (پدار تھ) تلیم کے ہیں۔ پہلا دروی یا جوہر ہے اور دوسرا میں یا خاصہ ہے۔ یہ انتیازی خصوصیات ہیں جو ایک یا زیادہ دروی یا جوہر ہے تعلق رکھی ہیں۔ اگرچہ یہ خاصے اپنا انحمار جوہر پر رکھے ہیں۔ محر ان سے بالکل مختف ہم جاتے ہیں کید کلہ بذات خود ان کا علم حاصل کیا جاسکتا ہے اور اس لحاظ ہے اس نظریہ کے مطابق یہ جداگانہ حقیقی ہیں۔ لیکن یہ ضروری نہیں کہ وہ ابدی موں ناہم چوکلہ مفرد اور نا قائل تحلیل ہیں اس لیے ان کو کا کانت کے بیادی ترکیلی اجرائی میں جگہ دی می ہے۔ ایک اور اہم خصوصیت یہ ہے کہ بیادی ترکیلی اجرائی میں موضوعی نہیں خیال کیا جاتا۔ یہاں محن یا مغان عائل کی قداد جو جی کی فعداد جو جی میں خداد جو جی روی باتی جان کی صفات شائل کی قداد جو جی میں خداد جو جی کی صفات شائل کی خداد جو جی میں خداد جو قائم کی محل ہے اس ہے اس

مقولہ کی فیر طبی نوعیت کا حال کابر ہوتاہ۔ ہم سرسری طور پر بیہ فورکر کے بین کہ اگرچہ کی ایک گن بیسے قم دو یا زیادہ جوبروں عمل مشترکہ ہوتے ہیں لیکن بعض صرف ایک بی جوبر کی اتیازی ضومیات ہوتی ہیں۔ ان کو مخصوص صفات کہا جاتا ہے جیے خاک عمل ہو، پائی عمل ذائقہ، آگ عمل رنگ، ہوا عمل کس اور آگاش عمل آواز۔ بی مفروض عافوی صفات ہیں۔ اس نظریہ عمل ان کو نہ سرف بالکل حقیق خیال کیا جاتا ہے کہ علار س کی ملائٹ ان کنول یا خواص سے معلوم ہوتی ہے، جن سے وہ جوبروں کی محمح مادیت ان کنول یا خواص سے معلوم ہوتی ہے، جن سے وہ اختاف رکھے ہیں نہ کہ ان سے جن عمل وہ مثنی ہوتی ہیں۔

ظام فلف ساتھے میں کن کا استبال بالک مخلف معنی میں کیا جاتا ہے۔ خلیل کے طریق عمل سے بادی کا کات کی تمین بیادی خصوصیات حلیم کی جاتا ہے اور خلیل کیا جاتا ہے اور خلیل کیا جاتا ہے کہ پرکرتی یعنی کا کات کی علت اول ان می عنوں پر مشتل ہے۔ اس طریقہ سے آگرچہ پرکرتی واحد ہے لیکن اپنی باویت میں مرکب ہے۔ ان تین اجزا کو اصطلاح میں کن کہا جاتا ہے۔ ان کا تصور اس قطام میں زیردست ایمیت رکھتا ہے۔ ان کے بارے میں خاص بات ہے ہے کہ یہ پرکرتی کی خصوصیات دیمیں بیک اجرائے ترکیلی ہیں۔

گتاہ: نداہب میں غیر اظائی کام انجام وینے کو گمناہ کہا جاتا ہے۔ قدیم داہب میں گناہ کا تصور نہیں تما اس لیے کہ اچھائی اور برائی اور پھر اس دیا کے بعد کی ایجی کوئی واضح تصویر ذینوں میں قائم نہیں ہوئی تھی۔ ان شاہب میں جہاں خداکا تصور ہے اور اس کی بندگی افضل ہے مثل یہودیت، عیسائیت یا اسلام ان میں گمناہ کا تصور واضح ہے۔ خدا کے احکام کی ذرا ی سر تابی یا عدول تھی گناہ کا سب بنتی ہے، لیکن ایسے نداہب جن میں خداکا تصور فیرہ ہے مثل بدھ ندہب و فیرہ وہاں گناہ کا کی تصور نہیں ہے۔ مثل بدھ ندہب و فیرہ وہاں گناہ کا کوئی تصور نہیں ہے۔

یبودی ند ہب کے ابتدائی دور میں شخص کناہ کے علادہ اجہا گی یا قوم کمناہ بھی ہوتے تھے۔ مثلاً اگر قوم بت پرسی کا شکار ہو جاتی تو پوری قوم کو کفارہ ادا کرنا ہوتا اور اسے پاک کیا جاتا۔ چند آدسوں کے جرائم کا عذاب بوری قوم پر نازل ہو سکتا تھا تیمن بحر موں کو سزا دے کر اس سے بچا جاسکا تھا۔ عیسائیت اور اسلام میں اجما کی محالہ کا کوئی تصور نہیں ہے۔

استعال كرت بي-

محیش کی ہوجا کے آغاز کے متعلق مختلف فیالات ہیں۔ پہر لوگ وکس کہتے ہیں بہت قدیم ذاخد میں یہ بیتین ہو کیا تھا کہ کوئی ایک پکش راکشش ان کے سب کاموں میں رکاوٹ ڈال ہے اور دکھ دیتا ہے۔ اس لیے اس راکشش کی ہوجا تختیش کی دکل میں شروع کردی گئی اوراس کا نام بمکسیور رکھا کیا۔ اس کا تعلق شیو سے بائے کا سب بھی ہو سکتا ہے۔ دنیا میں جس قدر پکش راکشش ہیں وہ سب شیو کے گروہ میں داخل ہو گئے اور شیو یا زور ان کے مردار ہوگے۔ ان کے گروہ کے تمام افراد بذات خود تکلیف دہ اور معزت رسان شے لیکن اپنے مردار کی گوش بائل ہے بھلے بالس بن اور معزت رسان شے لیکن اپنے مردار کی گوش بائل ہے بھلے بالس بن کا مربا تھی کا ہو اور دھڑائیان کا، لیکن بندو نہ ب کے اصولوں میں مثافت کا مربا تھی کا ہو اور دھڑائیان کا، لیکن بندو نہ ب کے اصولوں میں مثافت کے ساتھ لطاخت بھی شائل رہتی ہے۔ اس نقط ' نظر سے پرائوں میں خارجی شائوں کو خاص خاص خاص خاص خاص کا مربا تھی کا میں کے اس کی دخارت کی گئی ہے۔

سی کیش کو شیو اورپارٹل کا فرزند مانا گیا ہے اور یہ کا کات کے آغاز سے بین۔ چنانچہ کوسوالی جمسی واس نے تکھا ہے کہ خود شیو اورپارٹل نے اپنی شادی کے وقت سیش کی پوجا کی تھی۔ سیش کی پوجا کھر کھر ہوتی ہے۔ ہرایک مبارک کام میں پہلے سیش کی پوجا کی جاتی ہے۔

گنیش چر تھی: بعادوں کے مبینے علی اس ند بی پو جاکا آفاذ ہوتا ہے۔

حیش دیوتا کو زراعت کے زمانہ سے خاص تعلق ہے۔ وقت پر ہارش نہ

ہوتو قصل کے غیر بیٹی ہونے کی مشکل کو دور کرنے کے لیے کمیش ک

پوجا کی جاتی ہے۔ کمیش چو تھ کی شام عمل چاند کو دیکنا سخوس سجما جاتا

ہد آگر بھولے سے دیکھ لیا تو لوگوں کے گمروں عمل امنٹ پھر بھینک ک

اان سے گالیاں کھاکر اس کا کفارہ کرلیا جاتا ہے۔ افدار ہویں مبدی عمل مبدائشر کے چیووال کے لیے رائے کل عمل برسال کمیش چو تھا سے دئی مبدائشر کے چیووال کے لیے رائے کل عمل برسال کمیش چو تھا سے دئی مبدائشر کے چیووال کے فیال اور آخری دن کمیش کا جو بھول بھی کاالا اس موقع پر خود چیوا موجود ہوتے۔ اس طرح کومت کی طرف سے جاتا را روپ اس کے لیے فرق کیے جاتے۔ پیٹوالوں کی کومت کم ہوتے جالا را وپ اس کے لیے فرق کیے جاتے۔ پیٹوالوں کی کومت کم ہوتے ہواد ہو کے۔ اس طرح کومت کی طرف سے علی 1818 میں اس شاہی تیوار کا فاتمہ ہوگیا۔ اب یہ ایک گھرلیج نہ ہی تجواد

مغربی دینیات میں وہ گناہ، گناہ کیرہ ہے جو جان یو چھ کر اور ارادہ کے ساتھ کیا جائے۔ رو من کیتھولک کے نزدیک سات گناہ کیرہ ہیں:
غرور، لائح، پیٹے پن، ہوس، خصہ، حسد اور کافی اور وہ گناہ جو قہر الّجی کی دھوت دیے ہیں وہ ہیں جان یوچھ کر قمل، امرد پر تی، غربیوں پر ظلم،
محنت کش کو اجرت اوا کرنے میں فریب کرنا۔ الیس کا سب سے بوا گناہ اس کا فرور قما۔

## عَنْجُ شكر: ويكي فريدالدين من شكرً.

کیسٹی : پران کی پیروی کرنے والے ہندوندہ بیس کیش فیر معولی انکل ذکر داوا ہیں۔ یہ مقل دینے والے والے ای وربت مبارک مانے بات بیں۔ یہ مقل دینے والے والے ای وربت مبارک مانے بیں۔ شائی و فیرہ بر ایک مبارک کام میں رکاو میں ویش نہ آنے کے لیے کنیش کی ہو جا کی جاتی ہے۔ کوسوای شمی واس نے الحمیل مقل کا فزاند اور مبارک کام کرنے والا کہا ہے۔ ان کو زدر دالے تا کا بیٹا باتا ہا ہا ہے۔ لین زدر یا شیو ہے ان کو الگ بھی مانا میا ہے۔ نفت کے لحاظ ہے ان کے کل نام ہیں۔ بیسے بیسنیور، پر شوبان کیا نن ایک ونت، ابودر و فیره دولا تائل می من مرفبرست ہونے کے اختبار ہے ان کو وتا کہ کہتے ہیں۔ کیش کی جو میں مرفبرست ہونے کے اختبار ہے ان کو وتا کہ کہتے ہیں۔ کیش کی جو میں مرفبرسا بہائی جات ہے اس میں ان کا چیرہ ہائمی کا ہے۔ ہاتھ میں پیندا اور مورس رات ہے اور تو ند بہت بڑی ہے۔ فیڑ می سونٹ سے اندو کماتی ہوئی مورتیاں بنائی جاتی ہیں۔ نذہ کی ہندیدگی کی وجہ سے الحیس و مورش ران کے لیے ہا

ین کر رہ گیا ہے۔ 1895 عمل بال گڑا دھر تلک نے اس کمریلو اور منفر دا کیے جانے والے تجوار کو سابق شکل دی۔ اس وقت سے شہر کے ہر کھلے میں منڈلیاں قائم کی جاتی ہیں جو گئیش پوجا کا انتظام بوی وهوم دھام سے کرتی ہیں۔ تلک نے موام کو بیدار کرنے کے لیے اس تجوار کو ایک قوی شکل دی اس لیے آئ بھی یہ قوی تبوار کی طرح منایاجاتا ہے۔ دسویں دن است چروش کو جلوس لکال کر بھی گاتے ہوئے کی تالاب یائدی میں گئیش کی مورتی بہادی جاتی ہے۔ مہاراشر میں محیش چر تھی کی وہی ابہت سے جو بنگال میں درگاہو جا کی ہے۔

کویند سکے ، گرو (1708-1666): عبوں کے دسویں اور آخری مرو مظیم آباد (یشنه) یم پیدا موت، ملای، عشق، محور سواری، تیر اندازی اور والدر میں مین کررا۔ یہ ابھی 9 سال کے تنے کہ ان کے والد کرو تی بهادر دلی می مارے مے۔ این والد کے خون کا بدلہ لینے مکے لیے میارہ سال بہاڑوں میں تب کیا، بھوت مجن کے علم کے حسول کے ساتھ ساتھ ہتھیار جلانے میں بھی مہارت حاصل کی، نوجوانوں کو بحرتی کیا۔ ڈرہ دون سے 20 میل دور اونڈا کے قلعہ میں ہھیار جع کے۔ سری کرشن جی ر ستاین کھیں۔ ان کے دربار میں نفد لال، حسین، علی، منگل، چندن، ایٹور داس، کنور وغیرہ 52 شعرا تھے۔ ہندی کے مشہور شاعر کیفوداس کے مين كور تع، ان فعران رامائ اور مها بمارت كا زجمه كيا اور ف اوب کی بھی تحلیق کی لیکن دوران جگ ہے سب سلج عدی کی نذر ہو گیا۔ انموں نے دو شادیاں کیں۔ سندری سے اجیت علم اور جیتو سے جودها علم، زور آور علم اور من علم پیدا ہوئے۔ عنوان شاب کو پائی کر یہ جاروں میدان جگ عن کام آئے۔ 1699 عن کروگویند علمہ نے واسائمی عرات برایک بوا مگ کیا، اس می انموں نے یافج یادے سکسوں کا جناؤ کیا اور انھیں وہ روب دیا جو آج سکسوں کے لیے اہم ہیں، ای سے خالصہ کی بنیاد بڑی۔ یا مج کاف کار، کیس، سختما، کرا، کریان۔ جب ان کی فوج اور طاقت میں اضافہ موا تو آ تعدیور ممکور کمی سیر میں مغلوں سے محمسان کی اوائی موئی جس میں کرو گویند علم ک بے فرض تنگی ملاجتوں کا جوت اللہ آخری داوں میں نائد مزیم ایک لڑائی میں کمل ہوئے۔

وشم كرنية كى بماؤدهار بدو طريق يربيد ي سكول على اتى

متبول نیس بیشنی آدی کر نقه، کوبندگین، پریم پرلود مشبور بیر۔ ظفرنام فاری زبان میں اورنگ زیب کے نام خط ب۔ 'چندی دیوار' ان کا جنبالی کلام ہے، سس سیورن ساستر بندی میں ہے۔

بھگی کے تصورات، بہادری اور رجائیت اور مجاجات انداز حیات ان کی شاعر کی کے لوازم میں۔

**گوتم: سنترت اوب بی جوتم کن جگه استعال جوا ہے۔ ویدوں بیں حوتم** کو منتر درمنا رشی ہلایا میا ہے۔ میدماتھی موتم دھرم شاہر کے آباریہ مانے جاتے ہیں۔ مہاتما بدھ کو بھی گوتم کہا گیا ہے۔ نیاے سروں کے معنف کو بھی موتم کیا جاتا ہے۔ افشدو میں بھی موتم ام کے کی ایک افراد كايد چا ہے۔ كوتم كا ذكر يرانون، مهابعارت اور رامائن ميں كل جد كيا كيا ہے۔ رامائن میں رشی موتم اوران کی بوی المیاکا ذکر سے کہ رام :ب متحلا جارے تھے تو سراپ کی لعنت سے چھر بنی ہوئی المیا کو اپنے بیر سے چھوکر انسان بنا دیا تھا۔ اس سے قاس کیا جاتا ہے کہ موتم رشی معملا کے رہے والے موں مے۔ معملا میں محوتم استمان اورالمیا استمان مضبور مقامات سے مجی اس قیاس کو قوت ملی ہے اور پوکد ایائے شاستر نے متعلا شر میں كانى شيرت ياك بـ اس لي نيائ ك معنف وقم كو معمااك دين والے کہا جاسکتا ہے۔ ان عی حوتم کے بارے میں کی ایک عالموں نے لکھا ے۔ مہامبو یاوسیانہ یندت ہر برشاد شائری لکھتے ہیں کہ چینی زبان کی قدیم کابوں کے مندی رجموں سے یہ جات کے بدھ کے قبل می کوتم موجود تھے۔ لیکن ان کے نام سے نیائے سوروں کا تعلق دوسری صدی عیسوی سے بتایا جاتا ہے۔ اور سیش جندرودیا بھوٹن کا خیال ہے کہ موتم کے دھرم سور اور نیائے سور کا مصنف ایک بی مخف ہوگا۔ یہ بدھ کا ہم عمر ہوگا۔ جو تخینا چمنی صدی ق.م. ہوسکتا ہے۔ لیکن ودیا بھوٹن نے یہ بھی خال ظاہر کا سے کہ موتم نے نیائے سور کے سرف سلے باب کو ی تح ر کیا ہوگا اوردوس سے جار باب کسی اور مخص نے بعد عل تحریر کے ہں۔ اڑک عگرہ کے مولف آٹھ لے اور بوڈی کے مطابق کوتم کے ناتے سوتر کناد سے پہلے کے ہیں۔ رجرو گاویں کے مطابق معلوم ہوتا ہے کہ نائے درشن تمام آستک در شنوں کے بعد لکھا گیا ہے کیونک سیسوی سنہ کے دشتراس کا کہیں بیتے نہیں جانا۔

نیا سوروں کی تعییف اور گوتم کا زبانہ ان دونوں سوال پر الگ الگ اگر کرنے کی ضرورت ہے۔ نیائے سوتر باقینا پودھ ورشن کے ارتقا کے بعد کھتے ہیں۔ اس میں و آٹا فو آٹا اضافہ بھی ہوا ہے۔ اس کاظ سے گوتم کو نیائے شاسر کا مرف موجد کہا جاسکتا ہے مصنف نیس۔ اس کتاب ک پانچ باب ہیں اور ہر باب دو ذیلی فعلوں میں منتم ہے۔ تمام سوروں کی تعداد 530 ہے۔ پہلے باب میں عام طور پر 16 موضوع بحث یا پدار تھ کا ذکر ہے، جس کی تفصیل بعد کے چار بابوں میں کی گئی ہے۔ نیائے میں خاص کر بحث کے طریقوں کی وضاحت کی گئی ہے۔ استدلال اور طرز استدلال کو بیش کر کے ایشور کی بستی کو فاہت کرنے کی کو شش کی گئی ہے اور نجات کا راست دریافت کیا گیا ہے۔ سب ہے ایم مسئلہ علم اور سمجے علم کو ماصل راست دریافت کیا گیا ہے۔ سب ہے ایم مسئلہ علم اور سمجے علم کو ماصل

کو تھک فن تعمیر (Gothic Architecture): یوروپ
کے نن تقیر اور دوسرے فنون لطیفہ پر کو تھک اسٹائل تقریباً چار سو سال
کے حادی رہا۔ اس پر انقاق ہے کہ اس اسٹائل کی ابتدا 1140 میں فرائس
ہوئی۔ لیکن اس کے الگ الگ پہلودں پر کئی سو سال سے خاص طور پ
مارش میں تحریات کیے جارہے تھے۔ محرامیں اور نوکھار کمائیں روی فن
تقیر میں مجمی استعال ہوتی تھیں لیکن کو تھک فن سے پہلے ان چیزوں کو
اس قدر با قاعدگی کے ساتھ اور باستعد طریقہ پر مجمی استعال فیس کیا گیا۔

کاندار محرایوں کی افادیت کے بارے میں کائی اختافات ہیں۔
کین یہ بات سب بائے ہیں کہ اس کی مد سے عمارت و کھنے میں کائی پر اثر
ہوجاتی ہے۔ روی فن تقیر میں مجم اور محدود رقبے پر زور ویا جاتا ہے۔
وبان کو تھک فن میں وسیع رقبے اور کھی مجلکے بین کو اہمیت ماصل ہے۔
اس میں دیواروں کو عمارت کا جر بنا دیا جاتا ہے اور ان میں بوی بوی
کھڑکیاں جر دی جاتی ہیں۔ ان کے رتھین شیشوں سے روشی مجمن کمر کیاں جر دور اس طرح کو تھک کیساؤں کی دیواریں اسکی گئی ہیں جیسے
بے وزن شفاف پردے جر دیے کے ہیں اور ان کیساؤں میں روشی کی
افراط ایک ایم نہ ہی عدامت بن جاتی ہے۔

کو تھک کلیسا پرائے کی لیکا (Basilica) طرز ی پُر ہتائے جاتے ہیں۔ ان کے وسط میں ایک بال ہوتا ہے۔ دولوں طرف بغلی راستے

(Aisles) موتے ہیں۔ ہال کے سرے پر ند ہی گیت، گانے اور اس کی المراف میں چلنے مجرف کی جگہ ہوتی ہے جو مجھوئی تی میاوت گابوں سے ملی ہوتی ہے۔ ساننے کی طرف دو بینار ہوتے ہیں۔ ساننے کے حصہ میں داخلہ کے دائتے ہی ہوتے ہیں جنسی مجموں سے خوب جایا جاتا ہے۔ صلیب کے مین اوپر اور بازدوں پر بھی بینار ہوتے ہیں اور اوپری حصہ کی اطراف می Evinacles کا جگل ہوتا ہے۔

گوؤل، کرث (م. Godel, Kurt, 1956): آخریائی ریاضی منطق کے کئی مشکل اور اہم ماکل کے مثل وار اہم ماکل کے مثل (Vienna) یو نیورش مسائل کے عل جویز (Vienna) یو نیورش کے وابت رہ کر 1945 میں امریکہ جاکر پر نسٹن کے اوارہ برائے اعلی حجیت و مطالعہ سے شبک ہوا اور 1953 ہے ای اوارہ میں پروفیسری کے قرائش انجام دیے۔

1931 میں اس نے ریاضی اور منطق کے صوری نظام بائے تصورات کا فیر کمل ہونا جاہت کیا۔ اس نے یہ دکھانے کی کوشش کی کہ ایسے نظام بہرصورت کچھ ایسے تطایا کے حال ہوتے ہیں جو ان کے دائرہ میں ناقائل حثیت و تنقیص ہوتے ہیں۔ کوؤل کی وضاحتی ٹار کی اور ویگر ماہرین منطق کی مختلفوں کا سبب بنیں۔ بعد میں اس بحث سے یہ نتیجہ افذ کیا گیا کیا کہ سائنی علم کو کمل طور پر صوری بنانے کا محل خور کی میں کیا گیا کہ حال کو حوران وہ منطق فہوت کے مقرین کے اس کردہ سے وباغی قیام کے دوران وہ منطق فہوت کے مقرین کے اس کردہ سے دوسوم کیا گیا۔

گور جیاس (-480 B.C. - 375 B.C.) خطابت و ظم جنت کا اہر ایک مشہور سونسطائی ظلفی سلی کے شہر لیوسی بھی پیدا ہوا۔ وہ پروی فورٹ سے متنق تقاکد انسانی علم مطلق فیس لبذا آدی کے لیے بہترین طریقہ کاریہ ہے کہ جس طرح ہوسکے وہ دوسروں سے اپنی بات میج شلیم کرائے۔ اس طرح اس کی دلچین علم خطابت میں بوھی۔ اس کا یہ مشہور قول ہے جمی شے کا وجود نہیں، اگر ہو مجی تو اس کا علم ممکن فہیں اور اسے جان بھی لیا جائے تو ابدائی نامکن ہے۔ کی اشیا و ذکن اور علم و زبان کے درمیان فاصلے دور نہیں کے جاسے۔ کور جیاس نے اس طرح وجودیاتی، علمیاتی اور لسانی اضافیت کو باجم طاویا۔

گورو کل: اس کے لفظی معنی کوروکا خاندان کے ہیں، لیمن صدیوں ہے
ہندوستان میں یہ لفظ تغلیم اور ترجی اوارے کے معنی میں استعال کیا جاتا
ہے۔ گوروکلوں کی تاریخ بی اس ملک کا تغلیم نظام اور علوم وفنون کے
تخفظ کی تاریخ پوشیدہ ہے۔ ہند ستانی تہذیب اور کلچر کے ارتقا بمی انسانی
وجود اور تخلیق کے چار مقاصد، چار برن اور چار آخرم کی ابمیت اپنے
مقاصد کی جمیل کے لیے ایک دوسرے پر مخصر نقی لیکن گوروکل بھی ان
کے بہترین نتائج کو حاصل کرنے میں معاون تھے۔ پر بمن، کشتریہ اور وشیہ
کم من بچوں کو 8,6 اور 11 سال کی عمر میں گوروکل میں داخل کروائے
کے۔ پر ہمہ چاری کہلانے والے ہیہ بچ گوروکل میں تعلیم، حاصل کرتے
تھے۔ پر ہمہ چاری کہلانے والے ہیہ بچ گوروکل میں تعلیم، حاصل کرتے
شاستروں اور مغید مطلب علوم کی تعلیم دیا جاتا۔ تعلیم ختم ہونے کے بعد
ہاضابطہ رسم وستار بندی ادا کرے گرہتہ آشرم کے مخلف فرائض کی
ہاضابطہ رسم وستار بندی ادا کرے گرہتہ آشرم کے مخلف فرائض کی
ادائیگل کے لیے ہوایت دیا جاتا اور شادی کرنے کی مطاح دے کر انھیں
ہاوابی بھوا ویا جاتا قا۔

مورو ممعی: یہ بنبانی زبان کا رسم الخط ہے جس کا روائ مولیویں اور سر ہوی مروق کے درید عمل میں آیا۔ حروف پہلے ہے موجود تھے۔ ایما معلوم ہوتا ہے کہ یہ حروف مغیر کی شاردا، کا گلاا کی کری یا شاکری اور مدھیہ پردیش کی تاکری کے میل سے اکٹھا ہوئے ہیں۔ لدکورہ بالا رسم الخطوں سے 24 حروف مجھی لے کر اس میں تموزی کی تبدیل کے۔ 35 حروف کے رسم الخط کی اشاعت کورہ انگد' نے کی تھی۔ سکسوں کے

پانچویں محورد ارجن دیو نے اس رہم الخط میں آدی کر نق کو اکھاکر کے اور
اس کا محورہ کھی ، ہم رکھ کر اس کو سکسوں کے دھرم کا خاص رہم الخط منا
دیا۔ جنباب کے مسلمان شعرا بھشہ فاری رہم الخط میں، اور ہندو دیو ہاگری،
مہاجن (لنشے) یا فاری رہم الخط میں اپنے کاروبار کرتے آرہ ہیں۔
سایی دجمہ اور سمجھونوں کے بتیجہ کے طور پر آئ جنباب کے سب می طالب علموں کے لیے محرورہ کھی سکھنا لازی قرار دیا گیا ہے۔

اس رسم الخط میں تمن حرف علت اور 32 حرف می بیں۔
حرف علت کے ساتھ الرایا نشان کو جوڑ کر ووسرا حرف علت بنا لیا جاتا
ہے۔ آخری حرف اوا وا ہے۔ چھے حرف سے کیر ک یعنی کا سے شرع
بونے والے حرف بیں اور باتی حرف کا طریقہ اوا کک وی ہے جو
دلیاکری حرف حجی میں ہے۔ کوروکھی میں عام طور پر مرکب حرف
میں میں اگرچہ بہت سے مرکب آوازیں موجود ہیں۔

گونڈ: گونڈ ایک قبیلہ ہے جو وندسیائل ست پڑا پہاڑ چیس گرہ کے جوئی میدان اور جنوب شرقی علاقہ میں گوداوری سے مباندی تک چیلے ہوئے پیاڑوں اور جنگوں میں رہتا بتا ہے۔ دراوڑی نسل کا یہ فائدان عالبًا پانچویں چھٹی صدی میں ادھر کیل گیا تھا۔ آج بھی منڈیال کونڈ جنگوں میں نظے گھوستے کھل چھلاری اور شکار پر گزر بسر کرتے ہیں۔ گونڈی زبان ہولتے ہیں جو تلفظ اور معنی کے لحاظ سے تیکو، کنوی اور تال سے قریب ہے۔

وہ کی ویوی دیو تاؤں کے معتقد ہیں۔ سورت کی تمازت، بارش، ضول اور شکار کو بھی ویو تاؤں کی دین مائت ہیں۔ سور، بحرے یا مرغ کا بلیدان چھا کر ویو تاؤں کی خوشنودی حاصل کرتے ہیں۔ بھوت، جادہ اور نوئے کی اعتقاد رکھتے ہیں۔ مدت سے ہندہ ثقافت کے زیر اثر ہندہ روایات کو اپنا لیا ہے۔ قدیم طریقہ پر تر دوں کو وفات سے لیکن اب تر دوں کو حالے اور محور توں اور بچوں کو دفات ہیں۔

وعوت، رقص و مرور میں سب س کر شریک ہوتے ہیں۔ عام بہتی سے الگ اپنی آبادی باتے ہیں۔

گویا، فرانسیسو (Goya, Franciso, 1746-1828) : ساراگوزا (ایمین) می پیدا بوا اور وین تعلیم حاصل ک د 1766 می میدرد کویا کی معوری پر پیش رو معود ویلاکویز کا گہرا اگر ہے۔ آخری دور بن اس نے بوی مد تک تاثریت کے اشاکل کو اپنا لیا تھا۔ انیسویں معدی کے فرانسیی معودوں پر اور خاص طور پر مانے پر اس کا گہرا اگر ہے۔ گویا کے بارے بنی کہا جاتا ہے کہ وہ قدیم استادوں بنی آخری استاد تما اور جدید استادوں بنی پہلا۔ بوروپ اور امریکا کے تقریباً 50 سے زیادہ شہروں کے اہم عائب کمروں بنی اس کی مخلیقات محفوظ ہیں۔

گھٹوٹ کی : بھیم کا بیٹا مان کا نام بنڈی یا تھا۔ فون جمن بی بکتا۔ مباہدات کی جگٹ بی یا بائدووں کا طرفدار تھا اور کورووں کی فوج کو اتنا جاء کیا کہ وہ ب بس ہوگے۔ آخر کرن نے مجبوراً مودہ کتی ہے ہیم کو مارا اس نے یہ واحد جھیار ارجن کو مارنے کے لیے اندر کو خوش کر کے مامل کیا تھا۔

م او در (Ghetto) : کی شیر کا وه علاصده حصد جبال ببودی رج ہں۔ صدیوں سے مبودی دشنی اور علم و تشدد کا شکار رہے ہیں اس لیے وہ جن شمروں میں رہے تو وہاں وہ کی ایک سر ک، مل یا علاقہ میں ایک ہی جكه ل كر ربنا يند كرت تاكه حفاظت موسكي- بعض جكه خود حكومتيل ان کے لیے ایسے علاقے مخفل کر دیتی ہیں اور انھیں وہاں رہنے پر مجبور کیا جاتا ہے۔ اس متم کے جری مے او پہلی مرتبہ اسین اور پر کال میں چودہوی مدی میسوی میں بنائے مے تھے۔ ان کی اطراف نصلیں ہوتی تھیں اور ان ہر بھائک گلے ہوتے جو شام کو بند کر دے جاتے اور پھر دن نکلنے پر کھولے جاتے۔ ببودی کا یہ غرض ہوتا کہ شام سے پہلے وہ اندر جلا جائے ورشہ سزا کا سامنا کرنا برتا۔ ان کے ٹو کا اندرونی انظام اور عدالتوں وفيره كاكام يبوديول كے باتھ مى ہوتا۔ يبودى جب افي بتى سے بابر تھتے تو اخمیں ایک بلد لگانا ہوتا تاکہ ان کی شاخت ہو سکے۔ مے تو کے اندر ان کے این حمام، بوج خانے، عدالت، اسکول اور عیادت گاہی بھی ہوتیں۔ بوروب کا مشہور مے ٹو فراکلوٹ (جرمنی) میں تھا۔ 1860 میں سرکاری تھم کی بنا ہے تمام میودیوں کو یہاں نظل کیا عمیا تھا۔ اس میں ممر بہت قریب قریب عقم، آبادی نہایت مخوان عمی اور اس لیے یہاں کی دفعہ الل ملى متى - اس طرح كا ك و 1516 عن وينس عن قائم موا قلد روم كا ك أو 1870 على فتم كيا كيا قد ال حم ك مع أو شرق وعلى ك آیا جہاں باہر کی محرانی میں کام کرنے لگا اور اس کی بمین سے شادی بھی کر کی۔

ہے۔ 1771 میں چھ محینوں کے لیے روم چلا کمیا لیکن والی آگر سارا گوزا کے گرجا گھر میں کام کرنے لگا۔ 1775 میں وہ میڈرڈ آگیا اور چھ باہ میں میزلین (Tapestries) کے لیے فاکے بنانے لگا۔ 1799 میں وہ سخت بار پڑا اور بہرا ہو گیا۔ پھول کاری کے کارٹون یا فاکوں کے طلاوہ وہ فیے بھی بنا ور بہرا ہو گیا۔ پھول کاری کے کارٹون یا فاکوں کے طلاوہ وہ فیے بھی بنانے لگا جن میں چرچ والوں کے طور طریقوں، رسم و روان اور برعوزاندں پر زیروست طنز ہوتا قبلہ اس نے میڈرڈ کے بوے گرجا گھر

کیا لبرل تا مر روز کار کے لیے سرکاری چی کی سربری ماصل کرنا بھی ضروری تھی۔ اس نے اس کی زندگی ہیں سخت تعناد پیدا كرديا تماريد تفناد اس وقت اور مجرا موكيا جب طار لس جهارم في 1793 می نی فرانسی ریبلک کے خلاف اعلان جگ کردیا۔ مارس انتائی رجعت پند تما اور تمام لبرل فرائس کے انتقاب کے مدرد تھے۔ 1808 می پولین کی فوجوں نے فرؤینڈ بھتم کو ایپین کے تخت سے اتار کر جوزف بونایارث کو اس کی جگه بھا دیا۔ لبرل اس سے خوش ہوئے کین وہ میرونی ملے کے مجی ظاف تھے۔ فاص طور پر فرائسی فوجوں کی بربریت کے۔ ساہوں کی اس بربریت کو محیانے کی قمیوں (Etchings) میں چیش کیا ہے۔ اے اس نے 1810 اور 1813 کے درمیان تیار کے تھے، مملی مرتب 1863 میں شائع ہوئے۔ اس کے علاوہ اس نے اس کے متعلق کھ معرکة الآرا تصوري مجي تيار کين جو 2مئي 1808 کملاتي جن برطانوي جزل وللكفن كى مدد ب فرانسيى البين ب لكال دب مج اور فرويند كم تخت یر تمیار مویا کو فرانیسیوں سے تعاون کے لیے معاف کردیا میا اور 1824 مك وہ شائل فاندان كے ليے كام كرتا رہا۔ جب رجعت بيندوں كا زور محر بوصة لكا تو كويا 1824 من ويرس جلا آيا اور يمر بوردو من مستقل طور ير

اپنے ابرل خیالات کے باوجود کویا نے اسین اور پھر فرائس کے بادشاہوں کی تعلیمیں ضرور بناکیں محر المیں عکدل، جائل اور محمنڈی بیش کیا ہے۔ 1819 سے کویا نے سٹک چالی (Lithography) کے سٹے فن کو اپنیا اور بیلون کی لڑائی کے بہت سارے مناظر اور تقویرین اس نے تیار کیں۔

م شالوكوں كى تربيت بجين سے شروع ہو جاتى ہے اور جب تعليم خم ہو جاتى ہے تو مكر اسے كل سال كے ليے كى بكرانے سے معابدہ كر لين ہوتا ہے۔ ليكن امير لوگ الميس الى داشتہ مجى بنا ليتے ہيں۔

ہر مے شا لڑی کو شروع میں کیساں متم کی اجرت ملتی ہے۔ کین اس کی خوبصورتی اور ملاحیت کے کھاظ سے اس میں اضافہ ہوتا ہے۔ چنا نچے بعض کافی مالدار بن جاتی ہیں اور بیش و عشرت کی زندگی ہر کرتی ہیں۔ بعض کے شا لڑکیاں بعض وقت شادیاں بھی کر لیتی ہیں اور مالدار اور مضیور لوگوں کی بیویاں بن جاتی ہیں۔ بعض ممالک مثلاً معر می آج تک موجود ہیں۔

دوسری جگ عظیم سے پہلے مشرقی موروپ کے بعض شہروں خاص طور پر پولینڈ کے فو مشہور تھے بظر نے بھند کرنے کے بعد دارسا اور کی شہروں میں مگے فو قائم کے تھے جہاں سارے بوروپ سے میودی پکڑ کر لائے جاتے اور پھر انھیں عیس کی جشیوں میں بلاک کر دیا جاتا۔

م شا (Geisha): جاپائی طوائف جو گانے، ناپنے اور بذلہ خی سے لیے مشہور ہے۔ ان چیزوں کی اے خاص طور پر تعلیم دی جاتی ہے۔



لا ا : تتی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی میں اعلی و بہتر۔ تبت کے بدھ فد بہت کے بدھ فد بہت کے در اللہ کہا تھے ہیں۔ ان کا فد بہب بدھ مت کی ایک شاخ مہایانہ سے اللہ اللہ اللہ کا اللہ مقولیا اور اس کے بیرو تبت کے علاوہ بعوثان، سکم، مقولیا اور سائیریا کے پچھ حصول اور جنوب مغرفی چین میں پائے جاتے ہیں۔ اس فد بہب پر مہایانہ کے علاوہ تا ترک علائد اور رسوم کا بھی اثر ہے۔ فد بہب پر مہایانہ کے علاوہ تا ترک علائد اور رسوم کا بھی اثر ہے۔

عام روایت یہ ہے کہ ساتویں صدی عیبوی علی تبت کے بادشاہ کمیو کی ایک چینی اور دوسری غیبالی یوی نے یہاں بدھ مت پھیلایا۔ اس کے بعد اس کے جاتھینوں نے ہندوستان سے بدھ راہب بلوائے اور لاسا میں بودھی خانقاییں قائم کیس اور بودھی ندہب کی کتابیں سنکرت سے متالی زبانوں میں خانقایں کا کیس۔

شروع کے دور میں المؤں نے سائ طاقت ماصل کر لی کین قدیم نداہب کے بیرہ تقریباً مو سال تک ان کی مخالفت اور مزامت کرتے رہے۔ 1040 میں کالی دام پائی ایک بودھ راہب نے یہاں کے اندرونی مطالمت میں مداخلت کی۔ تمام پروہٹوں کو متحد کیا۔ راہبوں اور خانقا ہوں کے لیے قاعدے مرتب کے اور ان کی اظائی مانت کو بہتر بنانے کی کوشش کی۔ تیر ہوں صدی میں متحول عمران قبلائی خان نے بدھ ندہب اختیار کیا اور تبت کی 'ساس کیا' خانقاہ کو نہ ہی اختیارات مطالم کے۔ اس نے معلی متران قبلائی کی۔ اس دور میں رشوت ستانی معلی تبت پر 1270 ہے 1340 تک محرانی کی۔ اس دور میں رشوت ستانی اور اظائی پستی انجا پر ہی تھی جس کی وجہ سے لوگ اس کے خالف ہو گئے۔ اس زبانہ میں ایک معلی 'بیدا ہوا جس نے لا المؤں کے بورے نظام کو تی شکل دی۔ برائیوں سے اسے پاک کیا۔ خانقابوں میں تقم بورے کام کیا۔ آئید مالم کی اس تحریک کے بیرواسے آپ کو کیک فرقہ' کہنے گئے۔ ان کیا۔ املاح کی اس تحریک کے بیرواسے آپ کو کیک فرقہ' کہنے گئے۔ ان کا از دوس سے کمل کیا۔ 1641 میں ایک کیا۔ 1641 میں ایک

مگول مکرال نے اس فرقہ کے پانچیں صدر لدا کو پورے تبت کا فہ ہی رہما بنا دیا اور اے تا لائی (سمندر کے مائد وسیع) یا دلائی لدا کا خطاب مطا کیا اور یہ اعلان کیا کہ دلائی لدا عمل سمتی لوگوں کے جد اعلیٰ کی روح نے بھر سے جنم لیا ہے، انھیں تبت کے پاٹو لا محل عمل محدی پر یشھایا گیا۔ لیمن رومانی برتی دکھائزے کی تاشو خافقاہ کے مہامینت کو حاصل رہی جو تاشی یا بیٹین لدا کہلاتے ہیں لیمن روشن کے بدھ۔ مقیدے کے مطابق اجتابھ نے بیٹین لدا کہلاتے ہیں لیمن روشن کے بدھ۔ مقیدے کے مطابق اجتابھ نے

مدر لدا کا احتاب ولائی لدایا بخین لدا یس بوتا ہے۔ اس کا انحصار اس پر ہوتا ہے۔ اس کا انحصار اس پر ہوتا ہے کا دوق کی انحصار اس پر ہوتا ہے کہ انظی روح کی گھر خوار میں جلی جاتی ہے میں سے جو بھی مر جاتا ہے تو اس کی روح کی شیر خوار میں جلی جاتی ہے جو اس لحد پیدا ہوا ہو۔ چنانچہ بڑی احتیاط سے اس بچے کی خاش کی جاتی ہے اور اسے لدائیت کی بوری تربیت وی جاتی ہے۔

اس نہ ب کی عبادت میں دھاکی پڑھی جاتی ہیں اور ان کے ساتھ سیکھیں اور وصول بجائے جاتے ہیں۔

چودہویں دلائی لایا 1944 میں اور ٹویں پٹین لایا 1944 میں ہنائے مے جے۔ چین میں کیونٹ انتظاب آنے کے بعد انھوں نے سیکروں برس کے توامات فتم کرنے، ساتی نظام میں تبدیلی لانے اور اے جدید سان کی راہ کی فائے کی کوشش کی جس سے ان کی دلائی لایا ہے کلو ہوئی۔ چنا نیے راہ بی دلائی لایا ہے کلو ہوئی۔ چنا نیے میں 1959 میں دلائی لایا اپنا مکک مجھوڑ کر اینے ساتھیوں کے ساتھ بندوستان طیا آئے۔

لا مجيز ، كو فقر اكثر ولهيم Leibnitz, Gottfried ( المجيز ، كو فقر اكثر ولهيم Wilhelm, 1646-1716 ) د الا كان جر من عن داخل بواجال اس

مستم اپنے بعن میں لیے ہوئے ہوتا ہے اور اپی ذات میں ایک طاحدہ چھوٹی می دنیا مضر رکھتا ہے، الی دنیا جو ساری کا کات کو اپنے مخصوص ذاویہ نگاہ سے منعکس کرتی ہے لینی موبادوں کا ایک نظام مراتب موجود ہے جس میں او لی ترین موباد، خواہیدہ یا ہے شعور موباد ہیں۔ یہ میں ترجمانی کرتے ہیں۔ ان ہے اور کے درجہ میں ذی شعور موباد ہیں۔ یہ نامیاتی دنیا کی استحدگی کرتے ہیں۔ اس سے اور اوپر کے درجوں میں خود آگاہ موباد ہیں جو ذی عقل موجودات کے نمائندے ہیں اور بالآخر اس نظام مراتب کی چوٹی پر موبادوں کا موباد لین موباد ہیں خود کمی نفد ہے۔ اس طرح فطرت میں کوئی خلل یا ظا موجود تہیں ہے بلکہ یہ ایک قانون تسلس کے فطرت میں کوئی خلل یا ظا موجود تہیں ہے بلکہ یہ ایک قانون تسلس کے نام ہے۔ اس طرح تال ہے۔ اس میں ایک محال توازن اور ہم آنگی پائی جائی ہے۔

لیکن سوال یہ ہے کہ اگر موناد بے روزن، مطلقا آزاد اور خوو ملقی اکائیاں ہوں تو یہ کیے ممکن ہے کہ بادی دجسی موناد رومانی و نغسی موناد سے کوئی رشتہ اور رابط قائم کر عیں۔ اس مئلہ کو عل کرنے کے لے لاکمنز نے میش فابت ہم آ ہم کی (Pre-established Harmony) نظریہ پیش کیا جس کی رو سے قطرت میں ایک دائم الوجود توازن از خود موجود ہے۔ کویا اعلی ترین مواد بعنی خدا نے ابتدائے آفریش بی میں ذہن و جم کے مابین ایک ہم آئیک مطابقت پیدا کردی تھی۔ اس نے مختلف مونادوں کو اس طرح ترتب دیا ہے کہ دہ ایک دوسرے ہے ہم آبکل ر کھتے ہوئے آزادانہ طور پر عمل کرتے ہیں اور ان میں رونما ہونے والے تغیرات ایک دوس سے بوری موافقت رکھے ہیں۔ لائمیر کی موادیت دراصل ڈیکارٹ کے نظریہ تعاملیت اور اس کی مویت کی تردید ہے۔ وہ کا نتات کو ایک مربوط کل قرار ویتا ہے جو بنیادی طور بر روصانی ہے، اس لیے کہ وہ مونادوں کی ساخت ہے اور موناد اپنی مادیت کے اعتبار سے روحانی اور غیر مکانی ہیں۔ ہم این عمل اوراک کے جبلی نقص کے باعث چزوں كو مهتد باتے إلى، يعنى بهيا سكر تا بوا و كھتے ہيں۔ كوما مكان كوكى معروضي فے نہیں ہے بلکہ ایک وجیدہ ادراک ہے ادر اشداد کا نات کا محض ایک مظہری پہلو ہے۔ زمان کے سلسلہ میں لائینیز کا موقف یہ تھا کہ یہ حواد ثات سے علاصدہ کوئی شے نہیں ہے۔ مکان کی طرح زبان بھی حقیقت مطلق کا مال نہیں ہے۔ اس کے برعش غوثن کا ایک زبان مطلق کے وجود میں یقین تما جو آزادانہ طور پر بالاتے حواد ثات اپنا وجود رکھتا ہے۔ اس کے نزد ک زبان مطلق یا ریاضاتی وقت بغیر کی خارجی تعلق کے کیساں

ے والد اخلاقی فلفہ کے برونیس کے مہدہ بر فائز تھے۔ دو سال کے اعمر سند یافتہ ہو ممیا۔ 1663 سے 1666 کک وہ جینا کے مقام پر فلف قانون کے مطالعہ میں مشخول رہا اور اس دوران اس نے ' قانونی تعلیم' کے عنوان سے ایک مقالہ شائع کیا جس سے متاثر ہوکر میز کے آرک بش نے اس کو ائی خدمت میں طلب کرلیا۔ اس کو ایک سفارتی مہم پر لوئس تم سے لئے کے لیے ویرس رواند کیا حمیار جہاں وہ جار سالوں تک قیام یذیر رہا۔ 1672 میں لاعمیر نے لندن کا سفر کیا جہاں وہ مشہور پرطانوی ماہر علم کیمیا لوائیل ے اور راکل سوسائٹ کے جرمن معتد اولڈن برگ سے ملاجو اسپوزاکا دوست کتوب نگار تھا۔ اٹی احصائی مشین کی ایجاد کے باعث وہ راکل سوسائل کارکن بنا دیا گیا۔ 1676 میں وہ میز کے آرک بشب کی وفات کے بعد بنوور (Hanover) میں برنسوک کے ڈیوک کا لائبریرین مقرر ہوا جاں جاتے ہوئے راستہ میں ایک او کف ایمسٹرؤم میں رک کر اس نے اسپوزاک تحریرات کا مطالعہ کیا اور اس کے ساتھ مختف فلسفیانہ مسائل پر تادلہ خیال کیا۔ اس کے بعد اٹی موت تک وہ تقریاً بینور عی می مقیم رہا۔ لائینے نہ مرف ایک عظیم ظلن اور ماہر ریاضیات تھا بلکہ منطق کے ميدان عب بعي كاني بلند ياب موجد واقع موا تماد وه جديد اشارتي يا علامتي منطق کا بجا طور یر بانی مردانا جاتا ہے۔ ایل تمام علمی کاوشوں کے باوجود وہ زعر کی بر لوگوں کی بے توجی کا شکار رہا اور ای عالم عی 70 سال کی عمر میں بینودر کے مقام پر فوت ہو مما۔

نشاۃ انب کے بعد کے ادوار میں فلفہ بنیادی طور پر علمیاتی تھا۔

ڈیکارٹ، اسیوزا اور بر کلے کی طرح لائجنیز کا فلفہ مجی اپنی گری ہائیت

کے افتبار سے علمیاتی تصوریت کا ترجمان ہے جس کو بالعوم مونادیت

کے افتبار سے علمیاتی تصوریت کا ترجمان ہے۔ لائھنیز کے فلفہ مونادیت

کے رو سے ہماری یہ طبی کا کات نہایت می مفرد و سادہ تا قابل تقیم،
فیر فائی اور لامحدود مونادوں کا مجموعہ ہے جوکہ ایک تم کے مراکز قوت

میں جن سے اقابل ہمہ وقت پھوئی رہتی ہے یہ موناد وراصل خود مللی و
فود کفیل، خود مخال اور بے روزن روضتی آگائیاں ہیں۔ کویا یہ اپنی ذات میں
محصور منفرد حقائق یا وجود ہیں جو ایک دوسرے سے مطلقا آزاد، علاصدہ،
فیر مماش اور ایک دوسرے پر عمل یا تعالی کی قوت سے عاری ہیں۔ وہ
فیر مماش اور ایک دوسرے پر عمل یا تعالی کی قوت سے عاری ہیں۔ وہ
ایک دوسرے کے ساتھ کوئی طئی رشتہ نہیں رکھتے ہیں۔ ایک موناد پر جو پکھ

طور پر روال دوال ہے محر لائھیز زبان کو توار و توال سے اور مکان کو ہم موجودیت سے تعبیر کرتا ہے۔

علمات کے میدان عمل لاعین ویکارث اور اسپیوزا کی طرح ریانیاتی عظیت کا مبلغ ہے۔ محر وہ حجربیت کی اہمیت کو بھی تعلیم کرتا ہے۔ اس نے علم کی دو قسیں کی ہیں۔ پبلا عارضی اور مشروط حقائق کا علم جو حی مشاہدات پر مشتل ہوتا ہے اور دوسرا ابدی حقائق کا علم جو عقل بر منی ہوتا ہے۔ مشروط و عارضی حقائق با امور واقعہ 'قانون عقل وانی' ہے مصرم ہوتے ہی جو اشاکی کیوں کو دریافت کرتا ہے اور کا تات کے اعد باقاعدگی اور ترجیب و توازن قائم کرتا ہے۔ لائینے کے قول کے مطابق ابدی حقائق کی دریافت خارج سے نہیں ہوتی ہے۔ امکانی طور پر یہ مارے اندر موجود ہیں۔ چنانچہ وہ تجربی مشاہرہ پر نہیں بلکہ عقلیاتی انتخراج ع یقین رکھتا ہے۔ عقل خداکا ادراک کر علق ہے اور کا کات کی سافت کو سجم مکتی ہے۔ اسپوزانہ تو شخص خداکو بانتا تمااورنہ شخص ایدیت کا قائل قلد وه انبان کو ایک اجری زنجراکا جرو گردانتا تقار لا تمنیز ند مرف روح ک لافائیت کو تعلیم کرتا ہے بلکہ ابدیت کے دائرہ کو تمام اثیا پر پھیلا دیتا ہے۔ اس لیے کہ مواد نا قابل فنا ہیں۔ موت ظاہری ہوتی ہے حقیق نیں۔ لائیز رجائیت کا سب سے بواسلغ مزرا ہے۔ اس نے اپی تعنیف اتھیوڈ کی میں عقلی استدلال ہے اس بات کو ابت کرنے کی کوشش ک ے کہ ماری یہ دنیا تمام تر مکنہ دنیاؤں میں سب سے بہتر ہے۔ وہ دنیا کی تمام بجترين اشاكو قابل لحاظ كردانا ب اورش ك وجود كو نظرانداز كرديتا ہے۔ اس کے قول کے مطابق خیر کی تقدیس و تعظیم کے لیے شر کا وجود مل میں آتا ہے۔ آزادی ارادہ کی بابت دہ اس خیال کا مال ہے کہ کوئی بی انانی عمل عمل اختیار بر مشتل نین ہوتا ہے۔ افتیار سے مراد ان تمام اساب و علل كا واضح ادراك ب جو اس كي تعين من كارفرما موت ہیں۔ اس معیار کی رو سے صرف ربانی افعال ممل افتیار کے مامل ہیں جس کا ہر فعل اس کی لاتنائی حکمت پر مشتمل ہو تا ہے۔

فلقد کی تاریخ میں لائعیز کا اثر بہت عام ہے۔ اس کا نظریہ موتادیت نمایاں طور پر جدید ہے اور مادہ کے موجودہ حرکی تظریہ کی بنیاد ہے۔ یہ ایک معدک بلیک کے نظریہ کویٹم کی پیش تیاں کرتا ہے۔ اس کا یہ تصور معنوی اختیار سے آئین اسٹائین کے نظریہ اضافیت کی صدائے بارگشت معلوم ہوتا ہے کہ مکان و زمان اضافی ادراکات ہیں۔ تاہم اس کا

ظف فائل ہے مرا نمیں ہے۔ اس کا چیں ثابت ہم آہگی کا نظریے بھی د شواری ہے خال نمیں ہے۔ اس لیے کہ اس کا وسلہ خدا ہے جو محس ایک مفروضہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ حرید برآس موبادوں کے درمیان چیں ثابت ہم آہگی کے نظریہ سے تعال کا شائبہ پیدا ہوتا ہے۔ اس لیے کہ اگر موبادوں جس بھی باہمی تعال نمیں ہوتا ہے تو آ تر ان جس سے کی ایک کو دوسرے کے دجود کا کیے اندازہ ہوتا ہے جس بات کو کا کتات کے منظس کیے جانے کا عمل کہا جارہا ہے، ہو سکتا ہے کہ دو بقول رسل، ایک خواب ہواں لیے کی دائد ایک ہی دقت میں ایک بی جسا انسکاس دونی ہوتا باشہ بری جیب و غریب بات ہے اور خواب کے جیا انسکاس دونی ہوتا باشہ بری جیب و غریب بات ہے اور خواب کے مرادف ہے۔

اس نے علم تصورات، سادہ و چیدہ کے علاوہ چند صوری تصورات مثلًا انفصال، اتصال، ننی، مشروط نبت وغیرہ کے لیے الگ علامات کی تفکیل تجویز کی۔ یہ تصور جدید منطق احسا اور علامتی منطق کا پیٹی رو تابت ہوا۔

لیاس : انسانی ساج میں لاہل کو بیشہ ایک نہاے اہم عقام ماصل رہا ہے۔ یہ ساج کی ترد میں حق دوتی دوتی

فرض کہ اس کے ہر پہلو کی مکامی کرتا ہے۔ لہاس کے ادفقا کی تاریخ کی اور احرا کہوں سے اور قالی کا رقع کی تاریخ ہے اور سے سان کی ترق کی تاریخ ہے۔ موجودہ زبانہ میں بادشاہوں اور احرا و فیرہ کے خاص چیخ اور و فیرہ کے قاص آدی کی روزمرہ کی حمر می فویاں، فوجیوں کے ہو یقادم کے طاوہ عام آدی کی روزمرہ کی چیزی چینے جوتے، فویاں، وستانے، مردوں کے بیگ اور حور توں کے ہاتھ کی تحقیلیاں، بوے و فیرہ، معمولی کیڑوں کے اتدر پہننے کی نہائین اور دورمرے کیڑے، گون، بید، کلڑی، چھتری، زبورات، ہالوں اور ڈاڑھیوں و موچھوں کے اسائل سب بی کچی لہاس کی تحریف میں آتے ہیں حتی کہ ایتدائی دور بی اور آئے بی افریقہ و فیرہ کے بعض طاقوں کے لوگ جو ایتے ہیں اور ان پر تعق نگار بیاس سب کا شار لیاس

انسان بیش ہے اپنے لباس کی دد ہے سان میں اپنے مقام کو فاہر کرتا رہا ہے۔ اس کے ذریعے وہ اپنی ذات کو فاہر کرتا ہے اور عور تیں اس کی در ہے اپنے حسن اور اپنی کشش میں اضافہ کرتی ہیں۔ جم کو خت سردی و بارش ہے مخوظ رکھنے میں بھی اس سے کام لیا جاتا ہے۔ جب انسان جنگوں میں رہتا تھا تو وہ جانوروں کی کھال لپیٹ کر اور پھر اس کے کپڑے کی کر اینے جم کی حفاظت کرتا تھا۔

2300 ق.م. کے سابق اس قدر ترقی کرچکا تھا کہ میریا کے لوگ باریک پنج اور اون کے بنے کپڑے پہنچ تھے۔ مور توں کے کپڑے پہنچ تھے۔ مور توں کے کپڑے بہنچ تھے۔ مور توں کے کپڑے جم کا اور کا حصہ کھلا رہتا۔ معر کا سابق نہاہت قدیم ہے اور فرامین کے مخلف خاتھانوں کا دور حکومت بھی نہاہت طویل رہا ہے، اس دور کا لہاس بھی مخلف منزلوں سے گزرا ہے۔ نہاہت ابتدائی دور می عریانی عی اصل لہاس تھی اور ٹیکر بعد کے دور کے فرامین، امرا اور ان کے خاتھان کے لوگ زرق برق کپڑوں میں بلوس ہوتے تھے۔ بنچ، لاک اور لاکیاں لوگ زرق برق کپڑوں میں بلوس ہوتے تھے۔ بنچ، لاک اور لاکیاں بالی اور کیلے میں بار ضرور ہوتا تھا۔ طازم اور کسان وغیرہ لگوٹ کی کان میں کرتے تھے۔ شروع کے فرامین دور میں مور تھی کر کیے گئی رہتی تھیں اور کم کرتے تھے۔ شروع کے فرامین دور میں مور تھی کر کیے گئی رہتی تھیں اور کم کرتے تھے۔ شروع کے فرامین دور میں مور تھی کر کیے گئی رہتی تھیں اور کم کرتے تھے۔ شروع کے فرامین دور میں مور تھی کر کیے گئی رہتی تھیں اور کم کرتے گئے تھی رہنی تھیں۔ اس زمانہ می قروت کی درجے تھے۔ بب دولت بوحی، تہذیب و تمان نے ترق مرف کی قرون کی قداد اور ان کی امہائی بھی بوحی میں۔ اس زمانہ می دور کے کی اور کم کی وسطی ور کے وسطی دور کی کور کی قداد اور ان کی امہائی بھی بوحی گئی۔ وسطی دور کے کی کھی کی وسطی کی۔ وسطی دور کے کی کور کی قداد اور ان کی امہائی بھی بوحی گئی۔ وسطی دور کے کی کور کی کھی دور کی کی در سے گھی۔ وسطی دور کی کی در کھی کی دور کی کی در سے گئی۔ وسلی دور کی کی در سے گئی۔ وسلی دور کی کور کی کھی در کی در سے کھی۔ وسلی دور کی کی در کی در سے کی در کی کی در سے کھی۔ وسلی دور کی کھی در کی در کی

قرامین کے یہاں ایک لیکھ کے اور دوسرا اور ذرا لمبا لیگا آگیا اور اب لوگ آگیا اور اب لوگ اپنا سید بھی ڈھا گئے گئے۔ شائ فائدان اور خوش مال کرانے کی عور تمی لیکٹوں کی جگہ لیے چنے پہنے گئیں جو سید سے کا ندھ پر لئے ہوتے ہے۔ جب سلفنت وسیح ہوئی اور دولت بوھی تو زیورات مرف فرامین کک محدود فیس رہے بلکہ کان، گئے، الگیوں، کا بُول اور کنوں می طرح کے زیورات عام لوگ بھی استعمال کرنے گئے۔ اس دور میں ہر مرد کی انگی میں کم از کم ایک اگر مرورت کے گئے میں کم از کم ایک بار مرور مورت کے گئے میں کم از کم ایک بار مرور مورت کے گئے میں کم از کم ایک بار مرور مورت کے گئے میں کم از کم ایک بار مرور مور ت کے گئے میں کم از کم ایک بار کے دور تک ہر مرد و خورت کے کان چیعد نے گئے تھے۔

قدیم بابل میں حورتمی اور مرد دونوں سوتی کیڑے کے لیے چنے
پہنٹے تھے جو پیروں تک آتے تھے۔ حور توں کا بایاں کاندھا کھا رہتا اور مرد
اس پر ایک عبا بھی پہنٹے۔ بھیے جیے دوئت و خوش ھالی برھنے گئی طرح
طرح کے خوش رنگ کیڑے اور زیورات استعال ہونے گئے۔ سمبری عبد
میں لوگ ھام طور پر نگے پائل رہتے تھے لیکن اب خوبصورت چیلیں
استعال ہونے لگیں۔ حورتمی بالوں کو سنوارتمی اور ان میں موتوں اور
دانوں وغیرہ کی لایاں پروتمی، خوشیو سے اپنے آپ کو مطر کر تمی۔ مرد
چیزیاں لے کر نگلتے اور معبدوں کے پروہت پینے کے ساتھ اوٹی نوکدار
فریاں سہنتے۔

قدیم میودی سادے کپڑے اور سادہ چپلیں پینتے تھے۔ مورتیں کافی خوبصورت ہوتی تھیں۔ وہ اپنے بالوں، آمھوں اور کالوں کو بنائی تھیں۔ بائل، نیخا، طیر ہر مجلہ کے فیشن اپنانے کی کو شش کرتیں اور خوبصورت زیررات سے اپنے آپ کو ہاتیں۔

ایرانی مشرق قریب کی تمام قوموں میں سب سے حسین تھے۔
قدیم ایرانیوں نے بوی مد تک مدائن کی تہذیب اور ان کے لباس افتیار کر
لیے تھے۔ وہ ٹوپی پہنچ یا مگڑی بائد ہے۔ ان کا سارا جم ڈھکا رہتا۔ سوائے
پھرے کے جم کے کمی اور حصہ کو کھلا رکھنا خت معیوب سمجا جاتا تھا حتیٰ
کہ ہاتھ تک چھپائے رکھے، جم پر ایک ساتھ کی گئی گڑے ہوتے۔
مور توں اور مردوں کے کپڑوں میں بہت کم فرق ہوتا۔ مرد عام طور پر
واثر می رکھے۔ دونوں بھی سیماد کرتے۔ چلد کو بہتر بنانے کے لیے کر کم
استمال کرتے۔ مطرکا اتنا شوق تھا کہ بادشاہ اور امرا جب جنگ پر جاتے تو

مد قدیم کے بندوستانی لباس کی کچھ جھک الجورا و اجنا وفیرہ کے خاروں اور اڑیہ و کچوراہو کے مندروں ٹی بنے پیکروں سے لمتی ہے۔ اس دور کے بندوستانی مغائی کو زندگی کا سب سے اہم جز تصور کرتے ہے۔ اس دور نے جسمانی مغائی کے باقاعدہ اصول مرتب کیے تھے جن پر عمل کرتا ہم مختص پر لازم تھا۔ کمانے سے پہلے ہاتھ، پائل اور دانت صاف کرتا اور مقا۔ بہموں کے لیے اکثر صور توں ٹیں نہاتا ہمی لازم تھا۔

ہندوستان کا موسم عام طور پر اتا کرم و مرطوب ہے کہ لوگ کم سے کم کیڑے پہنے۔ فقیر اور سادھ تو اس سے بھی بے نیاز رہجے۔ زیادہ تر لوگ کیڑے کے بیخ جوتے استعال کرتے۔ دھوتی اور تگوٹ کا استعال عام تعا۔ اور کا جم ذھاکنا ہو تو ایک کیڑا شال کے طور پر اوڑھ لیا جاتا۔ راجیعت مخلف رگوں کی شلواریں پہنچہ کلے میں مظر پڑا ہوتا، پیروں میں چل یا جوتا اور سر پہ چڑی ہوئی۔ چگڑی اصل میں مسلمانوں کے آنے کے بعد سے استعال ہونے تھی۔

مور تیں سائیاں اور مجتف اقسام کی چولیاں پینٹیں۔ سر میں تیل والتیں تاکہ سورج کی تمانت کا خاتیں تاکہ سورج کی تمانت کا حالت کا علی مثل اور زیروات کا عام چلن تھا۔ مسلمان حکر انوں کے آئے کے بعد الحلیٰ طبقوں اور شہروں میں ایرانی اور مشرق وسطی کے لباس کا جلن بڑا لیکن دیہات ای ڈکر پر کا تم رہے۔

قدیم مینان کا لباس انتهائی سادہ ہوتا تھا۔ چنے پہنے جاتے تھے جو بیروں تک وینچ تھے۔ رومن عمد کے لباس پر اس کا گرا اثر تھا۔ سر کا ایک حتم کا لباس نوگا (Toga) اس دورکی خصوصیت ہے۔

رومن سلطنت کے زوال کے بعد بوروپ کے لباس علی بوی جدیان آخرے۔ میلیں جگوں کے دوران میسائی مشرق قریب سے طرح طرح کرے کی سوت اور ریٹم کے کیڑے اپنے ساتھ لائے۔ سے فیشن لائے اور ای کے ساتھ طرح کے سوت اور ریٹم کے کیڑے اپنے ساتھ لائے۔ سے فیشن ترقی پانے لگا۔ 1300 تک کیڑوں کی سلائی ایک فن بن گئے۔ جن کا استعال شروع ہوا اور اسے طرح طرح کرے استعال کیا جانے لگا۔ کیڑے جم سے زیادہ چنے ہوتے ہے۔ لیکن مجر اس میں تبدیلی آئی، فیصلے فیالے کیڑوں کا مجر دوان مروع ہوا۔ بھاری ہم می جن بہت جانے گئے۔ چلون، او فیج بوٹ اور کالر کر خراب میں میں میں میں بوروپ اور انگستان میں کے متبولیت ماصل کی۔ سر ہویں صدی میں بوروپ اور انگستان میں کیڈوں میں رین، یر اور کمالوں کا استعالیٰ بوصا اور میزک یر زور دیا جانے

لگ۔ افدارویں صدی تک لوئی چار دہم کے دور میں فرانس فیش کا مرکز بن گیا۔ دور میں فرانس فیش کا مرکز بن گیا۔ عام یامیا اور اور باری انتخان کے بیال سے حور توں کے فیش لگتے گئے۔ انبیویں صدی میں سادگی کا رجمان گیر بوضے لگا۔ حور توں کے بیر کھلنے گئے اور الباس جم پر اور کئے گئے۔ اور الباس جم پر کھل کے بعد محمور توں کے بیر کھلنا لیک فیش دوسری جگ عظیم کے بعد محمور کا ساتھیں کھلی رکھنا ایک فیش بن کیا۔ جم پر کم سے کم لباس رکھنا عام ہوگیا۔ اس کے خلاف بھی رد ممل ہونے لگا ہے۔ اب مردوں کی طرح خور توں میں بھی چلون اور بش مرے عام ہو رہے ہیں۔

مغربی تسلط کی وجہ سے مشرق کے لیاس پر بھی مغرب کا اثر پڑا ہے لیمن مید اثر شمروں تک محدود رہا ہے۔ یبال اب بھی وی صدیوں پرانے لباس عام ہیں۔

چینی مور تمی بیشہ سے باریک ریٹی اور سوتی کیڑے استعال کرتی آئی ہیں جن پر کام بنا ہوتا ہے لیکن عام لباس ایک حتم کا جیکٹ اور پتلون ہے جو سو 'کہلاتا ہے۔ کیونٹ حکومت آنے کے بعد انتہائی موٹے سوتی کیڑے کے کوٹ اور سو استعال ہوتے ہیں۔ جاپان میں کمونو، پاتا ہے اور کلائی کے سینڈل یا کیھا عام لباس تھے اور اب بھی کہیں کمیں نظر آتے ہیں لیکن ان کی جگہ مغرلی لباس جیزی سے لیتا جا رہا ہے۔

ہندوستان میں عہد قدیم سے سائری اور پولی عام ہے۔ اسلای دور کے لباس بعنی شلوار، قیمی، تک مبری کے پاجاے، فرارے، اچکنیں اور ڈوچ و فیرہ بھی کمیں کمیں کمیں خاص طور پر شال میں نظر آتے ہیں۔ مغربی لباس شہروں میں مردوں میں عام ہوتا جا رہا ہے۔ عور توں میں ابھی بہت محدود ہے۔

موجودہ دور میں اگرچہ ابھی تک عام طور پر قوی لباس ہی متبول بیں لیکن اب ساری دنیا میں مردوں میں کوٹ و چلون، بش شرك اور عور توں میں مغربی طرز كے ليكھ يا اسكرك متبول ہوتے جارے ہیں۔ ٹوئی كا دوائج بھی دن بدن كم ہوتا جارہا ہے۔

لسٹ، قرائش (Liszt, Franz, 1811-1886): اپنے مرائش (Liszt, Franz, 1811-1886): اپنے مرد کا ہوا پہانو لواز اور ردمانی موسیق کے سب سے بوے نفیہ الاوں میں سے ایک لیسک اور آخم سال کی سے ایک لیسک اور آخم سال کی مر میں نفیہ نکاری اور آخم سال کی مر میں نفیہ نکاری مردی اور نوسال کی عمر میں پکل مرجہ عوام کے

کے بعد میاں پوی کے ورمیان زن و شوہر کے تعلقات حرام ہو جائیں گے اور حاکم ان دوئوں کے درمیان تغریق کر دے گا۔

للت كلا أكادى : آزادى كے بعد حكومت بند يہ اكادى قاتم كى يہ ا کم مرکزی ادارہ ہے جو ملک کی للت کلاؤں کے میدان میں فنون للینہ مثل مصوری، بت سازی، جدولی فن وغیرہ کی ترقی کے لیے قائم کیا گیا۔ اس کی ایک کونسل ہے جس کے کل ارکان ہیں۔ ایک مجلس انظامی اور ایک مالیہ کی سمیل ہے۔ اس کی کونسل میں ملک کے سلمہ فاکار، مرکزی حومت اور پردیسوں کی حومت کے نمائندے اور کا کے اداروں کے مدور اور تمائدے شامل ہیں۔ اس میں مختف متم کے کام انجام دیے جاتے میں : (1) نمائش، (2) طباعت و نشر و اشاعت کا کام، (3) سمینار، دم اروں برتساویر سازی، ملک عمل فنکاروں کا اتحاد، اکادمیوں کے بروگراموں كي حوصله افزال، (4) غير كلي فنكار طالب علمول عين آلهي تعلقات قاتم كرنا اور مكى و غير مكى نمائش منعقد كرنا وغيره ـ مارچ 1955 ميس بهلي كانفرنس د فل میں منعقد ہوئی اور دوسری 1964 میں۔ بندرہ انعام ہر سال مسلمہ فناروں کو اسے فن کی سریرستی کے لیے دی ہے۔ غیر مکوں میں ہونے والے مکی فمائش کے وو تعلد نظر میں بہلا بت سازی، مصوری اور فنون لليف ك عنف فيركل فكارول ك مون جع موت يور دوم مكول کے فتکاروں کے خیالات سے متاثر ہونے کا موقع ملا ہے۔ اکادی کے نام کی توسیع و اشاعت کی غرض ہے (1) قدیم ہندوستانی فنون لطیفہ کی طباعت، (2) ہمارت کے المت کا ہے متعلق کتابوں کی اشاعت، معوری، بت مازی، جم راش کے مونے سلمہ مدارس سے لے کر شائع کیا جاتا ہے۔ اکل سنواد کے نام ایک سہ مائی رسالہ نکالا جاتا ہے جس میں ملک اور غیر کل فنون کے لطائف اور معلومات فراہم کی جاتی ہیں۔ قدیم اور جدید عبد کے فنون پر بھی معلوات قراہم کے جاتے ہیں۔

للت كلا أكادى كرفت بياس سال سے بورے ملك يس كاركزار ب- لين نمائش اس كا خاص كام ب- 5 علاقائى اكادمياں بيں جو مركزى اكادى كے معادن بيں اور مركز ان كى مالى مدد كر رہا ہے۔

لگ شرم (لطیف جسم): ایک کثف، فانی اور دکمائی دیند والے جم کو مبارا دیند والا لطیف، فیر فانی اور قوت محلیق رکھے والا باطنی جم ہے جس کی کارکردگی مالت خواب میں واضح طور پر ظاہر ہوتی ہے۔ سائنے اپنا پروگرام پیش کیا۔ موسیق کی تعلیم اس نے ویانا میں حاصل کی جہاں اس نے اپنی موسیق کے کئی پروگرام پیش کیے۔ 1823 میں وہ اپنے خاندان کے ساتھ دیرس چلا گیا جہاں اپنی تعلیم جاری رکی۔ 1824 میں اس نے جب اپنا پہلا پروگرام پیش کیا تو سٹنی کیل گئی اور اس کا بینا پرچش ٹیز مقدم بولد وہ پروپ کی سیر کرجا، لخد نگاری کر تا اور پروگرام پیش کرتا رہد 1843 میں وہ دربار دیمو میں ڈائر کئر موسیق مقرر ہوگیا۔ پیش کرتا رہد 1843 میں وہ دربار دیمو میں ڈائر کئر موسیق مقرر ہوگیا۔ 1848 میں وہ بیال ستنقل طور پر بس گیا۔ میش پر اس نے 12 سملدیاں (Symphonica) اور کی سوئٹ قر کی کے۔ 1861 سے وہ روم میں دیمر میں اس نے کئی آبرا کی جاسے کاری بھی کے۔ 1861 سے وہ روم میں رہے تھ جہاں اس نے نم آبری موسیق تہتیب ذی۔ اس کے زعر کی کے رہے دی۔ اس کے زعر کی کے رہے۔

لعال : ایک مام مرد اور حورت کے فعل ناکو ابت کرنے کے لیے ملا نے قذف کی اصطلاح استعال کی ہے جین اگر ایک مرد افلی بوی کو کسی فیر مرد سے جنسی تعلق قائم کرتے دیکھے یا ایک مورت اپنے فاوند کو کمی فیر مورت کے ساتھ خصوصی ازدواجی تعلقات میں دیکھے تو اس کے لیے علما نے "لعان" بلور اصطلاح کا استعال کیا ہے۔ فقی اصطلاح میں زوجین می سے ہر ایک کی جانب سے حتم کے ساتھ اللہ کی لعنت اور غضب کی شہادت دینا لعان کہلاتا ہے۔ کمی مرد نے اگر بوی پر زنا کی تبت لگائی یا اسینے بیجے کو ناچائز اولاد قرار دیا اور اس کے پاس اس بر کوئی شہادت نہ ہو تو زوجین کو قاضی یا تج کے سامنے امان کرنا بڑے گا۔ اس کا طریقہ یہ ہے کہ قاضی یا ماکم کی موجودگی عمل پہلے شوہر بوار مرجبہ ہوں کے، عمل شمادت دیتا ہوں کہ میں نے اس مورت پر جو زنا کی تبت لگائی ہے اس یں خدا کی حم یں ضرور سیا ہوں یا پھر یانچویں مرتبہ یہ کیے، اگر یس زنا میں جوٹ ہوں تو بھے یہ خداکی اعت ہے۔ گار ای طرح وار مرتبہ مورت بھی کے گی کہ میں شہادت وجی ہوں خداکی کہ شوہر نے جھ پر زہ کی جو تبہت ما کد کی ہے اس میں وہ جمونا ہے اور پانچ یں مرتبہ کے، جمد بر خدا کی لعنت اور غضب نازل ہو اگر میرا شوہر اے الزام میں سے ہے۔

اگر مرد یا مورت متم کھاکر شہادت دینے پر گریز کریں تو ماکم وقت افھیں تید کی مزادے گا اور اس وقت تک تید میں رکھ گا جب تک خوہر اپنے مجولے ہوئے یا مورت خوہر کے سے ہوئے کا اقراد ند کرے۔ نعان کا تھم ہے کہ ندکورہ بالا طریقے سے تم کھانے اور شہادت دینے جب آتا کا گیان تام کا کات کو کمن خواب کے مائد صلیم کرتا ہے کہ اللہ صلیم کرتا ہے کہ خواب کے مائد صلیم کرتا ہالگل ہے معنی اور باطل ہے۔ بلکہ اس مثال کے مرف اس پہلو کو اپناتا ہا ہے کہ جس طرح خواب کا عالم خواب دیکھنے والے لطیف جم ہے کوئی الگ ہتی نہیں رکھتا۔ ای طرح ہے کا کات بھی آتیا ہے الگ کوئی واقعیت نہیں رکھتی، جس طرح خواب دیکھنے والے لطیف جم کے اپنے خیالات اور خواب دیکھنے والے لطیف جم کے اپنے خیالات اور خواب دیکھنے والے لطیف جم کے اپنے خیالات اور کوا شاہدات عالی الامحدود وجود، شعور اور سرور ہے تی ہے اکھشاف اپنی شکل اصفیار کرتی ہے۔ جس طرح خواب کے نظاروں کے اندر علید و معلول کا تعلق دکھائی دیتا ہے گر دراممل سب کی علید وہ خواب دیکھنے والا ہے۔

کو (Louvre): ییرس کا فنون لطینہ کا میوزیم جے ساری ونیا میں زیروست شہرت ماصل ہے۔ یہ ایک قدیم شای کل میں قائم ہے جو بادشاہ فلپ دوم نے بارہویں صدی میں تقیر کیا تھا۔ 1546 میں فرانس اول نے ایک اور نئی عمارت کا اس میں اضافہ کروایا تھا اس کے بعد اور بھی کی عمارتوں کا اضافہ کیا حمیا۔ فرانس اول نے لیونارؤد ذاہ ٹجی کی بنائی ہوئی کی فضوریں جمع کیس جن میں مونالیزا بھی شامل ہے۔ اس کے بعد اور کئی بادشاہوں نے اور پھر کارؤئل رشلو نے سرکاری فرانہ ہے فن کے گئی بادشاہوں نے اور پھر کارؤئل رشلو نے سرکاری فرانہ ہے فن کے گئی شہرک کے حمل میں موان کا فادان کے جمع کے نہدین نے نئی سمبرگ کے محل میں موان کی شہرک کے خوامت کے زمانہ میں آرٹ کا ب مثال فرانہ جمع کرکے یہاں رکھا اور 1803 میں اے نہای میں فروزیم بنا دیا گیا گئین اس کے زاول کے بعد کئی شہرار ان مکوں کو واپس کرنا چرے جہاں سے یہ لاے گئی سے نولین سور کی مادرت مکمل ہوئی۔

اس میں ونیا کے فنکاروں مثلاً رمبران، روہنس، تیلین اور لیونارؤو وفیرہ کے بے مثال شاہکار جمع ہیں۔ اس کا شار دنیا کہ چند اعلیٰ ترین عجائب محمروں میں ہوتا ہے۔

لوبان (Incense): مود یا دوسری خوشبودار چیزوں کو جلا کر جو دعوال پیدا کیا جاتا ہے اے لوبان کہتے ہیں۔ عبادت گاموں میں لوبان کیتے ہیں۔ عبادت گاموں میں لیے بیشہ ہے جلائے کی رسم اعتبائی قدیم ہے۔ بندوستان کے مندروں میں لیے بیشہ ہے منبول ربی ہے۔ قدیم معر، بوبان، چین اور روم میں اس کا عام روان قال

بیداری اور مجری نیند کی در میانی حالت کو خواب کیا جاتا ہے۔ اس میں حواس علميه بالكل فاموش ريح بير مالت بيداري مي زبن فارج ي ار تسامات ماصل کرتا ہے اور ان کو تصورات میں تبدیل کردیتا ہے۔ لیکن خواب میں ذہن اینے آپ کی اعداد کے بغیر صور توں کی ایک دیا تراش ایا ب جواس وقت کے لیے بالکل حقیق محسوس موتا ب اور ایا حقیق جیا کہ ادراکی تجرب یہ بار بار ایک سوائی کا رومانی تجربہ مارے سامنے بیش کرتا ب- مر ہم اس کا فور سے مطالعہ نہیں کرتے۔ اس سے قطعی طور پر ابت ہوتا ہے کہ خال کے اندر چزوں کے پیدا کرنے کی طاقت موجود ہے۔ جب ہمیں خواب آتا ہے تو اس میں مدا خیال بی کل چروں کو پیدا كرايتا ہے۔ اس ميں اينا خيال بي تمام تج يوں كي صورت ميں مودار موتا ہے۔ اس مالت میں جو بچھ بھی محسوس ہوتا ہے وہ محض لنگ شرع یا جم لطیف دنیا مجر کی شکلیں تول کرلیتا ہے۔ خواب میں ہم چزوں کے دمافی لتش نہیں دیکھا کرتے۔ ہم آلکھیں بند کرکے اپنے دماغی کنش کے ذریعہ بیاد کو یاد کر کے ہیں۔ محر اس تصور میں بیاد کی سختی تو نیس موتی۔ اس کا دما في تعلق واقعي جلن نهيل بدا كرسكار يعني بم خواب مي تعلق نهيل د کھتے بلکہ واقعی چزوں کا ہو بہو تجرب حاصل کرتے ہیں۔ واقعی طور پر اس وقت د کی یا علمی ہوتے ہیں۔ تدری اور باری کے شعبے کروے چل و اس مالوں مل لذت ياتے إلى ، اس ع ابت موتا ب ك لليف جم میں واقعی طور پر جزوں کے پیدا کرنے کی طاقت موجود ہے۔

لطیف جم اپنے اعدر سے ناھر و متھور بن جاتا ہے۔ یعنی ایک طرف وہمن اور دوسری طرف دیا کی شکل احتیار کرلیتا ہے۔ اپنی آور جات بن کر ان میں اپنے علی جوہروں کو دیکھا کرتا ہے۔ خواب کا اشارہ محمل طور پر سکھنے سے تمام کا کات اپنی ذات کی دھدت میں دکھائی دینے گئی ہے۔ وہم دوئی مث جاتا ہے۔ اپنی ذات کی دھدت کی دست کا کما کا گئات کا پیر دئی بن اس کی کمائی دینے گئی طرح تجربہ ہوجاتا ہے۔ کا کتات کا پیر دئی بن اس کی دست اور مختی کا بحرم دور ہوجاتا ہے کو تک یہ تین باتمیں کئیف جم کی دست سے معلوم ہو آبا ہے۔ اس کا گیان ہونے ہے۔ یکی گل آتا کے مہارے اور آتا کے در کشف بی کی مور تیں احتیار کرتی ہے اور لطیف جم کا نام حاصل کرتی ہے۔ دور لطیف جم کا نام حاصل کرتی ہے۔ دور تین میں بر شکل اور قبور میں آتا ہی جم کا نام حاصل کرتی ہے۔ دور شیت سے مقیقت میں بر شکل اور ظہور میں آتا ہی دوم کا نام حاصل کرتی ہے۔ دیتیت میں بر شکل اور ظہور میں آتا ہی دوم کا نام حاصل کرتی ہے۔ دیتیت میں بر شکل اور ظہور میں آتا ہی دوم کا نام حاصل کرتی ہے۔ دیتیت میں بر شکل اور ظہور میں آتا ہی دوم کیا م

ترریت اور انجیل بی اس کا ذکر ہے۔ چمنی صدی بیسوی سے یہ تمام رومن کیشونک کرما کروں بی استعال بونے لگا۔

ہندوستان میں مندروں کے علاوہ خافاہوں اور درگاہوں وفیرہ میں لوہان جلتا عام ہے اور اکثر قدیمی تقاریب میں لوگ اے گروں میں بھی جلائے ہیں۔ ہندوستان کی نئی اگر بیتاں اب ند ہی تقاریب کے علاوہ گروں میں خوشبو پھیلائے کے لیے بھی استعال ہوتی ہیں اور ساری دنیا میں خاص طور پر امریکا میں بوے بیائے پر در آمدکی جاتی ہیں۔

لو تقر، ارش (Luther, Martin, 1483-1546): یہ ایسانی ندہب میں پروشنٹ فرقہ کا بائی تھا۔ جرشی کے مقام ایزل بن ایسانی ندہب میں پروشنٹ فرقہ کا بائی تھا۔ جرشی کے مقام ایزل بن اکسول میں ایتدائی تعلیم حاصل کی۔ یہ نورش کی جد تاثون کا مطالعہ شروع کیا لیکن اچکے نہ بب کی طرف بائل ہوا اور ایک کر کیشولک کی طرح اوفرٹ کی ایک خاتمہ میں واقل ہو گیا۔ وہاں اس نے انجیل کا گرا مطالعہ کیا اور 1507 میں وو اسطو کا مطالعہ کرنے اور اس پر گیچر دینے کے لیے مقرر ہوا۔ 1510 میں ارسطو کا مطالعہ کرنے اور اس پر گیچر دینے کے لیے مقرر ہوا۔ 1510 میں مطالمات میں اے جو سہل الگاری نظر آئی اس ہے وہ جران رہ گیا۔ اس نے مطالمات میں اے جو سہل الگاری نظر آئی اس ہے وہ جران رہ گیا۔ اس نے مطالمات میں اردح کو بچانے کے لیے مخابوں کا اقرار اور اان سے قرب کی اور اسٹویز (Stupitz) کی سرکردگی میں کام ائی کا اور آر اور ان سے قرب کی

ان مطالعوں میں اس نے محوس کیا کہ خدا اپنے بندوں ہے مجت کرتا ہے اور اس نے اپنے مخناہ گار بندوں کے لیے نجات کا راستہ کھول دیا ہے اور یہ راستہ محل خدا کی مقیدت سے ل سکتا ہے۔ چنانچہ اس نے اس کے بعد اپنے آپ کو چرچ کی خدمت کے لیے وقف کردیا اور چرچ کی خدمت کے لیے وقف کردیا اور چرچ کی خدمت کے لیے وقف کردی اور اس خلاف علم جبلہ بلند کیا اور چرچ میں اصلاح کی مم شروع کر دی اور اس مقبولیت حاصل ہونے گی۔ لوظر نے 95 مقالے کیے جن میں اس نے بایا کے دوم کے معانی کے صدافت ناموں پر بھی کھتے چین میں اس نے بایا کے دوم کے معانی کے صدافت ناموں پر بھی کھتے چین کی تھی۔ ایک مام نے ہم شروع کردی اوشر کے واحد کی تعلیات پر امتراش کی مام شروع کردی کے جس کے باحث پر ہردی۔ لوشر نے اور ان کے ماموں نے لوشر کے خلاف خل ماموں کی مام اور چیز کردی

اور چری کے اندر جو بد تھی، بے ایمانی، عماقی اور بد عنواندں کا زور تھا ان سب بر حملہ شروع کردیے۔ لو تھر نے یہ کہا کہ بندے اور خدا کے درمیان کی پوپ یا پادری کے وسیلے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ اس نے علی الاطلان بیک جلسے میں پوپ کے احکامات کو آگ کی نذر کیا۔ کیسا نے 1521 میں اے با تاحدہ طور پر نہ بب سے خارج کردیا۔ اس کی گر قاری کے احکامات جاری کیے گئے تو اس کے دوستوں نے اے اس کی حقاظت کے احکامات جاری کیے گئے تو اس کے دوستوں نے اے اس کی حقاظت کے لئے سکسنی کے فریڈرک سوم کے قلعہ میں مظہرا دیا۔ یہاں اس نے عہد نامہ جدید (New Testament) کا ترجمہ جو من زبان میں کیا اور پوری بائل کا ترجمہ وہ دو دو سال میں کمل کرسکا۔

اپی تحریک کو فطرہ میں دکھ کر لوقر و ٹن برگ دائیں آیا اور توکیک کو از سر لو منظم کرنے اور مجیلانے میں مصروف ہوگیا۔ اس نے 1525 میں کیتفارینا سے شادی کی جو پہلے ٹن تھی۔ اس کے اپنے رویت کی وجہ سے اصلاحات نم بہب کی تحریک میں پھوٹ پڑ گل اور اس کا اثر کرور بڑگیا۔ لوقر نے جب یہ محسوس کیا کہ رومن کیتفولک چرچ میں کوئی اصلاح ممکن نہیں تو اس نے ایک سے چرچ کی بنیاد ڈائی جس کے بنیادی اصول سے کہ چائی کا راستہ انجیل مقدس می موجود ہے اور خدا کی اور اس چائی کی خود وہاں کی کا گئے سکتا ہے۔ ای کے مام پر لوقر بن چرچ کی بنیاد پی بنا کی فرورت نہیں، انسان اپنے عقیدے کی بنا لوقر کی تعلیم نے جرمن سان میں زبروست تبدیل پیدا کی۔ آخر عربی لوقر کی تعلیم نے جرمن سان میں زبروست تبدیل پیدا کی۔ آخر عربی لوقر کی بیاد وہ و ٹن برگ میں برد خاک ہوں اور دو و ٹن برگ میں برد خاک ہوں اس کے عربے کی بعد پرو اسٹن تحریک برب کے کی محل میں میں میں گئے۔ پرو اسٹن فرقوں میں برد گیا اور

لوڈوگ و گلشطائن (Ludwig Wittgenstein, 1889-1951) و گلشطائن شمر ویا میں پیدا ہوا تھا۔ ابتدائی اسکول کی تعلیم محمل کر کے جانوی اسکول کی تعلیم محمل کر کے جانوی اسکول کی تعلیم محمل کر کے جانوی اسکول کی تعلیم کا سلسلہ محمل کر لیا اور انجیشر تک کی تعلیم کے لیے پہلے برلن اور کام مانچسٹر محملہ وو ریاضیات اور بالخصوص مبادیات ریاضیات اور المحصوص مبادیات ریاضیات اور المحصوص مبادیات ریاضیات واسطہ سے وہ قلفہ کی طرف راغب ہوا۔ اس خمن میں وہ رسل واسطہ سے وہ قلفہ کی طرف راغب ہوا۔ اس خمن میں وہ رسل (Russell) اور واجمیف بیٹر (Whitehead) کی مشتر کہ محلیق اسلیات

ریافیات (Principia Mathematica) ہے ہے حد متاثر تھا۔ 1917 میں روافیات (Principia Mathematica) ہے جہ مد متاثر تھا۔ 1918 میں وہ اطالوی آخریا جاکر اس نے کہلی جگ حظیم میں حصہ لیا۔ 1918 میں وہ اطالوی یاشدوں کے باقموں جنگی قیدی بنا لیا گیا اور کچھ حمر مد کئی اٹی میں مقید را جہاں اس نے اپنی مشہور تعنیف و کیلیٹ کا سلطہ شروع کیا جو (Tractatus Logico Philosophicus) کی تخلیل کا سلطہ شروع کیا جو 1922 میں حکیل کو پہنچا۔ جنگی قیدی کیپ سے والی کے بعد اس نے والد دیکی علاقوں میں ایندائی اسکولوں کے اندر تعلیم و قدر اس کے فرائش انجام دیکی علاقوں میں ایندائی اسکولوں کے اندر تعلیم و قدر اس کے فرائش انجام دیا را دیا 1920 میں وہ مور دیا کہ 1930 میں وہ مور دیا کہ 1930 میں وہ مور دیا کہ 1939 میں وہ مور شریع کا کی وہ مور شریع کا کی وہ مور اسکولوں کے اندر تعلیم وہ اس نے عہدہ سے قبل از شریع کیا وہ اسکولوں میں معروف ہو گیا۔ اس کی دوسری (Philosophical Investigations) اس وور کی دین ہے۔ عمر کے آخری حصہ میں وہ سرطان (کینر) کے مرض کا دیا ہوگیا اور بالآخر کے مال کی عمر میں وفات یا عمل

ووسری جنگ عظیم کے بعد اینگلو امر کی قر کو شاید جس فلف نے سب ہے زیادہ مثار کیا ہے وہ و گلدمائن ہے۔ اس کا فلسفیانہ تھر وو اور اور ار مشتل ہے اور دو فلام ہائے قر کی ترجمانی کرتا ہے۔ اس کی شہرہ آتاق کتاب ''زیکنیٹ لوجیکو فیلوسو ٹیکس' Tractatus Logico ' کہنے کیا کہ المان اس کے پہلے دور کا تخلیق ہے۔ اپنی قر کے پہلے دور میں وہ اس خیال کا مال تھا کہ فلسفیانہ تھر یاکی بھی نظریہ حقیقت نظریہ میں وہ اس خیال کا مال تھا کہ فلسفیانہ تھر یاکی بھی نظریہ حقیقت زبان تمام زبان (Theory of Language) کا انتخاب کا درجہ رکھتی ہے۔ جن زبان تمام کو وہ کا کر یو واسلہ یا وسیلہ کا درجہ رکھتی ہے۔ جن زبان تمام کو مرقب اس کے کہ زبان تھی اور وہ کمل عبور اور دستر س ماصل تھا وہ ساکنس اور ریاضی کی زبان تھی اور اس حتم کا استعمال اس نے اپنی مشہور تصانیف 'قسیات معتی' (Typology) کو مرقب اس دور میں و گلشائن منطق طور و منظم کرتے وقت کیا ہے۔ اپنی فلر کے اس دور میں و گلشائن منطق طور پر ایک مکمل زبان کی مرورت پر زور دیتا ہے جو بعد میں ویانا طقہ پر ایک مکمل زبان کی مرورت پر زور دیتا ہے جو بعد میں ویانا طقہ پر ایک مکمل زبان کی مرورت پر زور دیتا ہے جو بعد میں ویانا طقہ پر ایک مکمل زبان کی مرورت پر زور دیتا ہے جو بعد میں ویانا طقہ

و کیلیش دراصل ،منطق دریت ' (Logical Atomism) کی ایک تغییر ب جس پر رسل اور و تکلسائن دونوں نے ال کر کام کیا ہے اور ان

شرائط کی ایک توجیہ ہے جن کے تحت زبان معنی کی مائل ہوتی ہے اور مداقت تک رسائی کی راہ ہموار کرسکتی ہے۔ بامعنی جلے حالت امور State) (of Affair کی تعاور ہوتے ہیں۔ ایک بمان یا تضبہ حقیقت کی ایک تصویر ہوتا ہے، لیکن ہر تصور عی تصور اور اس حالت امور کے مابین ہر پہلو ے مطابقت کا ہونا لازی امر ہے جس کا یہ خاکد اتار نے کا خشا ر کھتی ہے۔ چانچ ایک جملہ کے مطلب کو مجھنے کے لیے اس مشارالیہ (Referent) یا مالت امور (State of Affairs) سے واقتیت ضروری ہے جس کی طرف یہ ماری توجہ میدول کرانا ماہنا ہے۔ جو بیانات اور جملے امور کا نات کے امعنی انطباق (Meaningfull Application) کے حاص تخبرتے ہی، ان كے ليے بعض كرى شرطوں كا يوراكرنا ضرورى ب، ورند وہ معنى و منبوم ے ماری قرار یاکس مے۔ و عکسوائن اکثر مابعدالطبعیاتی، غربی اور اظاتی مانات کو یا تو ممل یا محض مذماتی اظهارات قرار دیتا ہے اس لے کہ وہ یامعنی ہونے کی شرطوں پر بورے نہیں اڑتے ہیں۔ دوسرے الفاظ میں تمام تر باسخی تقرر و بیان این مادیت می تجرل واقع موتا ہے۔ ابعد الطبعيات جوكمه تجرفي ماجيت نبيل ركمتي سے لندا به وقوني معنى و منبوم (Cognitive Meaning) کی حامل نہیں ہوسکتی ہے۔ و مختلفائن بابعد الطبعیاتی مدانت و حقیقت کی تلاش و جنتی کو نضول و لاماصل قرار دیتے ہوئے اس خیال کی تائید کرتا ہے کہ فلفہ کا بنیادی کام زبان کا مطالعہ کرتا اور اس کی مراحت کرنا ہے۔ فلن کا فریشہ افروی حقیقت (Ultimate Reality) کی اليت كو بيان كرنا نبيس ب بلك الناياتي منطق كي مرد س بالعد الطبعياتي ساکل کی بابت اس امر کی وضاحت کرنا ہے کہ وہ مقبوم و معنی سے عاری ہیں۔ سائنس کی طرح ملف کا کات کے بارے میں مقبقت کی دریافت کا ایک وسیلہ نیں ہے بلکہ بنیادی طور بر ایک عمل صراحت سے عبارت ہے جس کا حقیق وظیفہ ریاضیات اور دیگر طبی اور عمرانی علوم کے اسای تعورات و مادیات کے مغیوم و معنی کو سجمنا اور ان کا تجزیہ و تحلیل کرنا ہے۔ اللغ موا ایک منہاج (Method) کے مترادف ہے جس کا مقعد لسانیاتی الجینوں کو آشکار کرنا ہے جن کے باعث مخلف انسام کے مجولے سائل (Pseudo Problems) کا ظہور عمل میں آتا ہے۔

1930 اور 1940 کے دموں کے دوران و گلنمائن کے رقان کر معرکة الآرا کر جس فیلیاں تہدیل روئ مورکة الآرا کر جس فیلیاں تہدیل روئ مورکة الآرا کھینے مطابقہ اکھشافات عمل ملتی ہے جو اس کی موت کے بعد 1952 عمل شائع موکر مطابر مام پر آئی۔ اس عمل اس نے منطق ذریت کو چیجے مجھوڑ دیا

مابعد الطبعياتي مسائل شد تو حقیق مسائل بين اور شد ان كا جواب ممكن بو گلسائن اطلاقياتي، ند جي اور مابعد الطبعياتي بيانات كو بهر كيف مخصوص
و ظائف كا طاش مردات ب جوكد افي ماويت بين ب مثال اور يكنا بين لبندا
بيانات كي به ساري فتسيس اپن طور پر باسعتي قرار پائي بين، أكرچه ان مي
سائنسي تعتيول كي طرح وقوني مفهوم (Cognitive Meaning) كا فقدان بايا

جیاں کک نام نماد فلسفانہ سائل کا تعلق ہے، ان کو سمی مخصوص فلفیانہ نظریہ کی اساس بر حل کرنا ممکن نبیں ہے۔ البتہ ان کی تملیل کی جاستی ہے۔ روزمرہ کی عام زبان کی معقول تعریف و تجزیه کی مدو ے البھن اور جرامی کے بوشیدہ سوتوں کو معلوم کرکے فلسفانہ مسائل کی تحلیل (Dissolution) عمل میں آتی ہے۔ ایک مرتبہ جب ابیام و انتشار ے مخلی معدادر آفکارا ہوجاتے ہیں تو پھر مخلف فلسفیانہ نظریات و تعورات حی که متضاد بیانات میں مضمر غلط فنبی بیدا کرنے والا خطرناک میلان خود بخود معدوم و مفتود ہوجاتا ہے۔ ہم ان کو اے مخصوص رجان اور عادت کے مطابق مخلف السانی کمیوں کی میشیت سے کام میں لا سکتے یں۔ مزید برآل، استعال کی کئری منطق (Plural Logic of Use) فاسفانہ جراعی، لبانی اضطراب وغیرو جمعے کلیدی تصورات کو جسال کرکے، جو قلفانہ ماحث و سائل کے تجربہ اور تحلیل کے سلمہ میں بنادی آلات کی حیثیت رکع ہیں، ہم نظریاتی کئیدگی کو بہت صد تک دور کرنے میں کامیالی حاصل کر علتے ہیں۔ یہ اس طریق کار کا خلاصہ ے جے اسعالجاتی مطیل (Therapeutic Analysis) کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے اور جس کو متعدد ممتاز برطانوی مفکرین این فلسفیانه تح بروں میں عملی جامه بہنا رے بیں جن میں جان وروزم (John Wisdom)، گلبرٹ راکل (Cilbert) (Ryle) عدائل. آستن (J.L.Austin)، آر.ایم. بیر (R.M.Hare) اوردوس سے اسحاب لکر خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

لوک کھا: ایس متول عام کہانیاں جو انبانی زندگی کا جز بن حق بیں اور رہن اور رہن اور رہن اور رہن اور رہن میں پی کم ایک کھا تی ہے۔ اس سے گزشتہ دور کے رہم و رواج اور رہن سمن پر روشنی پرتی ہے۔ قسوں کی ابتدائی تاریخ ڈھونڈ نے والے رگوید کے ان سوتروں پر چانچ کر رک گئے جن میں مکالمے تحریر ہیں۔ بربمن (ویدوں کی تشیر) اور افتصدوں میں مجمی تمثیلی بیان آیا ہے لیکن یہ نہیں کہا جا سکا کہ ان سے پہلے کوئی قصہ یا کہائی تھی عی نہیں۔ سوال یہ ہے کہ قصہ در

بے اور تعنیوں کی بابت نظریہ تصویر (Picture Theory of Propositions) کو مسترد کردیا ہے۔ یہاں ایک اظہار بیان یا جلے کے مطلب کو اس کے استعال میں مضم قرار دیا حمیا ہے۔ اس طرح افی قلر کے دوسرے دور میں و تکنیائن و یکیش کے خت کیرانہ نقلہ نظر کو قابل لحاظ مد تک معتدل بناکر چش کرتا ہے۔ منطقی امتدار ہے ایک کافل زبان کی ضرورت اور نظريه معنى كى ايميت ير زور وين كے بجائے وو زبان كے مخلف و ظائف كى فلسفیانہ اہمیت کو نمایاں کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ زبان مختف طریقوں پر مستعل ہوتی ہے اور مختف و خائف انجام دیتی ہے۔ لبدا عام بول جال کی زبان عمی مستعل کلیری الفاظ و محاورات کے حقیق تقاضہ (Function) کا تجوید ضروری ہے۔ اس لیے کہ زبان کی مدد ہے ہم طرح طرح سے تحیل كميا كرتے ہي، جبد ہم ايك مم كے بيان سے دوسرى مم كے بيان كى طرف اکثر منقل ہوتے رجے ہیں۔ اسانی کمیلوں اکثر منقل ہوتے رجے ہیں۔ می الفاظ و محاورات کو بیان کرنے، تھم دینے، امور و اشیا کو مامور و معین كرني المخيل كے بعض تماشوں كو ظاہر كرنے كے ليے استعال كيا جاسكنا ہے۔ ایک معنومی زبان ان مسائل کو عل نہیں کرتی ہے جو عام تصورات ے استعال میں ظہوریدر ہوتے ہیں۔ بلکہ علین علا ماندں اور یک طرف نظریوں کی طرف قیادت کر سکتی ہے۔ اس لیے کد اس میں حقائق کو مان كرنے يا و عووں كو چش كرنے كى مخائش محدود ہوتى ہے، مالا لكد يد جزي زبان کے استعال کے اہم عناصر ہیں۔ روزانہ بول جال کی زبان انسائی افکار و نظریات کے اظہار اور ترسیل کا ذریعہ ہے۔ اس کا متواتر استعال کی سخت ترین کسوئی بر بورا اترنا ضروری ہے۔ عام زبان کو تحلیل کے سخت کیرانہ اور وسيج ترين يروكرام كا موضوع مالا جاسكا بداس فتم كى تخليل كا معولى نتجہ یہ برآمہ ہوتا ہے کہ عام بول جال کی زبان زیادہ تر مواقع کے لیے بہت مد تک موزوں اور ملٹی ہوجاتی ہے۔ زبان ہم کو ممراہ كرسكتى ب يا ہمیں الجنوں میں وال عتی ہے اور جارے لیے غیرارادی طور پر موناکوں ماکل پیدا کر عتی ہے، اگر ہم اس کو ب احتیاطی کے ساتھ استعال کرتے الله العدالط بعياتي تحير (Metaphysical Perplexity) زبان کے وعده تفاعل کو سیحے سے قامر رہنے کی بدوات ظیور پذیر ہوتا ہے۔ زبان ک کار کردگی کی صور توں کو نہ جھنے سے ایک تم کا اسانی اضغراب پیدا ہوتا ہے جو ہمیں مابعدالطبعیال سائل قائم کرنے اور ان کا جواب دیے ک ر خیب و تو یص ولاتا ہے۔ زبان کی محال محلیل کی مدد سے اس اضطراب ك مخل سوتوں كو دريافت كرنے كى كوشش اس متيد ير فتح موتى ہے ك اور تھیجت آبر ہوتی ہیں، ساتی برائیوں سے نیخ کا حوصلہ بعثی ہیں۔ دوسری ساتی کہانیاں سان کی برائیوں سے آگاہ کرتی اور باز رکھتی ہیں۔ تیسری پریم کھائیں جن میں خاندان کے بیار و عبت کی زعر گیوں کا میان ہوتا ہے۔ چوتمی منور فجی بینی دل بہلادے کا سامان فراہم کرتی ہیں۔

لوك تافيه : بندوستان بي نك و ناج كا رواح بهت لديم به بهوت من (تیری مدی قبل میع) نے ابی تعنیف بادیہ شاسر میں اس ک تنصیل سے مراحت کی ہے۔ دھنے کی تعنیف 'وس رویک' اور وشواناتھ کوی راج کی 'ساہت درین' میں بوی جبتی معلومات دی منی ہے لین سب ے زیادہ ایمیت بالیہ شاستر کی ہے۔ نامیہ ہر محض کے لیے مرخوت ہوتا ہے۔ کالی داس نے تھیک تی کہا ہے کہ النف ذوق والے موام کے لیے مخلوظ ہونے کا یہ ایک اہم مشخلہ ہے۔ ٹالی بند میں بھٹی تحریک کے محرک وابھا وارب نے کرش بھتی کی یر زور تبلیغ کی، بھاکوت وسکند میں بھکتی کی بوی تحریف کی مٹی ہے۔ کرش کی بال لیلا کو مندروں، مشوں اور دوسری جگہوں پر پیش کیا جانے لگا۔ جکتوں کے فعث کے فعث لگ مے۔ سرى كرش في كا اولين مال ليلا آم جل كر راس ليلا مي بدل مياجو آج می معمرا، برعداین میں بوے شوق سے پیش کیا جاتا ہے۔ شال بند میں رام بھٹی کو رابائد تیم تھ نے روائ دیا لیکن ان کے شاگرد علی واس نے اے زیادہ زتی دی۔ کرش بھتی میں جوش و ولولہ پیدا کرنے کا سمرا سورداس کے سر بے اور رام بھٹی کا عمی داس کے سر جو کائی میں شروع مولى اس طرح بمكتى تحريك كى ابتدا شالى بند من مولى رام ليلا اور راس ليلا على يزعد اى زمات من بكال من عجيد مها بربوكا ظبور مواجس نے کر ش بھگی کو رواج دیا۔ ان کی عیادت موسیق، بھجن اور کیرتن ہوتی اور اس می مو مو جاتے۔ وہ مخلف تیر تھ استانوں کی زیارت مجی کرتے جس میں معتقدین مجی شر یک ہوتے۔ اس طرح آستہ آستہ ان مقاموں ير ناميه عبادت عن واعل موحكين - كرش ليلاكا ايك توسط تها- آج بنكال من باترا اور كيرتن عام بين اى طرح شالى بند من متعدد لوك باميد وجود یں آئے اور ان کی ترتی ہوئی جن کی بناد ندہب بر تھی۔

لوک تابید کا عوای زندگی ہے گہرا تعلق ہے۔ لوک تابید کی زبان عام فہم ہوتی ہے۔ فٹ لوگ مقامی ہدلیاں استعال کرتے ہیں۔ موسیق، مکالمہ اور گا کا میں ترتم ہوتا ہے۔ مکالے مختر اور آسان ہوتے ہیں۔ دیماتی میر آزم مکالہ پند ٹیس کرتے۔ لم ہی کھلاس (کہانیوں) کے مواد

قصد کی ابتدا ک اور کماں موئی؟ ﴿ تُنز کی بہت ی کماناں لوگ کھاؤں کی شکل میں موام میں کہیں اور نی ماتی رعی ہیں۔ لیکن یہ بھی می ہے کہ انبائی زندگی کی جتنی وارداتیں لوک کھاؤں میں جن فی تنز میں تین متیں۔ فی تنز کے منعف وفنو شرمانے موای زندگی میدمروجہ تعموں ے فائدہ اٹھایا ہو تو کوئی تعب مجی نہیں۔ بت ایدیش، بودھ اشلوک، سکرہ پردھکیا مخری، کھا مینال، پنج وشتی وغیرہ کی بنیاد موای زندگی ہے جو کھاؤں سے زیادہ قدیم ہے۔ ان کی تعداد 550 کے قریب ہے۔ لوک كفاول كى تعداد كا تعين كيا جاسكار يراكرت بي بعي كي كابين تقعل ك كلى إلى ابتدا على بياج زبان على سايين كلى سين - لكسوكها (ميوني كبانيان، كھا مرب ماكر كے ليے يہ كھائيں بنياد بنين)، منترت كھائيں عوام می متبول کبانیوں تک نبیل بائج عیس۔ لوک کھاکی وہ کباناں ال جس میں انان ایل رق کے ساتھ سے سے جربے میں کرتا ہے۔ اہم بات یہ ہے کہ رواج سے وعلی ہوئی لوک کھائی نت نے واقعات و سواغ سے پر ہیں۔ ایک کہانی نے نے احتک سے آنجلوں کو بدل کر مختف روب اختیار کر لی ہے۔ ہندی لوک کھا کے مطالع ہے اس کی ای خاص باتیں معلوم موتی میں کویا انسان ابتداعی سے خوشیاں وحوید رہا ہے۔ یہ کیانا ں تفریح کے لیے ہیں یا اصلاح اور کردار سازی کے لیے۔ ہندوستان میں مرت بخش کیانیوں سے زیادہ بند و نصائح اور سبق آموزی کو زیادہ اہمیت دی من ہے۔ سنسکرت ناکوں کی طرح لوک محاول کا خاتمہ طربیہ ہوتا ہے۔ ان کھالاں کا مقعد بنیادی طور پر نیک تمنالاں پر مخصر ہوتا ہے۔ مختف وبو جاوں اور قدرتی طاقتوں سے خوف ولا کر سامعین کو دحرم اور نہ ہی فرائض معبی کی طرف مائل کرتا ہوتا ہے۔ ساری دنیا ایک مزاج پر از آتی ہے۔ کیں آدی جانور سے بات کرتا ہے اور کیں يدريدے ، فرض يہ سب ايك دوس كى فوقى و فم على شريك نظر آتے ہیں۔ لوک کیت کی طرح لوک کھا کی بھی کوئی مد نہیں ہوتی۔ تحرير مي ان ك ذخرت اور مجوع بهت عى كم ين، يه بيد يه بيد مل آتی ہیں۔ یہ تین طرح سے کی طاق میں: (1) نثر میں، (2) مقامی آسان زبان کی نظم و نثر میں، اے چمنو کی طرز کی کھا کیا جاتا ہے اور (3) کلام کی جگہ بھاؤ اور اواکاری ہے، اس کا سامعین بر اچھا اثر جاتا ہے۔ لیکن ب كانال ديريا نيس موتماد قد كويبل ى ايم كردار سے تفارف كرا ديتا ے، اس سے سامعین کو البعن تیں ہوتی۔ موای زندگی علی کیانی کینے کے ساتھ سننے کے طریقے بھی مقرر ہوتے ہیں۔ لوک کھائیں جو سبق آمود

ر کی تاک کھلے جاتے ہیں:

- (1) بنگال کے لوک باہد باڑا۔ کیرٹن کے طرز پر ہوتا ہے۔
- (2) راجستمان عي امر علم ك عار يني واقعه كي ياد عازه موتى بـ
  - (3) کش کے گانے پر دانوں سے لیے جاتے ہیں۔
  - (4) ثال عل رام ليلا اور راس ليلا كا رعك ذي موتا يه
- (5) نوشکی اور سوانگ بیرویوں کے روپ، طر و مزاح کے ذرایہ ساخ کے مخلف پہلو بیان کرتے ہیں۔

لوک نافید یش مرو ی بوت بین، مورتون کا کردار مجی مروی انعام دیتے ہیں۔ محر آج کل نامک منذلیاں لڑکیوں سے مجی کام لے رہے جیں۔ لوک ٹائیہ کے کردار این لہاس اور اب و لجد و مکالے سے اپنی طرف راغب كرتے ہى۔ اس من ناكوں كى طرح فيتى لياس اور اساب کی ضرورت نہیں ہوتی۔ یہ کملی نینا میں شہ نفین پر کھلے جاتے ہیں۔ تماشین آسان تلے بیٹے کر کمیل دیکھتے ہیں۔ کی مندر کے سامنے کا اونیا چوڑا یا ٹیلہ استعال کر لیتے ہیں۔ کہیں کیوں کوئی کے تخت سے شد نشین بنا لیتے ہیں۔ ان شہ نفینوں پر بردے نہیں ہوتے اور کی مظر کے فتم ہونے پر بردہ نیس مرتا۔ ایمن مشہور نامیہ جمارت کے مخلف صوبوں میں مخلف طریقوں سے کھیلے جاتے ہیں۔ مدمید پردیش خاص طور پر مالوہ میں مائح ام كا لوك بايد مشهور عد مائح در اصل سع كا مجزا تلفظ عد راجستمان میں مانچ خیال کے روپ سے مشہور ہے۔ یہ انیسویں مدی ميسوي كے آخرى دوركى دين مانا جاتا ہے۔ شائى يرديسوں عي بات رس كى نوشكى متبول ہے، اس كو سوالك يا بھت بعى كتے ہيں۔ آگرہ بي بھت ام كالوك ناميه متبول ہے۔ برج من كيلے شه نشين بر نائك كى طرح بيش كيا جاتا ہے۔ ہزاروں کا بھم ہوتا ہے۔ بنگال کی پاترا کیرتن مشہور ہے۔ مغرلی حمد على لد اي لوك تاليد كا زور ب، كليمرا لوك تاليد كا دوسرا روب ب جو اس علاقہ میں مروج ہے۔ یہ ناک شرمت والوں سے متعلق ہے۔ مهاراشر می تماشه، للت موندل بهروییه، دسا اد تار وغیره مربش شه نشین ر على بين- تماشه مباراشراكا قديم لوك تابيه بيد منذل كو يكر كيت بين-للت مد وسلی می ند ہی نامیہ تھا۔ یہ نوراز سے متعلق خاص کیرتن ہے جس می مجوں کو سوائف مر کر دکھلایا جاتا ہے۔ موعدل ند ہی عقیدت کا لوک باویہ میاراشرا میں منت مراد سے متعلق ہے۔ مراد بانی ہوئی شادی یں یا اور کی فوشی کے موقع پر انظام کیا جاتا ہے۔ ' مکش گائن' دکن کے

لوگ بادیہ حمل، تیکاو، کو زبانوں میں پیٹر کے جاتے ہیں۔ تیکاو اور بی بھارتے ہیں۔ تیکاو اور بی بھارتے ہیں۔ تیکاو اور کی اور کی استعال ہوتے ہیں۔ تضیالت سے متعارف کرانے والے کا بھی ایک کروار ہوتا ہے، اس کی کہائی رامائن یا مباجرات سے لی جاتی معنی ہیں 'جو ناظم'، 'وو می بھاکوم' تیکلو کا لوکیہ نامیہ ہے۔ ود می کے لفظی معنی ہیں 'جو سورا کھیلا جائے' اس میں ایک یا وو کروار بی شد نظین پر آتے ہیں۔ مور تمیں بوے دربانہ انداز میں رقص کرتی ہیں۔ کرش لیلا باتک کا موضوع ہوتا ہے۔ ہدوستان میں یہ بہت متبول ہے۔

لوكاسوج (1956-1878): يوليند كا مشهور منطق دال تما جو لود اور وارساکی بوندرش میں منطق کا روفیسر رہا اور زندگی کے آخری حصہ می آئرلینل کی راکل اکادی می ای عبدے یر فائز رباد نار کی (نوشته ملاحظه يجيي) كے ساتھ وہ مجى لوو، دارسا كتب فكر كا اہم ركن تما اور اين ہم رکنوں کے ساتھ اس نے بھی وارائی منطق، ریاضیتی منطق (ان بر نوشتہ الاحد کیجے) اتخرائی علوم کی منباجات، منطق معدیات اور ارخ منطق کے موضوعات ير ابم تحقيقات كين ارسطوكي تياسيات كو جديد علامتي فكل مين وهال کر اس کی بنیادی کمزوریوں اور نقائص کو آشکار کیا اور علامتی منطق کے نقط نظر ہے اس کی اہم ترین جدید تقید کا ضامن بنا۔ ہاس ہمہ الرسکی کی طرح لوو وارسا اسکول کے اساس رجانات اس کے افکار میں بھی ہویدا ہں۔ ان کے علاوہ اس کی ایک اہم دین کثیر قدری منطق (نوشتہ ملاحظہ میے) ے جس کے معلق اس نے 1925 میں پیلی یار یہ تجویز کیا کہ استدلال کے بہت سے پہلوالیے ہیں جو محض دو قدری منطق تعور (لوشتہ الاحظه ہو) یعنی تغنایا کا یا صادق یا کاذب ہونے کا تصور کی مدد سے نہیں سمجے واسلتے ہیں۔ معناتی وجد کوں کو طوظ رکھتے ہوئے اس نے یہ نتی افذ کیا کہ سہ قدری منطق (یعنی تغایا کی تین اقدار مدانت کو تنلیم کرنے والا) اور کثیر قدری منطق (غیر محدود اقدار معدات یر بنی) (ان یر نوشته ملاحظہ کیچے) بھی ممکن ہیں جن کی رو سے تضایا کا محض صادق یا کاذب فیرایا جاتا لازی نہیں۔ اس نے سہ جہتی منطق کے اسای اصولوں ک وضاحت كرك منطق كے اس شعے كى تروت كاكام سبل بنايا جس كو اس ے بعد لیوس اور واون رائٹ نے آمے برهاا۔ اے کثیر قدری منطق کی ایک شاخ کبنا مناسب ہوگا جس میں وجولی، امکانی، احمالی، منوید اور اس طرح کے دیکر تعنایا کا تجربہ وی کیا جاتا ہے۔ وہن رائٹ نے خصوصاً اس

كا اطلاق اخلاقيات بس كيا-

كوى مي ملح علم ك حسول كا واحد ذريع تسليم كرتا ہے۔ دوسرے تمام ذرائع علم بشمول اولاج مسترد كروي جات بير، بد لوك باقاعده طور ير ند خود این طرز خیال کو گاہر کرتے ہیں نہ دوسروں کو اینے سمج ہونے کے معلق تحلی دے کے ہیں۔ علم کے ایے نقط نظر کے نتید کے طور پر لوكايت اس كا كات من مى تظام فلف يا مى قظام عالم ك متعلق كوئي رائے ظاہر نیں کرسکا، اس لے کہ محض ادراک سے مرف اشاکا ایک جزوی علم ماصل ہوتا ہے۔ ان میں کمی لازی رشتہ کے ذریعہ کوئی تعلق پدا نیں کرسکا۔ اس کے بادجود وہ مار عاصر کو فرض کرایا ہے جس ک الك الك الى فاحيت بوتى عـ اس مد تك دو حقيقت باده اور كثرت وجود كا قاكل بد لوكايت چوكد بالراست مرف حي شهادت كو عي مانا ب اور انتاج کو مسترد کردیا ہے، اس لیے مرف فاک، یانی، آمل اور ہوا کی کثیف شكوں تك اس كى رسائى ہے۔ آتما يا روح كو مجى وہ موت كے بعد باتى رہے والی ہتی کے طور پر تتلیم نہیں کرتا۔ ان کے قول کے مطابق روح کا وجود مناصر کے ایک مخصوص ربط کی وجہ سے ہوتا سے جس کو ہم زندہ جم كيتے ہيں۔ اى وجہ سے لوكايت اس كو قائم بالذات اور آخرى، وجود تلیم کرنے سے انکار کرتا ہے۔ روح کو جم کے مادی اجماع کا ایک وصف مشترک سمحتا ہے اور جب جم کی تحلیل ہوجاتی ہے تو اس کا بھی خاتمہ ہوجاتا ہے۔ دکھ سکھ وغیرہ کو بھی جم کے اوصاف سمجا جاتا ہے۔ یہ لوگ فوق الفطرت یا مادرائی وجود کا انکار کرتے ہیں اور ساتھ عی الی بر الک شے میں مقدہ کو مسترد کردیتے ہیں جو ندہب اور فلفہ کے مخصوص مضمون کو تفکیل دے والا ہوتا ہے۔ وہ نہ تو خدا کے وجود کو تنلیم کرتے یں جو قمام کا نات ہے قابو رکھتا ہے نہ مغیر کو جو انسان کی رہبری کرتا : ہے۔ وہ حیات بعدالموت کے عقیدہ کی بھی پرواہ نیس کرتے جو ہندستانی فكر ك مطابق خدا كے وجود كے مقيده سے بھى زيادہ ايميت ركمتا ہے۔ اس طرح لوکایت انسان کے ذہن کو بلند ترین زندگی سے بالکل بٹاکر محق محسوسات کی دنیا میں پہنسا دیتا ہے۔ وہ حمری حقیقت کے تمام شعور کا گا محوث دیتا ہے۔ اس لحاظ ہے اس کا نصب العین ایک سیدعی سادی لذ تیت ب اور وہ محی انفرادی لذ تیت، اور کی انسان کا خاص مقصد محمتا ہے۔ یہ لوگ لذت ماصل کرنے کے لیے اس قدر بے چین رہے ہی کہ د کھ سے نیات ماصل کرنے کی کوشش بھی نیس کرتے۔ ووشر کے ساتھ ایک سجود کرایتا ہے بھائے اس کے کہ اس پر فتح ماصل کرے۔ اطلاقی

لوکایت (مادہ پرست): ایے نقریہ کے مامیوں کو کہا جاتا ہے جس کی خاصیت زیادہ تر بیرونی و کھی ہے۔ جس میں کلیٹا علیت کے تصور کو مدود کردیا میا ہے۔ ان کے مطابق اس کا کات کی کوئی علت نہیں ہے۔ اس میں واقع ہونے والی کمی شے کا سبب محض انقاق کے سوائے مکھ اور نیں ہوسکا ہے۔ لوکایت کا ندہب مت مید سے تفیک کا نثانہ بنا ہوا ہے۔ یہ لقب برنام مفہوم کا حال ہو کیا ہے۔ یہ لوگ بے دین اور لذت پند کے ام ے بدام یں۔ پر بی ہم رکھتے یں کہ فکر مے قدیم معنف نے بھی ان کا ذکر کیا ہے۔ اس وورش عروا بی ایک باب اس كے ليے مختل ب لين يہ بہت بى مختر ب اور دوسرے ذرائع سے حاصل کیے ہوئے مواد میں کوئی اضافہ نہیں کرتا۔ اس نے سوائے یہ ایات ہر ممکن طریقہ بر ان کے اصواوں کی غلط تعبیر کرنے کی کو عش كرت بي - چناني معرضين يه مجعة بي كه يه استدلال كو ذريد علم تعليم كرنے سے بالكل الكار كرتے ہيں ليكن نيائے ورش كے ايك رمال ك حوالہ کے معائد سے معلوم ہوتا ہے کہ ان لوگوں نے صرف اسے استدلال سے انکار کیا تھا جو معمول طور پر دوسرے لوگوں نے خدا کے وجود یا حیات بعد الموت وغیرہ کو حتی طور پر منوانے کے لیے کانی سجھ رکھا تھا۔ استدلال کے استعال میں ایسا خاص اتباز اس طرز کر کے پہلو کو بالکل بدل دیتا ہے لیکن عام طور پر تحریر یا بیان کے ذریعہ آسکول نے ان استکوں کی خاص طور پر ہلی اڑائی ہے۔ اس کی وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ يهال ويدك پرويتوں كے چيد پر مملم كا الزام لكا عما ہے۔ ليكن يہ كھ معقول وجہ نیس معلوم ہوتی اس لیے کہ بدھ مت اور مین مت کے ورو بھی ویدوں کی بوری مخالفت کرتے ہیں۔ اس لیے ہمیں اس کا سب خود اس نظریہ کے نقائص میں بی وحواد ما ہے، بالخصوص اس کی اطلاقیات کی جاب جو اظاتی ذمہ واری اور ساجی نظام کی بنیادوں کو کھو تھلی کرنے کی طرف ماکل تھیں۔ مارے لیے اس فلام کی فاص ایمیت کا جوت یہ ہے کہ وہ ہندستان میں زمانہ قدیم میں ہمہ میر ظلمنیانہ عمل کے متعلق شہادت بدا كرتا ب اور يه خابر كرتا ب كد بوى مد تك قرك آزادى بيل بول مقى اور اظمار رائے کی شخصی آزادی مجی۔

لوكايت ك ب ع ايم ضوميت يه ب كد ده مرف ادراك

401

اور روحانی تعلیم کی تردید کرنا اس ب و منظی افادیت کا لازی تیجه بدید امر مجی ایک مد میک منگوک ب کدید باده پرست کس لیے اس قدر زیاده ان مسائل کو مسترد کرنے پر معر بیس جس کو دوسرے تطابات قبول کرتے ہیں۔

لی تار ڈو داو تی (Leonardo Davinci, 1452-1519):
لیونارڈرو سولہویں صدی کے دور نشاۃ فانیہ کے سب سے بوے تین نن
کاروں میں ممنا جاتا ہے۔ اس کا ذوق مرف معوری تک محدود فیل تھا۔
اس نے طب میں دوران خون کا تقریباً پہا چا لیا تھا۔ اس نے سب سے
پہلی مسلح لڑائی کی گاڑی ایجاد کی تھی۔ کی بوائی جہازوں اور ٹیلی کاپٹروں
کے نقشے اور منعوب بنائے اور آئندہ بنے وائی آبدوز کشتی کا نقشہ اس کے
زئن میں تھا۔ لیکن ان انکشافات میں سے کی ایک کو بھی محمل نہ کرسا۔
ای طرح اس کے تیار کیے ہوئے بڑاروں نوٹ اور ڈرائیگ موجود ہیں
لیک کمل تھوریں کھی تی ہیں۔

وہ و فی (Vinci) میں پیدا ہوا۔ وہ فورنس کے آیک لوٹری کا ناچائز لاکا تقا۔ لیکن اس کی پرورش اس کے والد کے گھر میں ہوئی تھی اور اس کی تربیت ایک مصور کے طور پر ہوئی۔ 1472 میں وہ اپنے فن کا باہر بن چکا تقا۔ اس کی سب سے ابتدائی تصویر ایک بیر وئی سنظر (Landscape) کی ہے جو اس نے 1473 میں بنائی تقی ۔ اس تصویر سے بیہ صاف ظاہر ہوتا ہے کہ اسے چٹائوں کے بنے اور زمین کی ساخت سے کتنی و لی تھی۔ اس کی بنائی موری کی مصوری کی تحقیک پر تجرب شرور کا رائے میں اس نے روغنی رکھوں کی مصوری کی تحقیک پر تجرب شرور کا کردیے تھے۔ اس کا اظہر اس کی بنائی ہوئی تصویر میڈونا سے ہوتا ہے۔ جس میں اس نے کا کی جنم کے قطرے مصورانہ جابک وسی اور ذیکاری

1481 کک اس کی شہرت دور دور کک پہنچ چکل تھی، اس لیے طور نس کے قریب بیٹ دونیڈ کے گرجاگر کے راہبوں نے اے ایک بوی تقویر میں لیونارڈو نے بوی تقویر میں لیونارڈو نے بوی میدت دکھائی ہے۔

1483 کے اس کی سرگرمیوں کا کوئی پا نیس چلا لیکن اس کا ایک عظ میلان کے ڈاوک کے نام موجود ہے جس سے بید ظاہر ہوتا ہے کہ وہ فوجی الجیفیز کی کا جمی ہوا باہر تھا۔ میلان آنے کے بعد عالیا اس نے

ایک مشہور تصویر پینے کی جو خان و ایک کی محبوب کی تصویر تھی۔ اس میں وہ تمام خصوصیات موجود ہیں جو اس کی ظور نس کی ابتدائی تصویروں میں تھیں۔ لیونارو 1499 کی میلان میں رہا۔ اس دوران اس نے فون لیلفہ اور سائنس کے بہت سارے متصوبوں کو عملی حکل دی نیکن دربار میں اس کا دیشیت صرف ایک و بین اور قابل درباری کی تھی۔ شروع میں اس کا ارادہ و بیک کے دالد کا بیشل کا ایک بہت بڑا مجمد بنانے کا تما جس میں وہ ایک محورث پر سوار تما لیکن وہ خانی محورث اور اس کا می کا مجمد بنانے اس کے ایک موجود ہیں۔ اس سلم میں اس نے محورث کے جو نقشے اور خاک بنانے وہ الجواب ہیں اس سلم میں اس نے محورث کے جو نقشے اور خاک بنانے وہ الجواب ہیں اس سلم میں اس نے محورث کے جو نقشے اور خاک بنانے وہ الجواب ہیں اور آج تک موجود ہیں۔

لیونارؤو ایک مشہور گھوڑسوار بھی تما اس نے گھوڑے کے علم تخری ابدان پر ایک مبسوط کتاب بھی لکھی ہے۔ سیان میں تیام کے دوران اس کا ایک اور بڑا کارنامہ Last Supper نای تصویر کی مصوری تھی جس پر وہ 1497 میں کام کر رہا تھا۔ اپنی ست رفاری اور نے تجربوں ک کوشش میں اس نے تیل میں پائٹر طاکر استمال کیا جس کے نتیج میں سے تصویر اس کی زندگی می میں ضائع ہوگی۔ اس کے باوجود سے ایک بلند پائٹر مخلیق تھی۔ اس می حظرت عینی کے بیرووں کی اس وقت کی نفسیاتی کیفیت اور ماحول کے تناؤ کو چش کیا گیا ہے۔ جب حظرت عینی سے اعلان کرنے جی کہ ان کے بیرووں میں سے ایک ان کے ساتھ غداری کرنے

المجار علی المورنیا کا فرقی المجیئر بن کیا۔ فورش میں دوسرے چلا آیا اور یہاں بیزر بورزیا کا فرق المجیئر بن گیا۔ فورش میں دوسرے دور کے قیام میں دو اپنے دور کا سب سے بڑا باہر تشری ابدان سمجا جانے گا تھا۔ فلورش کی جمہوریہ کی ظرف سے اس عبد کے دو سب سے بوے فیکاروں لیونارڈو اور ما کیکل المجیلو کو دو دیواری تصویری بنانے کا کام دیا گیا۔ دولوں میں کی نے بھی المحین محمل نہیں کیا۔ یہ تصویری فورش کی کیا۔ وولوں میں کی نے بھی المحین محمل نہیں کیا۔ یہ تصویری فورش کی کرنا تھا۔ لیکن دو صرف ایک وسطی حصد بی کی تصویر کئی کر کا۔ 500 میں اس نے بید کام شروع کیا اور 1503 میں جیوڑ دیا۔ اس سلسلہ کی دو تصویری میڈونا اور بچہ نامی تصویر پر بھی کام شروع کیا۔ اس سلسلہ کی دو تصویری میڈونا اور بچہ نامی تصویر پر بھی کام شروع کیا۔ اس سلسلہ کی دو تصویریں میڈونا اور بچہ نامی المین میں معنوظ ہیں۔ یہ 1508 میں بیانی گئی تھیں۔

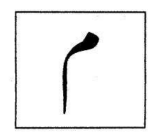
شای وظر مل عل می ب اور اس کی عائی بوئی دوسری تصویری ورس، بنن کراؤ، میلان اور و پلکن سے عاب کمروں عمل ہیں۔

لیوسیس ( تقریباً .445 B.C. ): انگیس میں پیدا ہوا، نظریہ جو بریت کا بانی کہلاتا ہے۔ اس کی زندگی کے متعلق بہت کم معلوات ماصل ہیں محر روایت ہے کہ وہ پارمینا کذیر و زینو کا شاکرد تھا اور ویو تم میں کا استاد جس کے ساتھ عام طور پر اس کا نام جوڑا جاتا ہے اور مطابق حقیقت ان لا تعداد و لا فائی جوابر پر مشتل ہے جو مکان می متعلق مظابق حقیقت ان لا تعداد و لا فائی جوابر پر مشتل ہے جو مکان می متعلق متحرک ہیں۔ جوہر طموس اور پُر ہیں اور ان کی تعداد جے ہے۔ مکان کا تصور طلا کے بین ہے جو میں ہے وہ بھی اتفاقی حقیق ہے جتنا وہ جو جے۔ حرکت و خیر کی لوجی ہے میں اور اس کو اس نے بچو نیس ہے وہ بھی اتفاقی حقیق ہے جتنا وہ جو ہے۔ حرکت و تبدل کی توجی کے لیے اس نے مکان کو ظلا سے تعیر کیا جس میں کہیں۔ اشیا ہیں اور کیس کچھ بھی نہیں۔

لیونارؤو نے جو تصویری کھل کیں ان میں مضیور عالم مونالیزا بھی ہے۔ یہ 1500 اور 1504 کے درمیان بنائی گئ متی۔ یہ فورلس کے ایک افسر کی بیوی کی شبیہ ہے۔ یہ نہ صرف اپنی فی خصوصیات بلکہ آئل مختیک کے فاظ سے بھی عالم کیر شہرت رکھتی ہے۔

الم 1506 میں لیونارڈو سیلان واپس آیا جہاں فرائس کے شاہ فرائس سے شاہ فرائس اول کا سرکاری مصور اور الجینئر بنا دیا گیا۔ 1519 میں اس کا فرائس میں کلو کے ایک محل میں جو بادشاہ نے اے دیا تھا انتقال ہوگیا۔ آخری دن اس نے سائلینک تحقیقات پر صرف کیے۔ اس زائے میں اے ایک فرائیس کا فرر کی تصویر بنانے کا کام دیا گیا لیکن ڈرائنگ ے آگے یہ کام نہ براہ میں متی جو شخت نہ براہ کا اس کی آخری تصویر بیشٹ جان کے بارے میں متی جو شخت شدوں کا فٹاند نی۔

لیونارؤو مصوری پر ایک مقالد بھی مرحب کر رہا تھا لیکن مکمل ند کرسکاد البتہ اس کے تیار کیے ہوئے ٹوٹس پہلے 1651 میں اور پھر مال میں شاکع کیے مجے ہیں۔ لیونارڈو کے ورائگ کا ایک ناور مجموعہ برطانیہ کے



ماتر پدریہ : یہ اسلام کاایک بہت مشہور اور معبول نظری و معلی فرقہ ہے جو اسية باني اولين الم ابو منصور عمد بن الحقى المحكم المازيذي السر قدى (مونی 333ھ / 944) کی طرف منوب ہے۔ بازید، سرقد کے قریب ایک گاؤں کا نام ہے۔ امام ماریدی سلک حق کے تنبع تنے اور نقد واصول كلام و مقائد اور اصول دين كي معرفت من يكانة عفر شار بوت تهديد ابوالحن اشعرى اور المام طحاوى كے بم عصر تے جو اشعرب عقايد سے وابست تھے۔ جب تیری صدی کے اوافر می فرقہ معتزلہ نے دین کے معاملات

> امام بازیدی کی تعنیفات میں شرح فقد اکبر اور التوحید بہت مشہور ہیں۔ اس دور می مندرجہ ول سائل زیر بحث تھے۔ (۱) مفات بارى تعالى، (2) حقيقت ايمان، (3) افعال مي ذاتي حن و في الم جاتا بي يا نہیں، (4) تضا وقدر کا متلہ، (5) خداکی معرفت ماصل کرنا برہنائے عقل واجب ہے یا ازروعے شریعت، (6) بندوں کے افعال کو اس. کی قدرت کی طرف منوب كرنا قدرت خداوندي ك منانى نيس ب-

کو عقل کی بنیاد پر بر کھنا شروع کیا تو ان کے رو میں اہل سنت والجماعت

عى دو كروه بن كيد ان عى ايك اشعرى تے اور دوسرے الريدى۔ الم بازیدی نے اہل سنت کے عقاید کو مج فابت کرنے میں نمایاں حصد لیا۔

علائے احتاف کا یہ خیال درست ہے کہ امام بازیری کے افکار و آراکی اصل واساس امام ابوطنیف کے اقوال و آثار تھے۔ دونوں کے افکار کا على موازند كرنے سے ان كى باہى مما كست اور يا محت صاف نمايال موتى ہے۔ ایل میں ماریدی مقائد کا خلاصہ درج ہے:

(1) عقل کی بنیاد پر معرفت خداوندی کے وجوب کا ادراک ممکن ہے۔ اس سلسلہ میں بازیدیہ کا استدلال یہ ہے کہ خدا نے متعدد آیات قرآنی می خور و کر کا عم دیا اور انبانوں کو کا کتات میں الكر كى بار بار ملقین فرمائی ہے۔

- (2) بالريديد كے نزد ك اشاكا حسن و فيح ذاتى ہوتا ہے اور عمل اس كا اوراک کر علق ہے۔ محر آدی اس وقت تک مامور نہیں ہوتا جب ك شارع عم ندو اس لي ك عقل بالا متقاال، وفي احكام صادر فين كرعتى بكه احكام صاور كرة صرف ذاتى بارى تعالى كو زيب دينا ہے۔ بی امام ابوطیفہ کا بھی مسلک ہے۔
- (3) جمر وافتار کے متلہ میں بازیدیہ کا موقف معزلہ اور اشاعرہ سے مختف ہے۔ ان کے نزدیک اللہ تعالی سب اشیاکا خالق ہے، کا نات ارضی کی ہر چز اس کی تحلیق ہے۔ حکت خداوندی اس امر ک متتفی ہے کہ بندہ صرف انھی افعال میں جزا کا انتحقاق رکھتا ہے جن میں وہ باافتیار ہو اور سزاکو بھی ای پر تیاس کر، جائے بلکہ سزا جہاں متعمائے عمت ہے وہی قرین عدل و انساف ہمی ہے۔ مازیدید کے اس نظریہ کا ماصل یہ ہے کہ بندوں کے تمام افعال خدا کے پیدا کردہ بیں اور اس کی ووایت کی ہوئی قوت سے انجام یذیر -UT ZM
- (4) مفات باری تعالی کے متلہ میں بازیدیہ اثات کا پہلو افتیار کرتے ہں۔ اشام و مفات النی کا اثاث کرتے ہیں محر مازید یہ صفات کو عین ذات قرار وستے ہیں۔ کویا ذات سے الگ ان کا کوئی وجود نیس۔ اس مثلہ میں بازیدیہ معتزلہ کے تقله نظر سے متحد یا کم از کم تريب زيں۔
- (5) باتریدیہ قیامت کے ون ویدار خداوندی کا اثبات کرتے ہیں۔ ان کا كبنا ہے كد رويت بارى قيامت كے احوال وكواكف مي داخل ہے جن کا می علم خدا کے سوائمی کو نیس اس لیے ہم رویت کا اثبات كرنے كے باوصف اس كى كيفيت سے فاعلم بيں۔ اس مسئلہ بيں وہ اشامرہ سے ہم آبک ہیں۔

(6) اشامرہ کی طرح ماترید یعی عمل کو جرد ایمان قرار نمیں دیے جس
کے بتیجہ عمی ان کے زدو کی گناموں کا اداکاب کرنے والا وائرہ
ایمان سے فارخ نمیں ہوتا۔ اگر اس کا حباب و کتاب ہوگا تو احمال
ہے کہ فدائے رجیم اس کو بخش دیں۔ ای باعث ماترید یے
زدیک مر کم کہا کہاڑ بھیے جہتم عمی نمیں رہے گا۔

اس سے ظاہر ہے کہ ہاتریدی مسلک حق و صواب سے قریب تر تھا۔ ای بنا پر علا اہل سنت میں اسے غیر سعولی تجول عام حاصل ہوا۔ قابل خور بات بد ہے کہ ہاترید یہ ہول یا اشاعرہ، معتزلہ ہوں یا جرب وقدرید ان سب کا اعتقادی اختلاف جو ہر ایمان و عقیدہ میں نہیں تھا۔ جوہری عقائد مثل توحید، رسالت، صحف ہوی، طائلہ، یوم آخرت اور حضور اگرم ملی انشا علیہ وسلم کے ختم نبوت وغیرہ پر سب کا ایمان تھا۔ باہمی اختلافات کا مرکز و محور مرف وہ عقلی اور فلسفیانہ مسائل تھے جن کا عقیدہ کے جوہر سے کوئی تعلق شہیں تھا۔ مثلاً جر و اختیاد، طلق قرآن، مرتحب کبائر اور مسلم سئلہ مقات وغیرہ۔

اتیز، ہشر کی (Matise, Henri, 1869-1954): فرانس کے مؤ ( جنگل مانور) گروپ کا سب سے اہم معور۔ 1905 میں بیرس کے ایک سالون میں تقریباً نوفن کاروں کی تصویریں آویزاں کی مئی حمیں۔ ان تصویروں میں بنائی موئی شکلیں ہائکل بگاڑ دی مئی تھیں اور رنگ بھی بہت شوخ استمال کے مجے تھے۔ اس نے بیرس میں تبلکہ مچا دیا اور فقادوں نے ان فنکاروں کے گروپ کو فو (جنگلی مانور) کا نام دیا۔

ابتدائی دور میں ماتیز کو (قدیم شابی محل اور اب مشہور عائب کر Louvre) میں بیٹے کر تصویروں کی نقل اتاراکر تا قلد اس بے اس پر تاثریت کا اثر بہت پڑا۔ 1901-32 کی وہ مشہور مصور بیزان سے متاثر رہد جس زمانے میں اس کی تصویروں کا شہر مور محروب کی تصویروں میں ہوتا تما اور ہر طرف سے اس پر تنتیدوں کی ہو چھار تمقی، ایک امر کی اشین خاندان نے اس کی مربر تی کی۔ اس کی ہمت بوھائی۔ خود اس کی بمائی ہوئی تصویریں خریدیں اور دوسرے امریکیوں کے ہاتھ فروخت کروائی۔ بعد کے زمانے میں روی ہی کون اور موروسوف اس کے سب سے بوے مربر ست بن محے۔

1908 کے قریب جرمنی میں اس کی تصویروں کی کی فمائش

ہو کیں۔ 1908 سے 1910 کک اس نے مصوری کا اسکول بھی چلایا جس میں امریکن، جرمنی اور اسکینشند ین مکلوں کے بہت سارے طالب علم شریک ہوتے۔ اب جبکہ ماتیز جدید آرٹ کا لیڈر تسلیم کیا جانے لگا تما افّل پر پکسو فروار ہوا اور تب ماتیز کو ہت چلا کہ اب فن مصوری میں تعییت (Cubism) نے پکی جگہ صاصل کرل ہے۔

1910 میں ماتیز نے سرق قریب کے فن کی ایک فماکش میون (جرمنی) میں دیکھی۔ اس انتہائی تزیین اور مجرے حسین رکوں والے آرٹ نے اس کو بمیشہ کے لیے محور کرلیا۔ چنانچہ بعد کی تصویروں میں عربی وحثگ کے بھول وار اس منظر اور مجرے سادے رنگ اس کی تصویروں کی خصوصیت بن مجے۔

ماتیز نے بوروپ اور شالی افریقہ کے کئی شہروں اور امریکا کی سیر ک۔ 1914 میں وہ نیس ممیا۔ بیتیہ زندگی کا بوا حصہ اس نے رہے را میں بسر کیا۔ میبی اس نے کئی اور ساکن چیزوں کی تصویریں بناکیں۔

ماجیز کو شروع سے بی مجمد سازی کا بھی شوق تھا لیکن ہے معوری کے پاید تک نہ بھٹی کی۔ دوسری جنگ عظیم کے خاتہ پر اس کا آخری و اعلیٰ کارنامہ وینس کے گرجا کھرکی اندرونی تزیمین و آرائش ہے۔ ماجیزکی فنکاری کے بوے ذخیرے روس اور امریکا میں ہیں۔

ماوحیہ میک: یہ بدھ مت کا ایک نظریہ ہے جو کی بھی حقیقت کو حلیم نیس کرتا۔ اس لیے اس کو 'شونیہ داد' کہا جاتا ہے۔ بالعد الطبیات کے بارے میں ان کا نظلہ نظریہ ہے کہ علم میں بالکل ہے امتحادی خاہر کی جائے اور ملم بحک حقیقت کے بائے ہام تجربہ کی اشیا کی جائے پرتال کی جائے۔ لیمن یہ جائے۔ لیمن یہ جائے۔ لیمن یہ جائے پر ائیس پہنچاتی۔ مادھیہ میک پیدائش کے امکان سے تی الکار کرتا ہے۔ ٹاکار جن کی تصنیف کی ہوئی کاریکا' کے میمن کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ ٹاکورجن کی تصنیف کی ہوئی کاریکا' کے میمن کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ ٹاکیس بھی کی چیز کا وجود فیس ہے میمن کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ ٹاکس بھی کی چیز کا وجود فیس ہے خواہ ہم اس کو ایچ آپ پیدا ہوا مائیں یا دونوں نے یا ایم کی علیمت کی سمجھیں۔ ' اس کے معنی یہ بیں کہ علیمت کا تصور کو بیر کرتا اس لیے تمام تجربہ کا نظریہ کی شے کو بغیر علی سے منظور کی کرتا اس لیے تمام تجربہ کی دور کہ ہے اور یہ دیا تجوئی اشیا کا ایک فیصور میں ہے۔ اس نقط خیال کے جوئے ہیں۔ اس نقط خیال کے

متعلق واؤق کے ساتھ یہ کہا جاتا ہے کہ تجربہ کی عام اشیا کی نہتی یا عارضی حقیقت فیر مطابق فیس ہے۔ تجربی افراض حقیق ہیں لیکن جب ظلفیانہ محقیق میں ان کی جائی کے باق ہم ہو کتی ہیں۔ معلی لفظ نظر سے شاید وہ قابل ہم ہو کتی ہیں لیکن تمام تم تما تعلق بالذات لوحیت کے ہونے کے باعث وہ قلسفیانہ معیار کو تشفی دینے میں بالذات لوحیت کے ہونے کے باعث وہ قلسفیانہ معیار کو تشفی دینے میں مائی مربی ہیں۔ ہندو مشکرین نے سمجا ہے کہ مادھیہ میک کے مطابق نظریہ کو بحب باطل یا کالعدم قرار دینا علی ایک واحد صدالت ہے تو اس نظریہ کو بحب باطل یا کالعدم قرار دینا علی ایک واحد صدالت ہے تو اس بھوئے وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ اگر کوئی بھی چیز صحیح نہ تسلیم کی جائے تو کچھ میک بوئے تو کہا ہے کہ مادھیہ میک پر تعلق طور پر محد ہونے کا الزام نہیں نگایا جا سک وہ بھی کی نہ کی ایک دو تعلق نظر ہے 'کچھ نہیں' کے طور پر ہے لیکن ہم ہندو فسلفیانہ ادب ایک جبران تھی مادھیہ میک کو طحد محمد ہیں۔ سے دستیاب شہادت کی بنا پر اس نتجہ تک نہیں بھی تکے نہ مرف ہندو بلکہ جبن بھی مادھیہ میک کو طحد محمد ہیں۔

مادیت (Materialism): فلف کا ایک کتب خیال جس کے مانے والوں میں کا کات کی نوعیت کے بارے میں یہ خیال ہے کہ یہ پوری طرح مادہ اور حرکت پر بنی ہے۔ بنیادی اور آخری حقیقت مادہ ہے۔ اس کے سوا کھی نمین ہے۔ موجودہ دور میں جب سے سائنس نے رق کی ہے، مادید کے مانے والوں کی تعداد بوحتی عی می ہے۔

باویت کا تصور سب سے پہلے چو تحی صدی قبل میے میں وی ورکرائیٹس (Democritus) نے چیش کیا تھا۔ اس نے کا کتات کے تمام مظاہر کو جوہر (Atom) اور ظلا میں ان کی حرکت کے ذریعہ بیان کرنے کی کوشش کی تحی۔ قدیم ہوتان کے دوسرے علا مظا اپنی کیورس (Epicurus) اور فلفہ رواقیہ (Stoicism) کے مانے والوں کے نزدیک حقیقت کی اصل ملاک ہے۔ ستر ہویں صدی میں بید نظریہ چر سے زندہ ہوا۔ کسنڈی ادر ک سیدی اور اس کے ہم کار تھائس بابس (Gassendi) نے بید خیال چیش کیا کہ ہمارے شعور کا تعلق مادی دنیا ہے ہوتا ہے یا اس کا دائرہ ہمارے اصابات کی محدود ہوتا ہے۔ مشہور فلفی لاک (Locke) نے اس بر حرید محقیقات کیں اور انحمیں ڈیوڈ بارنے اور جرزف پر سطے نے بادے کے مارے شاور انحمیں ڈیوڈ بارنے اور جرزف پر سطے نے بادے کے سامے علی ڈیوڈ بارنے کور جرزف پر سطے نے بادے کے سامے علی ڈیوڈ بارنے اور جرزف پر سطے نے بادے

زبروست رقی کی ان کا یہ مجی ایک حصر تھا۔ اس فلفد نے اس دور علی فرانس میں مجی رقی کی۔

قلف ادیت اپنجائی عروج پر افیارویں صدی کے آخر میں پہنچا۔ مشہور تعینف نتج کا قلام (System de la Nature) ای زمانہ میں مرجب ہوئی۔ اس زمانہ میں اس کے ظاف کچی رد عمل مجی شروع ہوا لیمن مرجب ہوئی۔ اس زمانہ میں اس کے ظاف کچی رد عمل مجی شروع ہوئی جس میں انہیویں صدی کے وسط تک ایک بالکل نئی تحریک شروع ہوئی جس میں اگر توجیعات تفیاق طور پر کی جاتی ہیں۔ موجودہ دور میں اس ظافہ میں جدلی مادیت، انگلس اور پحر لینن نے بہت مارے فافیانہ اور سابی، معاشی و سابی مسائل کے طل میں اے استعمال کیا (دیکھیے مضمون کی اور مارکن، انگلس اور پحر میں اس مسائل کے حل میں اے استعمال کیا (دیکھیے مضمون کا مرکزم)۔ نظریہ طبعیاتیت (Physicalism) بھی ای دور کی پیدادار ہے۔ منطق ایجابیت (Logical Positivists) کے جیرووں نے چش کیا تھا۔ فلریت افیار کے دور کی جیران کے ابتدا مجمود ویں سے جوئی ہے جہاں ہے مادے کی۔

مار ثن بائيدُ ميكر (ب. Martin Heidegger, 1889): مارٹن ہائیڈ مگر جرمنی کے مقام میسکیر کے (Mesrkirch) میں پیدا ہوا جو بلیک قارت (Black Forest) کے خطے میں واقع ہے۔ وہ ایک میتولک کسان ماندان سے تعلق رکھتا تھا۔ اس کی تعلیم فرے برگ (Frei Burg) يوندرش على عمل مولى جبال وه سرل (liuswerl) كا شأكرد ربا جو فلف کے یرونیسر کے عبدہ یر فائز تھا۔ اٹی ابتدائی جوانی سے بائند گر مغربی دینات اور فلف میں سرگرم ولچی رکھتا تھا۔ 1915 میں وہ فرے برگ الاندراق کے اندر فلف کا لکجرار مقرر ہوا اور ایک جدت پند استاد ک دیت ے کان شرت یافت رہا۔ 1923 میں وہ ماربرگ (Marberg) بونیورٹی میں فلف کے روفیس کے عبدہ پر فائز ہوا، جبال اس نے افی کتاب، 'وجود اور وقت ' (Sein und Zeit) تح يركي جو 1927 ميس حيب كر مظر عام ير آئي۔ وه 1929 ميں قرے برگ واپس آئيا اور سر ل كا جائشين مقرر ہوا۔ 1933 میں جب بطر کا اقتدار ہوا تو ہائیڈ گر نازی یارٹی کا رکن ین مما اور پھر فرے برگ بوغورش کا ریکٹر مقرر ہوا جہاں ایک افتتاجی خطاب عام میں اس نے ٹی نازی حکومت کو خوش آمدید کہا۔ وہ ہمر ل (جوك ايك يبودي تما) سے كناره كش بوعيا اور على آزادى كى تخ يب كو اس نے تہ مرف سراہا بلد اس می عملی حصد بھی لیا۔ اس کی زندگی کا یہ

ناپندیدہ پہلو، بہر مال، ایک سال سے نیادہ حرصہ پر مشتل نہ رہا۔ 1934 کے اوائل میں وہ اپنی مرضی سے فرکورہ حبدہ سے مستعلی ہو گیا اور سرکاری مازمت کو قطعی تج دیا۔ بقیہ نازی دور حکومت میں اور 1945 کے بعد پکھ عرصہ سے بائیڈ گر پہاڑوں پر خلوت لئین کی زیدگی بسر کرتا رہا۔ اس نے درس و تدریس کا کام پر سے شروع کیا لیکن اپنے شاگردوں کے مطفے کو درس و تدریس کا کام پر سے شروع کیا لیکن اپنے شاگردوں کے مطفے کو

ہائیڈ کیر ایک انتہائی یا اثر وجودی مقتر ہے۔ اپنی فلسفیانہ تح ریوں میں وہ انسائی قوت انتخاب کی قدر وقیت پر اور انسان کے اسکائی قوئی کو بروے کار لانے کی اہمیت پر زور دیتا ہے۔ وہ تجریدی انسان سے نہیں بلکہ اصلی (Authentic) انسان سے بحث کرتا ہے جو اس کی نظر میں نہ صرف آزاد ہے بلکہ اپنی زندگی کا خالق و معمار بھی ہے۔

بائیڈ میر ارسطو اور کانٹ سے متاثر ہے اور انسانی وجود کی تکلیف دو صورت مال كا مطالعہ كرنے كے ليے استاد شرل، كے مظيراتى منهاج (Phenomenological Method) استعال کرتا ہے۔ اس کا فلسفہ بورب کے عام فلنے کی بائد ہے اور استی کے سئلہ کا مطالعہ ارسطو کی طرح كرنا عابتا ہے۔ ليكن وہ ارسطول طريق سے شفق نيس سے۔ ارسطو بستى ك تریف خالص منطق انداز میں پی کرنے کی اور اس طرح اس کے محض لغوى مطلب كو معلوم كرنے كى كوشش كرتا ہے۔ بائيد مير كا خشا بستى ك محض افوی مفہوم کو جانا نہیں ہے ملکہ تمام وجودوں کے اصل الوجود کو دریافت کرنا ہے۔ چنانچہ اس کی کر سے مرکزی موضوع انبانی زندگی، کا تات کے اندر انبان کی 'موجودے' (Concrete being) اور وجود (Being as such) کے ماکل نے وابیکل رکھتے ہیں۔ انبان کے ذاتی وجود ے اٹی بحث کا آغاز کرتے ہوئے وہ اصل الوصول تک رسائی ماصل كرنے كى كوشش كرتا ہے، اس ليے كه انسان كو، اس كى نظر على، اس وجود كاعلم بحى ب اور اس كے ساتھ وہ خصوصى تعلق بعى ركمتا بـ مارااس سوال کا اشانا کہ سب وجودوں کا اصل الوجود کیا ہے، اس امر کی ولیل ہے کہ ہمارا ایے وجود کے ساتھ ایک خصوصی تعلق ہے۔

ہائیڈیگر انسان کو وجود (Existence) قرار دیتا ہے، لینی عام معنوں میں وجود (Existence) سے مختف۔ انسانی وجود کی تعریف، اس کے نزدیک، ممکن نہیں ہے، کیونکہ یہ وجود امکان سے عبارت ہے۔ لیمی انسانی ذات کی امکانی قوت کا نام وجود ہے۔ چتائجہ انسان ہر کھے خود کو اسینے آپ

ے قائق یا بوما ہوا یاتا ہے۔ وہ معتبل کی جاب رواں دوال ہے۔ اس کا ماضی مال سے کم سے اور حال معتبل سے کم سے۔ ایس صورت میں انسانی وجود کی تعریف نیس کی جا سکتی ہے لیکن وجودی سافت کو بیر کیف سمجا واسکا ہے۔ اس سلم میں کہل بات جو بالک بدیمی نظر آتی ہے وہ یہ ہے کہ انسان کا کتات میں موجود ہے۔ اس کا تعلق اشا اور دیگر اشخاص دونوں ے ہے۔ اس رشتہ کو انسان نہ بناتا ہے اور نہ معلوم کرتا ہے۔ ہلک یہ اس ک ذات کا ایک حصہ ہے۔ اس رشت کے بغیر بستی دراصل بستی نہیں کہلا سكتى ہے۔ كيونكد انسان كو اپنا شعور اى صورت مى ماصل ہوتا ہے جب وہ و كر اشخاص سے اپنا علاقہ استوار كر ليتا ہے اور قدرتى ظام مى اپنا مقام بنا لیتا ہے۔ دوسرے لفظوں میں، انبان اس کا نات میں ایک فرد ہے۔ كائات اس كى مطلب برارى كا ذرييه ب- قدرتى ادر معاشرتى علاقے ذات کے عناصر میں شافل ہیں۔ وہ معاشرے کے مقرر کردہ طریقوں پر سوچنا ہے اور محسوس کرتا ہے۔ 'دجود کا اس کا نات میں جوتا ' Being in the (Being with) کے مترادف ہے۔ وجود کی تعمیر مشترکہ كا كات سے ہوتى ہے۔ انسان افي ذات كے امكاني قوىٰ كو فعليت مي تبجى لا سكتا ب جبه اس كا رشته اشيا اور دير اشخاص ب وابسته بو جائد ميرى دنیا تعجی تیار ہو سکتی ہے جبد اس ہت و بود کی دنیا کو باہر اشراک و تعاون اور اشیائے فطرت کی وساطت سے منظم ادر یا معنی بنا لیا جاتا ہے اور اس کو تعلیم کر لیا جاتا ہے۔

یہ طرز استدال اس امر پر دالات کرتا ہے کہ انسان اپنے آپ
کو معاشر تی اور قدرتی تظام سے علیمدہ نہیں کر سکتا ہے۔ تا ہم وہ اپنے لیے
نی راہ بنا سکتا ہے۔ رائے صرف دو ہیں۔ یا تو مقرر کردہ رائے اصیار کر
کے انسان کردہ میں مم ہو جائے یا اپنی راہ خود تجویز کرے۔ پہلے رائے سے
نقی زیست لمتی ہے۔ دومرا رائے اصلی زیست (Authentic Existence) کی
طرف قیادت کرتا ہے۔ بائیڈ مجر کے نزدیک، انسان اس کا کات میں اپنی
مرضی کے بغیر پھیکا گیا ہے۔ وہ ایک غار سے کل کر آیا ہے اور اس کے
مرضی کے بغیر پھیکا گیا ہے۔ وہ ایک غار سے کل کر آیا ہے اور اس کے
مائے موت کا غار موجود ہے، وہ محدود بھی ہے اور موت کے مائے
ہوکہ اس کا اصلی مقام ہے۔ اس سے بچنے کے لیے وہ مقرر کیے ہوئے
رائے صودت و بھاگھت افتیار کرتا ہے اور موت سے محبراتا ہے۔ یہ
رائے طرز میات کے متراوف ہے۔ اس سے بچنے کے لیے وہ مقرر کیے ہوئے
کا مائے طرز میات کے متراوف ہے۔ اس کے برکش، اصلی طرز میات کے

اندر فرد ابی محدود مت سے تحبراتا نہیں ہے بلکہ اینے اسلی مقام کو آزاد نہ طور پر تشلیم کرتا ہے۔ موت کے سامنے اٹی لاجاری کے باوجود استے امکانی تویٰ کو نشو و نما دیتا ہے اور موجودہ دنیا سے ممرا ربط قائم رکھتا ہے۔ عدم یا نیس کے روبرو وہ معظرب رہتا ہے، لیکن یہ اضطراب اس کو اینے وجود ے خود آگاہ ہونے کے قابل بناتا ہے۔ جوں جوں انبان اٹل ذات کا مطالعه كرتا ب، تول تول زمانيت (Temporality)، خوف اور وبشت، حمیر اور احساس مناہ، عدم اور موت اور اس طرح کے دیگر مسائل کی حقیقت اس بر آ شکار ہوتی جاتی ہے۔ دوسرے لفظوں میں، نقلی انسان کی زندگی خالص تجریدی ماہیت کی حال ہوتی ہے۔ ابی مخصیت کو وہ مرف چےوں (Things) میں اور یومی امور کی تفییات میں مم رکھتا ہے۔ اس کے برتکس، معتبر انبان کی نگاہ، خود اس کی درمافت کردہ صداقتوں بر مرکوز رہتی ہے۔ وہ موت کی روشن میں ایلی زندگی گزارتا ہے اور ایک نے تاظر میں ایل زندگی کا مشاہرہ کرتا ہے۔ اصلی زندگی در اصل بهادراند وجود سے عبارت ہے جس میں انسان اسنے آخری نیسے کو محوظ نہیں رکھتا ہے۔ یہ دہ صورت حال ہوتی ہے جہاں انسان چروں پر وسرس ر کتا ہے لیکن اس پر چزی اینا وسترس نبیس رخمتی ہیں۔

این گر کے فلفہ بی 'پرواو' (Care) کو خاص ایمیت حاصل ہے۔ اس کے نزدیک Care تین وجوہات سے پیدا ہوتا ہے۔ اول، ہر انسان کو اپنے مستقبل کی فکر لاحق رہتی ہے کہ وہ آئندہ کیا بنے گا۔ وجود اس بات کا مشقاضی ہے کہ انسان ہر کھ اپنا سامنا کرتے ہوئے مستقبل کی فلارت خود تیا کی اسان پر تقیر کرے۔ یہ پنے کا موجب بن جاتی ہے۔ دوئم، انسان اس کا کتات میں اپنی مرضی کے بغیر، جیسا کہ اوپر ذکر آپکا ہے، جیسکی مٹی ایک خلقت ہے۔ جو تردد اس امر سے پیدا ہوا ہو وہ آپکا ہے، جیسکی مٹی ایک خلقت ہے۔ جو تردد اس امر سے پیدا ہوا ہو وہ اس کی تقییر سے تعلق رکھتا ہے۔ سوئم، انسان اس دنیا میں پینسا ہوا ہے اور فلا مال بنا ہے کویا ماضی، حال اور مستقبل کا مقام ہے۔ ماضی، حال اور مستقبل کا مقام ہے۔ ماضی، حال اور مستقبل کی تقریح اس امر پر کا لازی جرد ہے۔ انسان کی دوڑ عدم سے عدم کی جانب ہے اس کا دری جرد ہے۔ انسان کی دوڑ عدم سے عدم کی جانب ہے لین Care کیا حدث وہ ماضی، حال اور مستقبل میں پینسا ہوا ہے۔

ائد مر وجود (Being) کو، جیما که اور ذکر آچکا ہے، انسانی وجود

کے حوالہ سے و کمنا عابقا ہے اور انسانی وجود محض زمانی ہے۔ اس لیے شائیہ موتا ہے کہ وہ اس وجود کو بھی زمان کے ذریعہ مجھنے کی خواہش رکھتا ہے۔ چو کد بائیڈ مگر نے اس سللہ می مراحت سے کوئ بات نیس کی ہے، لبذاب متله بنوز جواب كالمتهر بيد البته اس سلسله من يه بات ياد ركمني واہے کہ وجود ہے اس کی مراد خدا یا طبقت مطلق نہیں ہے۔ اس کے نزدیک علم الوجود (Ontology) کے مسائل خدا سے مقدم ہیں۔ وہ 'بست' ك ملد ير ما بعد الطبعياتي اعداز ہے بحث كرا ہے جس كے باعث مجى مجمی یہ ممان ہوتا ہے کہ مادرائی یا مطلق بستی کا ذکر بو رہا ہے۔ لیکن ما بعد الطبعياتي بحث سے اس كى غرض فداكى ذات كو نبيل بلكه وجودكى حقيقت كو المال كرا بيد بائيد يكر ير الحاد كا الزام عائد كيا جاتا ب، اس لي كد اس کے نزدیک انبان اور کا کات کے علاوہ اور کوئی مقیقت و اہمیت کی عامل نیں ہے۔ لیکن وہ خود اسینے فلفہ کو خدانہ مائنے کے لیے تیار نبیل ہے اس کے خیال میں وجودی تجزیہ نہ تو ضدا کا اقرار کرتا ہے اور نہ اس کی ذات سے انکار پر دلالت کرتا ہے۔ فدا کے معالمہ میں اس کا رویہ اس قدر ممم ب كد اس كو آمانى سے سمجا نيس جا سكنا ہے۔ تاہم قطعى طور يريد بات نیس کی جاعق ہے کہ وہ الحاد کا مای ہے۔

ہائیڈ گر کے قلف کی قابل ذکر بات اس کا مابعد الطبیعیاتی تظر فیس ہے بلکہ انسانی وجود کی تعلیل ہے۔ ایک لسانی محلل کی طرح دجود کی حقیقت کو نمایاں کرتے ہوئے وہ عمر حاضر کے انسانوں کو خاص طور ہے ایک تعلید کا بدف بناتا ہے، جو سطی طور پر زندگی گزارت ہیں اور جو اشیا، کیت اور خصی قوت اقتداد کی اجمیت پر زور دیتے ہیں۔ اس کے نزدیک عمر حاضر کا انسان اصلیت ہے ہبرہ اور تمی دامن ہے، اس کو بہتی کے ساتھ اپنے ماور اور فائق ہونے کی کوشش کرنی چاہیے تاکہ اس پر وجود کی جرکی ماجیت کا شعور می ایک واحد وجود کی جرکی ماجیت کا شعور می ایک واحد زریعے جو انسان کو افرا تفری اور محروی سے بچا سکتا ہے، جن سے انسانی زندگی دو جادر ہے۔

ماس (Mass): رومن كيتولك عيمائى ذبب كى ايك ذبى تقريب يا مادت ب- يه شهر روم كى ذبى رم ب جس بر تقريباً تمام روم كى دبى رم ب جس بر تقريباً تمام روم كى دبي مولك بيتولك بحق عمل كرتے بين بي اصطلاح ايكو كيتولك بحق بين بي استعال موتى ب- شرقى جى بي اس مقدس رسم (Iloly Liturgy) كا ماديا هميا ب- رومن كيتولك جرج كى بيرون كے لي بيب كى طرف

ے اس کے بارے میں تفصیلی بدایتی موجود میں اور تقریباً ہر مگد اس بر مل ہوتا ہے۔ اس رسم کو ادا کرنے کے لیے یادری یا بشب کو مقررہ لباس

پینا ہوتاہے۔ اس قربان کاو کے سامنے بڑھی ماتی ہے جس عی بادگاری چزیں ہوتی میں اور دو ضعیس روشن کی جاتی ہیں۔ عبادت گزاروں کا ہوتا ضروری جیس لین اکیلے ماس برهمنا پهندیده خیس ہے۔ ہر ماس میں ایک عی حم کی دما برحی جاتی ہے لیکن کھے حصہ اس وقت اور ضرورت کے لحاظ ے بدل دیا جاتا ہے، یک حصر کایا جاتا ہے اور یکی بڑھا جاتا ہے۔

انے، ایروارڈ (Manet, Edouard, 1832-1883) : فرانس اور دنیا کا مشہور مصور، امیر سرمایہ دار باب کا بٹا تھا۔ باب نے بوی مشکل سے کور تور کے تحت اے نن معوری کی تعلیم ماصل کرنے ک اجازت دی۔ استاد اکیڈیک اشاکل کا فنکار تھا محر شاکرد نے اس کے ظاف بغاوت کی اور 1859 میں بادہ نوش ٹامی تصویر بنائی۔ اس میں اس نے اپنی زعرگی کی رنگینیوں کی ایک تصویر چیش کی تھی۔

مانے فن مصوری میں بالکل ایک نے اسٹائل کا بائی ہے۔ اس ک ابتدائی تعویروں میں ساہ رنگ کا استعال کانی ہے۔ یہ ہسانوی موضوعات پر میں۔ ای زمانے می سیانوی رقاصاؤں کا ایک فروپ پیرس آیا تما جس ے اس نے این فن کے لیے موضوعات بنے۔ ہیانوی زندگی سے متعلق ان تصویروں میں بیلوں کی لڑائی کے بھی کی مناظر پیش کیے مجتے ہیں۔ اس نے بعد میں اٹلی، بالینڈ، فلانڈرس اور جرمنی وغیرہ کا بھی سفر کیا تھا۔

یرس کے سالون (فیشن ایمل دکائیں جو تصویروں کی خرید و فروفت کا کاروبار کرتی تھیں -Salon) میں سے اکثر نے اس کی تصویروں کو رد کردیا اور رکھے سے انکار کیا۔ اس کے دوستوں میں مشہور اویب ایمل زولا ایک اکیلا آدی تماجو اس کی مدافعت کیا کرنا تمار

1870 کے بعد مانے نے تاثراتی محتیک اور ریگ آمیزی افتیار ک- سیاہ رنگ کا استعال بند کردیا اور ایل آزاد روی ترک کردی۔ مانے کو بوی خواہش محی کہ اے سرکاری طور پر مانا جاتا اور ای لیے ڈیکاس کی منظم کی مولی تاثریاتی فنکاروں کی فمائش میں شرکت سے وہ الگ رہا۔ اگرچہ اس کی مونے، رے نوا، بارو جیے فاروں سے بوی دوسی مھی۔ آخری عمر می اے ب برا اعزاز کھین آف آنر (Legion of Honour) دا کرا مانے کی منائی ہوئی تصویری توروب اور ام مکا کی ہوی آرث

ميريون اور ميوزيم من موجود بير بعض تصويرين چند انتهائي بالدار لوكون کی ملکت مجی ہیں۔

## ماورائيت: ديكي سرريزم.

الكيل الجيلو، يوناروني Michel Angelo, Buonarroti, ما تكيل الجيلو، يوناروني (1564-1475 : ما تكل الجيلو بنيادي طور ير مجسه ساز تما ليكن معوري مجی کرتا تھا۔ بے شار مجسموں کے علاوہ اس کی مصوری کا قابل ذکر کارنامہ سسفین کے کیسا کی مہت ہے۔ الجیلو کو فن تقیر، فن جنگ اور دوسرے کی فنون سے ولچیں اور ان میں مبارت محل

ما تکل اعجلو کیریز میں پیدا ہوا جو اس زمانے میں فلورنس کی ریاست میں تھا۔ یہاں اس کے والد مجسر یت تھے۔ تیرہ سال کی عمر میں وہ ایک ورکشاب می کام عجمنے لگا، اس کے بعد وہ ایک اعمول میں واخل ہو گیا۔ جومیڈ یکی لموننزو نے قائم کیا تھا۔ یہاں سے ڈرا کک اور مجمد سازی کی ابتدائی تعلیم حاصل کی۔

1492 میں اس کے سر رست اور نزو کا انقال ہو گیا اور ایک سال بعد فلورنس من كر چنتى يادريون كاراج موحميا ينانجه وه بولونا جلاحيا 1496 میں وہ روم چلا آیا۔ یہاں اس نے اسے سب سے پہلے فن یارے ے من (Bacchus) اور سینٹ پیر کا یتے ٹا فن محمد سازی کا ایک اعلی فہونہ ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جم انسانی کا اے ممل علم حاصل تھا۔ کیروں کی سلومیں اس طرح دکھلائی منی ہیں کہ وہ واقعی کیڑے معلوم ہوتے ہیں۔ اس میں حضرت عینی کو صلیب سے اتارنے کے بعد ایک عورت کی مود علی لیٹا ہوا دکھلایا عما ہے۔ اس مجمد ہے سارے اٹلی میں بحثیت محمد ساز اس کی شرت ہو منی۔

1501 ميں مائكل المجلو فلورنس والي الحميا اور يهال 1505 كك رہا۔ ان یافج برسوں میں اس نے حضرت داؤد کا مشہور عالم محسد مجی تیار کیا۔ 1503 می اے فورٹس کے کیسا کے لیے 12 حواریوں کے مجمع تار كرنے كاكام ديا ميا ليكن وہ ممل نہيں ہوا۔ اى زمانے مي اسے جمہوريہ قور لس کے کونسل بال کے لیے کارثون بنانے کا کام دیا گیا لیکن اے مجی وہ ممل ند كرسكا۔ البتد اس نے يہاں الى مشبور پينتنگ دوني المدو تارك. الجيلونے انسانوں كے عربال اجمام كو ميذبات كے اظهار كا ايك

410

وسلد بنانا شروع کیا۔ یہ آگے علی کر اطانوی فن بر مجرا اثر ڈالا۔ یہ اثر خود
مائیل انجیلو کی منائی ہوئی سسمین کلیسا کی تصویروں میں بہت نمایاں ہے۔
مائیل انجیلو کی شہرت اب اتن بوج بھی تھی کہ بوپ جولیس
سوم نے اپنی قبر بنوانے کے لیے اسے فور نس سے روم بلوایا۔ لیکن جولیس
سے مائیل کی تی شیس۔ دونوں تیز مراج ہے۔ 1513 میں جولیس کا انتخال
یو میا۔ جولیس کے جانشینوں نے اس کی قبر کو کمل کرنے پر زور دیا۔
دوسری طرف بوپ اور دوسرے شخرادے اس سے اپنے کام کروانا چاہیے۔
دوسری طرف بوپ اور دوسرے شخرادے اس سے اپنے کام کروانا چاہیے۔
دوسری طرف کوپ اور دوسرے گنرادے اس سے اپنے کام کروانا چاہیے۔
مون کا مشہور عالم جمسہ ای کے لیے بنا سی قد جولیس کی زندگی تی میں

1508 میں جولیس کے اصرار پر مانکیل افجیلو نے بوا و یکن کے سمین کیسا کی جہت کو چنت کرنے کا پروجیکٹ اپنے ہاتھ میں لیا۔ جے اس نے فود چنت کیا۔ اس نے کام کا پہلا حصہ 1512 میں فتم کیا۔ دومرا حصہ ان نے جلد کمل کر دیا۔ یہ آرٹ کا ایک اعلی نمونہ ہے۔

مانکل الجیلونے اس کا پیشل کا بہت ہوا مجمیہ مجی بنایا تھا۔

سلمین کا کلیسا ایک چھوٹا سا بیرل نما کلیسا ہے۔ ما کیل نے اس کی جمعت پر چھوٹے چینل بنائے۔ جو ایب اگلا ہے کہ آسان کی طرف کھلے ہوئے ہیں۔ اس جی مختلف ٹاریخی واقعات چین کیے گئے ہیں۔ ہر چھوٹے پیٹل کی اطراف چار حمیاں نوجوانوں کی تصویری ہیں۔ ان کے پنج مخترت مینی کے جالیفیوں کی۔ پیغیروں کی تصویری بیں اور ان کے پنج مخترت مینی کے جالیفیوں کی۔ پوری جمعت میں قدیم زندگی کو چیش کیا گیا ہے۔ دیواروں پر مخترت مونی کا نامت پیدا کرتے ہوئے کہ کھلیا گیا ہے۔ اس کے بعد گئی منزلوں سے کا نامت پیدا کرتے ہوئے کہ کھلیا گیا ہے۔ اس کے بعد گئی منزلوں سے کررتی ہوئی جیل کور یہ حضرت مونی اور زندگی خدا سے دور ہوتی چلی جاتی ہور برخ جو بی اور کہائی حصرت مینی کے ظہور پر فتم ہوتی ہے۔

1513 میں سسمین کلیسا کا کام ختر کرنے کے بعد وہ طور نس ایمیا کے ایک وہ فور نس ایمیا ور ان کے جمع بنائے میں معروف دہا۔ میں معرکۃ الآدا مجمع بنائے۔ جب 1527 میں میڈ پکی طور نس سے تکال ویا ممیا تو طور نس کی مدافعت کو منظم کرنے میں المجلو نے ایم حصد لیا۔

1534 على ما تكل الجيلو روم المهار يبال است مستمين كليساك

قربان گاہ کی دیوار پر قیامت کو مصور کرنے کا کام دیا جمیا۔ روم میں بد تھی
اور بنگاموں کے باوجود ما تکیل الجیلو نے یہ تصویر 1541 کک کھل کر لی۔
جیعے بی آپ کلیسا میں واطل ہوتے ہیں دوزخ اپنا منے کھولے آپ کے
سامنے آجاتی ہے۔ یہ تصویر الجیلو کا ایک بہت مشہور کا دہامہ ہے۔ اس میں
بمی عرباں تصویریں چیش کی گئی ہیں۔ جب اس کا افتتاح ہوا تو سارے شہر
می سنتی چیل گئے۔ پال سوم نے اس کے بعد اپنے کلیساؤں کے وہ فریسکو
میں سنتی چیل گئے۔ پال سوم نے اس کے بعد اپنے کلیساؤں کے وہ فریسکو
(آئی رگوں میں چیتوں یا دیوار پر تصویری ہی۔ (Fresco) مصور کرنے کے
لے اے طلب کیا۔ ایک میں سینٹ پال کے تبدیل غدیب کو چیش کیا گیا
ہے اور دوسرے میں سینٹ پیلر کے سوئی پر چرھنے کو۔

اے جلدی بی بینٹ پیر کے کلیساکا خاص ماہر تقیر بنا دیا گیا۔ اس نے فن مصوری اور مجمد سازی کے علاوہ فن تقیر میں مجی ایک لاجواب شاہکار بینٹ پیٹر کے کر جا کمر کی شکل میں مچھوڑا۔

آخری عمر میں اس نے حضرت مینی کے صلیب پر چھائے جائے جائے ہائے کا اس کے دورت مینی کے صلیب پر چھائے جائے اس کے بارے میں کی ڈرانگ بنائیں۔ انہائی اعلیٰ بیانہ کی نظمیں لکھیں اور ایک ہے جائے اللہ تعاد سے اپنی قبر پر لگوانے کے لیے بنایا تعاد سے اب فلورنس کے کرجا گھر میں سوجود ہے۔ 18 فروری 1564 کو 89 سال کی عمر میں انتقال ہو محیا۔

ما تنگل المجلو ان چند ہوی ہستیوں میں ہے جس کی متعدد سواغ عمریاں خود اس کی زعمی می میں سمبی سمین۔

ملیا: ایشدوں میں برہمہ کودامد، لا عانی اور تمام طرح کی کوت ہے آزاد تالیا گیا ہے۔ لیکن اس دیا کی کوت و کھائی دی ہے۔ اس کی ایک علمہ معلوم کرنے کے لیے تی المیا کا تیاس کیا گیا ہے۔ یعنی مادی کا کانات کی سے علمت ہے ہم یہ بھی کہ سکتے ہیں کہ یہ ساتھے ہوگ کی پر کرتی کے مطابق ہے۔ لیکن دونوں میں اہم اختلافات بھی ہیں۔ کی تو یہ ہے کہ ند دیا کو ست کہ سکتے ہیں ند است۔ ہمیں اس کا علم ہوتا ہے اس لیے اس مد تک کس طرح بھی دو است نہیں کی جاستیں۔ اس کو ست بھی نہیں کہ سکتے۔ کیونکہ دو غیر ذی روح ہے اور اپنے وجود کے لیے روح کی بالکل مین ہے۔ کیونکہ دو غیر ذی روح ہے اور اپنے وجود کے لیے روح کی بالکل سکتے کی انتیازی خصوصیت تجرب کی تمام اشیا کو بے نظیر بنا دی ہے۔ اور سکتے کی انتیازی خصوصیت تجرب کی تمام اشیا کو بے نظیر بنا دی ہے۔ اور سکتے کی انتیازی خصوصیت تجرب کی تمام اشیا کو بے نظیر بنا دی ہے۔ اور سکتے کی انتیازی خصوصیت تجرب کی تمام اشیا کو بے نظیر بنا دی ہے۔ اور سکتے کی کیفیت ان کی علمت بایا میں قدرتا پائی جاتی ہے۔ ند دہ مجمود ہیں نہیں

حضور اکرم ﷺ نے اے ناپند قرار دے دیا اور حضرت عمر فاروق کے دور عمی اس رواج کو ختم کردیا گیا۔

شیوں میں اٹنا عفری فرقہ حمد کے جراز کا تاکل ہے اور دوسرے شیعی فرقے مثل اساعید اور زید اس فرع کے جنی تعلق کو ناجائز تصور کرتے ہیں۔ اٹنا عفریوں کے نزدیک ایک شیعہ مرد بیک وقت متعدد عور توں ہے متعد کر سکتا ہے محرشر ط یہ ہے کہ عورت بھی شیعہ یا کاب ہو۔ اس مسلک کے مطابق شیعہ مرد کے لیے دوسرے خابب کی عور توں ہے حمد جائز نہیں۔ معینہ مدت کے بعد یہ تعلق فتم ہو جاتا ہے اور نکاح کی طرح اس میں علامدگی کے لیے طابق دینے کی ضرورت نہیں ہے۔

متعد كا معامرہ فريقين (مرد و عورت) من لفظ تمتع كم ساتھ منعقد ہوتا ہے۔ اس من لكاح كے الفاظ استعال فيلى ہوئے، بس كى عالم عدم منعقد من مدت اور معاوضہ كا تقين الذي بحد بغير معاوضہ كل تقين الذي بحد بغير معاوضہ كلے ہوئے يہ معامرہ باطل اور كالعدم متصور ہوگا۔ متعد كے متيد من فريقين باہم وارث فيلى ہوكتے البتہ اوااد جائز قرار پائى حدم حدد كى مدت مقررہ من قريع كے دوران عزل كى اجازت ہے۔

اس وقتی تعلق می عورت نفته کی بھی مستی نیس ہوتی کیو کد حد کی ہوئی مورت میچ معنوں میں زوجہ نیس قرار دی جاستی۔

نکارِ موقت (لینی وہ نکاح جو کوابوں کی موجودگی میں مورت سے ایک معینہ مدت کے لیے کیا جائے) مجی دراصل اپنے اندر متعد کا بی تھم رکھتا ہے۔

متغیرہ: ریاضیات می حغیرہ اس کیت کو کہتے ہیں جس کی الدار برائی
رہتی ہیں جبہ ابتہ اس علامت کے لیے مستمل ہے جو معین یا غیر حغیرہ
بور اس مناسبت سے منطق میں کی مخصوص علامت کو اس وقت حغیرہ
کہتے ہیں جب اس کی جگہ ایک مخصوص منف (جس کا انحمار بیات و مہات
کہتے ہیں اور اس منف کے تمام اداکین جو اس حغیرہ کی جگہ لے عتے ہیں،
حغیرہ کی اقدار کہتے ہیں۔ حثل اگر ہم کمیں کہ الف فائی ہے تو تمام فائی اشیا
کی منف حغیرہ الف کا حیط ہوگی اور ہر ایک فائی شے اس کی تدرب ہی کی تغییرہ میں مخصوص بامنی
کی تغییرہ میں حفیرہ ایک خال جگہ کی بائذ ہے جس کو کسی مخصوص بامنی
الفاظ یا اس سے یہ کرنے کے بعد ہے جلہ بامنی اور میید تغییر مادتی یا

ہیں، اس لیے ان کو متما کیا جاتا ہے۔ وہ غیر حقیقی قبیل ہیں۔ جس طرح اس نظریہ کے کت چیں عام طور بر خیال کرتے ہیں۔ بات مرف اتی ہے کہ وہ تطعی بنیادی نہیں ہی یا دوسرے الفاظ میں ان کی حقیقت اضافی ہے۔ اور اگر برمد کی اعلی ترین حقیقت سے مقابلہ کیا جائے تو ان کو ایک دکھاوا كها جاسكا بـ الى اشياكو يداكرن في لما اور ادويا مشاب بي اس لي اس کو کا کاتی التیاس کے مافذ کے طور پر بیان کیا جاتا ہے۔ اس لیے ویدانت کا اصول علیت بر بانوواد یا برینام داد سے بالکل مختف ہے۔ اس کو اوورت واد کہا میا ہے جس کے معنی بد بیں کہ کمیں بھی اصلی تبدیلی نیس ہے مرف ایک ظاہری تغیر ہے جو رس می سان یا بھی می واندی و کھائی ویتا ہے۔ ای طرح سونے میں سونے کے تمام زیور یعنی سونے ک اصلی تید ملی میں شار نہیں ہوتے اس لے کہ سونا تو جیسا کا ویبا بی رہتا ہے لین وہ کمن اور بار وغیرہ کی مل میں دکھائی دیتا ہے جو سونے کی صرف ایک مارضی مل ہے۔ ای طرح کا کات می تین طرح کی حقیقیں ہیں۔ یار مار تھک، وہو بارک اور برتی جمائک۔ یار ما رتھک حقیقت س سے بلند رین حقیقت ہے، جو ہر ایک زمانہ میں بغیر کی حتم کی تبدیلی یا فا کے باتی ر ہتی ہے اور وہ خود می برہمہ یا آتما ہے۔ وابدارک حقیقت وہ ہے جو کا نات میں برابر ہمارے علم میں آیا کرتی ہے۔ یہ ای دنیا کی ہتی ہے جو مسلسل جاری رہتی ہے لیکن برجمہ میان ہوتے عی فتا ہو جاتی ہے۔ اور برتی بھاسک حقیقت وہ ہے جو ہمارے ایک ند ایک وہم کے باعث چند لمحول كے ليے مارے تجرب من آتى ہے جيے ري من سان يا خواب كے تمام نظارے کھ دیر تک رہ کر غائب ہو جاتے ہیں۔ صرف ایک برہم کی ہت ى الى ب جو بميد تمام زبانوں من تبديل يا فنا موس بغير وائم قائم راتى ے۔ ای کو می یا یار ار تمک حقیقت بھی کہتے ہیں۔

متعد : نکاح کے مماثل اس معاہدہ کو کہتے ہیں جو مورت سے بنسی تنت کی فرض سے مرد مورت کے درمیان مقردہ معاوف پر ایک سعید مدت کے درمیان مقردہ کو مورت پر افقیار حاصل بوجاتا ہے کہ دواس مورت کے ساتھ با شرکت فیرے ایک مدت مقردہ کے لیے ازدوائی تعلقات رکھے۔ اسلام میں شکیل شریعت سے تبل سفر و فروات و فیرہ کے موقوں پر معلی اس قم کے و آئی نکاحوں کی اجازت و رفعست دی می تھی۔ لیکن اہل سنت کی مسلمہ امادیث کی رو سے بعد میں

412

(Desires) اور کرائیس (Aversions)۔ (3) محرکات جن کا انحصار فرد اور اور اور اور کے بوت میں: (i) نگائی الحول کے بوت میں: (i) نگائی (Ojective کرکات (ii) فارتی محرکات (Motives)۔ اور (Aversions)۔ او

حیاتیاتی محرکات کا تعلق اکثر بیرونی مجمات ہے ہوتا ہے۔ مثانی کوئی مخص جمائی جادہ ہا ہے اور ہم اسے پاہد کر کوئی بات یاد ولا کیں تو اس کی حرکت میں تبدیلی آسکتی ہے۔ وہ رک سکتا ہے اور تیز بھاگ سکتا ہے یار فار آر بیداد ہم سکتا ہے۔ یعنی پارٹے ہے اس محضویاتی مرائز بیداد بعور کے۔ لیکن اضاف ان بیرونی مجمات کا خاام شیس بن جاتا۔ اس سے اندرونی توانائی بیداد ضرور ہوتی ہے لیکن اس کا رخ وہ فور متعین کرتا ہے۔ ہم عضویاتی مطاحیت ہوئی ہے کہ اپنے آپ کو احمن طریقہ پر قرار رکھے تاکہ عضویاتی تقاضی نبایت عمر گی ہے پورے ہو سکیں۔ اس لیے عضویاتی تقاضی نبایت عمر گی ہے پورے ہو سکیں۔ اس لیے عضویاتی تقاضی کی اشتمال انگیزی ہی روئی مہیج ہے نہیں ہوتی بلکہ ان ب شار میکواد توانائی، مجادلوں سے ہوتی ہے جو ہماری ذات کے اندر رونما ہوت رہے ہیں۔ ان بی پر زندگی کے ترتی یافتہ ادوال و افعال کا دار ودار ہوت

کو اضطراری افعال کا دار و مدار بیر ونی میجات پر ب کین اخیس چهور کر باتی چهوفے افعال کا منبع عضویه کی اندرونی صالت اور کیفیات بی ب مر اور تجرب کے ساتھ ساتھ انسانی دلچیپیاں بوستی ہیں۔ خواہشات، ساتھ اور رومانی رنگ افتیار کر لیتی ہیں۔ مقاصد زیادہ واضح ہو جاتے ہیں کین ان سب کے باوجود ان افعال کی بنیادیں بدستور عضویاتی تواتائی میں۔ رہتی ہیں۔

توازنی اصول سے پت چتا ہے کہ عضویہ کا بنیادی اصول اپنے توازن کو قائم رکھنا ہے اور عضویاتی سطح پر بے ثار ایسے افعال یا حرکات و سکنات ہوتے ہیں جو محض توازن کو بر قرار رکھنے کے لیے کیے جاتے ہیں۔
یہ توازن اس لیے قائم رکھنا ضروری ہے کہ زندگ کا واروحداد اس پر ہے۔
توازن کے گڑنے سے انسان بیار ہوجاتا ہے اور یہ اتنا گڑ جائے کہ اسے دوبارہ بمال کرنا ممکن شہ ہو تو زندگی باتی نہیں رہتی۔ توازن کا بگاڑ بھوک، بیاس، خواہشات اور ای قسم کی چڑوں سے ہوتا ہے۔

عضویاتی محرکات کے بعد خوابشات اور کرابتوں کا نمبر آتا ہے۔ یہ مجی حیاتیاتی یا عضویاتی محرکات کی طرح فطری اور غیر اکتبالی میں لیکن دونوں میں فرق یہ ہے کہ حیاتیاتی محرکات کے بغیر زندگی ممکن نہیں لیکن کاذب ہوسکنا ہے۔ اگر کوئی منظرہ (طامت) ایک جملہ یا تغید کی جگہ ہو تو اسے عمالتی یا تضیاتی منظیرہ کہیں کے اور اگر کی منظیرہ کی جگد ایک مخصوص اسم (نام) بی رکھا جاسکے تو اے انفرادی منظیرہ کہیں گے۔

حفیرہ دو طرح کے ہوتے ہیں۔ آزاد یا اصولی حفیرہ اور پابند یا فاہری حفیرہ آزاد حفیرہ اور پابند یا فاہری حفیرہ آزاد حفیرہ دہ ہوتا ہے جس کی قدر کے قتین پر بن اس تفسیہ یا فارمولا کا معنی بن ہوتا ہے جس میں سے حفیرہ دہ ہے جس کی مخصوص قدر پر اس تفسیہ یا فارمولے کے معنی کا انحصار نہ ہو جس میں سے حفیرہ واقع ہو۔ ای وجہ سے اے فاہری حفیرہ بمی کہتے ہیں۔

# مجدوبير سلسله: ديكي خابكان سلسله.

محرکات (Motives): کوئی مخض کی خاص طالات میں کوئی ایک
رویہ اختیار کرتا ہے اور دوسرا ترک کردیتا ہے۔ ایک فعل کرتا ہے اور
دوسرا رو کردیتا ہے تو یہاں اندرونی محرکات کا پید لگانا ہوتا ہے۔ ایک مخف
رات دن محت کرتا ہے۔ آخر کیوں؟ وہ بھوک ہے مجبور ہے یا بچوں کی
پرورش کا خیال اے رات دن محت پر آکساتا ہے یا وہ اس لیے کام کرتا ہے
کہ لوگ اے تکا نہ کہیں؟

ماہرین نفیات کا خیال ہے کہ نفیات میں تین سوال اٹھائے جاتے ہیں: (1) فرد کیا کرتا ہے؟، (2) وہ فعل کیوں کرتا ہے؟ اور (3) وہ یہ فعل کیے کرتا ہے؟

كوں كا جواب محركات سے ديا جاتا ہے۔

ہم کمی کام میں مصروف ہوں تو ہماری مصروفیت اس وقت ختم بوجاتی ہے جب اس کا مقصد حاصل ہو جاتا ہے۔ مقصد (Objective) کا ترفیب (Incentive) اور جرا (Reward) ہے تعلق ہے۔ جب بھوک کا حرک کار فرما ہو تو اس کا مقصد کھانا ہے۔ 'فوراک' ترفیب ہے جو اس وقت اثر انداز ہوگی جب عضویہ بھوکا ہو۔ اگر بھوک نہ ہو تو لذیذ فوراک بھی نہیں گئی۔ جب عرکات بیدار ہو جاتے ہیں تو ان کا اظہار مطاقل اور مصروفیت میں ہوتا ہے۔

محرکات کی اصاف بندی آج ماہرین نصیات تمین طریقے پر کرتے میں: (1)حیاتیاتی یا عضویاتی محرکات، (2)خواہشات یا اشتہات خواہشات اور کراہتوں کے محرکات کے بغیر مجی انسان زیمو رہ سکتا ہے۔ اس کا افراد کی زندگی ہے اتنا مجرا تعلق نہیں ہوتا۔ مثلاً بعض لوگوں کو زیادہ مشاس کا شوق ہوتاہے یا ظلم دیکھنے کا شوق یا گانا سیکنے کا۔ اگرچہ خواہش کم کردی جاکس یا وقتی طور پر ہالکل شتم کردی جائیں تو اس سے طبی زندگی پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔

اس سلسلہ میں جنسی اشتہاکا ذکر ضروری ہے۔ ہوک اور بیاس کے بعد جس چیز کی شدت سے ضرورت محسوس ہوتی ہو وہ جنسی محرک ہے۔ یہ جس چیز کی شدت سے ضرورت محسوس ہوتی ہو وہ جنسی محرک اور بیاس کے برعش اس کی تحق کے بغیر بھی انسان زندہ رہ سکتا ہے۔ لیکن کروہی زندگی کی بقا اور آیام کا انحصار سراسر صحت پر بلکہ اکثر دمانی حالت پر اثر پڑتا ہے۔ فرائڈ کا خیال تماکہ بیشتر دمن بالد ہو کہ دور مشکلات ہوتی ہیں۔ اگرچہ بعد کے دور میں اس کے نظریوں پر بوی بحثیں رہیں اور اختافات بھی ہوئے لیکن اس بات سے کوئی الکار فہیں کر سکتا کہ فرائڈ نے ایک بہت بوی حقیقت کی بات سے کوئی الکار فہیں کر سکتا کہ فرائڈ نے ایک بہت بوی حقیقت کی بات سے کوئی الکار فہیں کر سکتا کہ فرائڈ نے ایک بہت بوی حقیقت کی

جہاں تک بنگای محرکات کا تعلق ہے یہ ناگہانی ہوتے ہیں اور یہ اس وقت بروے کار آتے ہیں جب کمی بنگای صورت مال سے فوراً نیٹنا ضروری ہو۔ یہ محرکات کے ساتھ بھیان بھی پیدا کرتے ہیں مثلاً کوئی خطرہ در پیش ہو تو حفاظت کے مقصد سے 'بہاؤ' محرک بن جاتا ہے اور ڈر کی بھیائی کیفیت رونیا ہوتی ہے۔

بر انسان می زندہ رہنے کی خواہش رہتی ہے اور اس لیے
اندرونی توان قائم رکھنے کے ساتھ ساتھ انسان کو اپنے ماحول ہے بھی
نبرد آزما ہوتا چرا ہے۔ اپنے اطراف کی انسانی و فیر انسانی طاقوں کا علم
طامل کرتا ہوتا ہے اور پھر ماحول کی طاقوں کے ساتھ مل کریا ان کا
متابلہ کرکے زندگی کا سامنا کیا جاتا ہے۔ یہ محرکات فارقی کہلاتے ہیں۔
اس کی ایک مثال جنس ہے۔

انسانی زندگی کی نشود نماکا دارد مدار بالیدگ، مشق اور آموزش پر بسب یہ تیوں عوال محرکات میں بھی کار فرما ہیں۔ یعنی محرکات بالیدگی کا تتجہ ہوتے ہیں اور بعض مشق اور آموزش کا، جو محرک بالیدگی سے پیدا ہوتے ہیں دہ جبلی، قدرتی اور فطری کہلاتے ہیں اور مشق سے پیدا ہونے دائے محرکات اکسانی کے جرکات اکسانی کے جرکات اکسانی کے حرک قدرتی

اور اکتبابی عناصر پر مشتل ہوتا ہے لیکن مثن، آموزش اور اصول تقویت ے اس بر محارت کمری کی جاتی ہے۔

محسوسات (Sensations): محسوسات غ مل نفیات میں فاص ایمیت ماص کر فی ہے۔ اس علم میں ہمارا مرکز انبائی ذات ہے ہونا ہے اور وہ تمام موال جو انبائی ذات کو متاثر کرتے ہیں ان میں محسوسات کو خاص ایمیت ماصل ہے۔ پرانے دور میں نفیات میں شعور اور اس کے تجزیر پر بہت زیادہ زور دیا جاتا تھا لیکن اب محسوسات کی ایمیت کو بھی سمجا جانے لگاہے اور اب نفیات کا کوئی مطالعہ اس کے بغیر کمل فیمی ہوتا۔

جو عوال انسانی ذات کو متاثر کرتے ہیں ہمیں المحیں المجی طرح کہنا چاہی۔ ہمیں ان کی شدت ہے داقف ہونا چاہیے اور یہ ہمی جاتا چاہیے کہ دہ جم کے کس حصہ کو خاص طور پر متاثر کرتے ہیں۔ کی عملی سائل ایے ہیں جو عوال کی تشخیص اور شدت ہے دابست ہیں مثلاً سز کوں کے چوراہوں کی روشی کمیں ہوئی چاہے۔ جب ہوائی جباز بادلوں ہے گزر باہو تو معمولی ہوا باز کس قدر فرق ہوائی جباز کی حرکتوں میں دکھے سے گا۔ کیا سب ہواباز ایک سافرق دیکھتے ہیں؟ کیا الحمیں ناپا جاسکا ہے؟ ای طرح آگر موسیق کو لیں تو عقف سازوں ہے جو سر تھتے ہیں ان میں کس من کم کا فرق ہوتا ہے۔ کھیلتے دق جم کے کون سے چھے سر گرم ہوتے ہیں۔ یہ اور اس من می کس اس مان ہوتا ہے۔ کھیلتے دق جم کے کون سے چھے سر گرم ہوتے ہیں۔ یہ اور اس من می کس سامنا ہوتا ہے۔ لیکن اس کے اسباب ہم اس وقت تک معلوم نہیں کر کتے ہیں۔ یہ جب تک ہمیں اس کا علم نہ ہو جانے کہ محسوسات کیے پیدا ہوتے ہیں اور جب تک ہمیں اس کا علم نہ ہو جانے کہ محسوسات کیے پیدا ہوتے ہیں اور دور کردار کو کس طرح کن وال کرتے ہیں۔

ہم کی بھی مثلہ کے بارے ہیں فور کریں یا کی بھی ہجائی کینیت کا مطالعہ کریں تو ان کی تہہ ہیں رنگ، ذائقہ، آواز، دہاؤ، کھچائ بجے محسوسات بلیں گے۔ مثل کوئی محض پائی بینا چاہتا ہے تو دیکھے گا وہ مناسب مد تک شفا ہے یا نییں۔ یا چائے بینا چاہتا ہے تو دیکھے گا کہ گرم ہے یا نییں۔ اور ودوم مناسب مقدار ہیں جی انہیں۔ اس لیے جب بھی ہم مطالعہ باطن کی رو سے کی شعوری کینیت کا تجویے کریں تو آخری مضر جس کے بغیر تجویے تمل نییں ہوگا وہ محسوسات ہوں گے۔

معی (Stimulus) ہمیں اس وقت محسوس ہوتا ہے جب وہ ماحول سے ذرا اللق ہو۔ مثل کوئی آواز ای وقت ہمارے کان کو مثار کرے گ

جب وہ بہ نبیت اور آوازوں کے جو پہلے ہے آری ہیں مخلف ہو۔ او فجی یا بی ہو۔ اس طرح وی چیزوں کی جس کا رنگ اطراف کی چیزوں سے مخلف ہو۔ اس لیے کسی ہوائی افزے پر رکھے ہوائی جہازوں اور دوسرے چیزوں کا رنگ اطراف کی چیزوں مثل در فتوں کی مائد ہرا کردیا جاتا ہے تاکہ در حمن کا ہوائی جہاز اور ہے تیز نہ کر کیے۔

سمی حس کو ہم مسلسل متاثر کریں تو معیج ابنا اثر کھو بیشتا ہے۔ اگر ہم سمی بدیودار یا خوشبودار میکہ جائیں تو شروع میں یہ تو بہت تیز موگ۔ وہیں تغہرے رہیں تو آہتہ آہتہ بو کا بالکل اثر نہیں ہو تا۔

محسوسات کی قسوں مثلاً دیکھنے، سننے، وکھنے وغیرہ پر نظر والیں تو معلوم ہوتا ہے کہ ہر چنے طاحدہ اور خود مخار ہوتی ہے۔ یہ سمی مد تک درست نہیں ہے لیک ووسرے پر اثر انداز بھی ہوتی ہیں۔ مثل تجزیہ سے یہ معلوم ہوا ہے کہ دیکھتے وقت اگر خوشبو سوجمیس یا سیٹی وغیرہ کی آواز سنیں تو بیائی جند ہو جاتی ہے۔

برجس سے فاص قتم کے محمومات پیدا ہوتے ہیں۔ قدیم زبانہ میں حواس کی تعداد باغ تمی ای لیے حواس خسد کی اصطلاح رائح ہوئی۔ جدید تحقیقات کی روسے حواس کی تعداد اس سے تین گنا زیادہ ہا اور اس لیے محمومات بھی گئ قتم کے ہوں گے۔ بوے بوے محمومات میں دیکنا، مزن، فاکند، چھونا، موکمنا، درو، حرکی، سکون وفیرہ

محسوسات کی ہر متم میں کی اختلافات مختے ہیں۔ مثل آواز کم بلند اور بلندتر ہو عتی ہے۔ اور درد تیز ہمی ہو سکتاہ۔ معمولی ہمی اور کم بھی۔ اس کے علاوہ ذائقہ گزوا، کھفا، شغما، سینما اور نمکین وغیرہ ہمی ہو سکتا ہے۔ لینی ذائقہ مجی الگ الگ ہوتے ہیں۔ ایک دوسرے میں تحلیل نہیں ہو سکتا ہا ن میں زمانیت اور اشداد کا مجی فرق ہو سکتا ہے۔ مثل ذائقہ ایک منت کے لیے بھی ہو سکتا ہے اور آدھ کھنٹ کے لیے بھی۔ یا ہورے ہاتھ کا دہلا انگل کے دہلا کے مقابلہ میں زیادہ ہوتا ہے۔

جدید نفیات نے محسوسات معلوم کرنے اور الحمیں تابیخ کے ب شار طریقے دریافت کے بین جس کو قبول کرنے والے عضو مثل کان، تاکہ و فیرہ کا تفعیل مطالعہ کرکے محسوسات کو تایا جاتا ہے۔ اردو میں Sensation' کے لیے ، محسیس کا لفظ بھی استعال کیا جاتا ہے۔

محول: روای تلی تفایا (ا،ع،ی،و) عی ے ہر ایک عی دو صدود

ہوتی ہیں جن میں سے مقدم (جس کے متعلق ایجانی یا سلبی طور پر کچو کہا ہاتاہ) موضوع کے کہا تاہے اور بعد میں آنے والی مد (جس کے ذریعہ موضوع سے کچھ مشوب کیا جاتا ہے) محمول کہاتی ہے۔ مثلاً تمام انسان فائی میں انسان مد موضوع اور فائی مد محمول ہے۔ بعض باہرین منظق و ریاضی لفظ محمول کا استعمال قضیاتی تفاعل (مضمون منظق کا آخری حصہ طاحظہ کیجیے) کے لیے بھی کرتے ہیں جس میں ایک یا اس سے زیادہ معنیرات ہوں۔

محمولات (امكانی): ارسلونے اپنی منطق میں تفنایا کے محمول سے متعلق میر ماصل بحث کی ہے اور جو کچھ بھی میں موضوع کے متعلق مدمحول میں کہا جاسکا ہے اس کی قتم بندی کر کے انھیں محمولت (امكانی) کہا۔ ارسلوکے مطابق ہر قتم کا محمول کین جو کچھ بھی مد موضوع سے محمول کیا جاسکا یا اس کی نقی، ان اقسام میں سے ایک ہوگا جن کی فہرست محمولات کیا جاسکا یا اس کے بنائد۔ اس کا نظریہ محمولات اس کے مجوزہ مقولات سے وابست سمسطنین کا خیال ہے کہ اس کی نگارشات پر تخر تن کھنے والا مشہور مشکر ہوفری نے بابہ الاتیاز کا اضافہ بعد میں کیا اور بعض کی رائے میں اس نے ہوئی کیا اضافہ کی جا ہے ہم کر چو کلہ ارسلونے تعریف کی بیائے جس و بابہ الاتیاز کو تو کہ اس اسلامیاز کو تعریف کی بیائے جس و بابہ الاتیاز کو محمولات میں اور بیائے جس و بابہ الاتیاز کو محمولات میں شائل کرنے کے بعد تعریف کی شرورت نہیں رہ جائی۔ کیند تعریف کی شائل کرنے کے بعد تعریف کی شائل کرنے کی بعد تعریف کی شائل کرنے کے بعد تعریف کی شائل کرنے کی جوزہ ٹی جاتا ہی جاتا ہے۔

مر لیع مخالف: سنطق می لفظ خالف ضد یا سطین کے سن می استعال ہوتا ہے اور روائی سنطق میں سولہویں صدی عیدوی ہے اوسطوئی سنطق کا ایک شارح جولیس پاسیس نے اس روایت کو برتا۔ ینچے دی بوئی منطق کا ایک شارح جولیس پاسیس نے اس روایت کو برتا۔ ینچے دی بوئی منطق کے واضح کیا جاتا ہے۔ اس کا مربع ہونا لازی نیس۔ مستطیل کے ورید مجمی ان تصورات کو چیش کیا جاتا ہے۔ اوور گانام ضدین ہیں۔ ااور و نیز نا و ی باہم تعظیمین ہیں۔ اصل میں و کو ااور ی کو نا کا تقیش کیا گیا ہے۔ اور ی کو کا کو تعیش کیا گیا ہے۔ اور ی کو باہر کی کے درمیان جو نسبت ہے اے ہم یوں کہ سکتے ہیں کہ ا

(کل ایجانی)، ی (جروی ایجانی) کا طروم اول (فوق) ہے اور ی، اکا طروم اول (فوق) ہے اور ی، اکا طروم اول زلج فی ایک طروم اول کے جبد و، عاکم طروم ویل ہے۔ و اور ی ایک دوسرے کے ضدین ویل ہیں۔

# Christian Christ

مر میم : (1) حفرت موئ اور حفرت بادون کی بین۔ معرے توون کے وقت وہ حفرت موٹ کے ساتھ تھیں۔ یبودیوں کے مقائد کے مطابق بعد میں انھوں نے حفرت موٹ کے مقابلہ میں حفرت بادون کا ساتھ دیا جس کی وجہ سے وہ جذام میں جتل ہوگئیں لیکن حضرت موٹ کی والد کے افغین اس نے نجات دلوادی۔

(2) حضرت عیسی کی والدہ کواری اور اصلی ولیہ (Saint) ہے اور لیڈی (Our Lady) کہائی ہیں۔ آپ کی زندگی کے طالات المجیل عمل درج ہیں۔ جب حضرت عیسی پیدا ہونے والے تھے تو حضرت جر کیل نے ان کی آمد کی خوش خبری سنائی تھی۔ آپ ایلیز بتد کی رشتہ کی بمین تھیس جو پیٹیمر حضرت سحین (John the Baptist) کی والدہ تھیں۔

شروع کے دور تی سے بیمائی فد ہب کے لوگ حضرت مریم کا بوا احرام کرتے آئے ہیں۔ آپ کی ابتدائی زندگی کے حالات انجیل میں بیس ہیں لیکن قدیم روایات کے مطابق وہ سینٹ جواہم (Saint میں بیل کیس ہیں ایس مجوہ کے حالات الاس مجوہ کے طور پر یہ اطلاع کی تھی کہ حضرت مریم کو عبادت گاہ کی ایک کواری کی طرح بیش کر دیا گیا ہے۔ بعد میں حضرت ہو سے کو ان کی تفاظت کے لیے دے دیا گیا۔ حضرت عین کے جنت میں عود کرنے کے بعد ان کی دکچ بھال بوحنا (بینٹ جان) کے بیرد ہو گئی اور بعض کا خیال ہے کہ وہ بعد میں اپنے دیا (بینٹ جان) کے بیرد ہو گئی اور بعض کا خیال ہے کہ وہ بعد میں اپنے جم کے ساتھ راست جنت سدھار گئیں۔ رومن کیتھولک اور الگلین حقائد کے ان کوگوں کو عقیدہ ہے کہ وہ بعد سے کوگوں کو عقیدہ ہے کہ وہ بیشہ کواری رہیں اور بغیر گناہ اول کے ان کے بعل میں مدر سے عین پیدا ہوئے۔ وہ قرام بیکیوں کا شیخ

شر یک ہیں۔ تمام عبادتوں اور قد ہی تقریبوں میں ان کا نام لیا جاتا ہے۔

### مند: دیکیے مدیث۔

سی ایس کی ایس میں یہ مقیدہ ہے کہ ایک دن خداایک ہتی ہیں گا ایک دن خداایک ہتی ہیں گا جو امرائل کی سلطنت کا رہے عمال کر کے اس پر بری عزت اور احرام کے ساتھ حکومت کرے گا۔ وہ حضرت داؤہ کے خاندان سے ہوگا اور بیت اللم میں پیدا ہوگا۔ اس کا ذکر توریت میں بھی ہے۔ حضرت میں آ اپنے آپ کو بیل می موہ تصور کرتے تھے اور تمام عیائی اے کی مانے اور اس پر عقیدہ رکھتے ہیں۔ عیسائیوں میں یہ بھی عقیدہ ہے کہ حضرت میں ودبارہ اس دیا میں آئی گے اور اے تمام مصائب ہے نبات داوائیں گے۔

ایک میح یا نجات دہندہ کا تصور زر تشتی ندہب، بدھ مت، کانفوسٹس ندہب اور خود ہندہ فدہب میں کی ند کمی شکل میں موجود ہے۔ ای طرح کا تصور قدیم اشرین قوموں میں ملتا ہے۔

مشامرة باطن (Introspection): خود اين دان اور جذباتي تجربات اور کیفیات کا اس نقط نظر سے مشاہدہ کرنا جس سے کہ وہ توانین افذ کے جاکیں جن کے تحت ذہنی اور جدباتی اعال و توع یذر ہوتے ہیں مشابرة باطن كهلاتا ب- 'مشابرة باطن' (Inrospection) لاطني لفظ (Introspicere) سے لگل جس کے معنی درون بنی (Introspicere) ہوتے ہیں۔ مشاہرة باطن كا مقصد كى فخص كے ذہنى اور جذباتى تجربات اور کینیات کا اس کے مشاہر کے وسلے سے مطالعہ کرنا مثلًا فحے کی مالت می جاری دہنی اور جذباتی کیفیت کیا ہوتی ہے یا خوشی اور انساط کی حالات می جاری اندورنی کیفیت کیا ہوتی ہے۔ ان نفسی کیفات تک مرف ای ک وسترس ہوتی ہے جس یر وہ مزر ری ہیں، دوسرے کی رسائی سے باہر ہوتی ہیں۔ مشاہرہ باطن نفیات کا ایک خاص طریقہ ہے۔ یہ طریقہ انیسوی صدی کے اگریز ملب فلاسفہ کے پیوان اڈلین ایمیت کا مال رہا ہے۔ اس کروہ میں تمامی بابس (Thomas Hobbes)، جان لاک Thomas Hobbes (John بارج بركل (George Berkeley)، جان استوارث مل Locke) (David Hume) و الما Stuart Mill) على ال (James Mill) الكو الدر يمن (Alexander Bain) اور ان كے بہت ہے جم عصر شامل إلى۔ ای طرح تیج لی تفسیات (Experimental Psychology) کے علم برداروں

یں فاص طور سے و کھنم وونٹ (Withelm Wundt)، آسولڈ کیے

(Oswald Kulpe) اور اکی لی ، مچر (E.B.Tatchner) اس طریقے کے

خصوصیت سے حامی ہیں۔ یہ باہرین نفیات ذہن کے مطالعہ کے لیے ای

طریقے پر انحصار کرتے ہیں۔ ان تمام خکورہ بالا باہرین نفیات کے یہاں

شعور کے عمل و مواد (Actions and Contents) بالراست تجرب شعور کے عمل و مواد (Immediate Experience) کرنے کی تجرب سے

گزرنے کا مطلب ان کے نزدیک اس کا بلاوا۔ طرشعور ہے۔ اس طرح سے

شعور باطن خود اینے جواز کا طامل ہے۔

ودن، مجنر اور ای طرح کیے (اپنے ابتدائی دور عمی) کی بید (آفت متی کہ مطابد کا باض کا مقصد شور عمی مرف حمی مواد (Glossary کو دریافت کرتا ہے لیمن حقیق احساسات Material) بحن کا میچ مرکزی ہوتا ہے اور حیات (Froper) جو کہ احساسات ہے قریبی مماثلت رکھتے ہیں۔ اس نقط نظر کو کا یکی مطابد کا باض (Introspection) کو کا یکی مطابد کا باض

بہت سے دوسرے اہرین نفیات کے خیال میں شعوری مواد میں دوسری متم کی نفعی کیفیات و واقعات شریک ہیں۔ فرانز بریٹالو (Franz Bretano) اور کیلے (Kulpe) جو فعائی نفیات کے بہت بی اہم اور بائر نامبروار (Active Psychologist) رہے ہیں ان کا خیال ہے کہ شعور، حتی اور تمثالی مواد کے علاوہ خفی نفی اعمال پر مشتل ہے۔

مشاہدة باطن كى افاديت عرصد وراز تك مسلسل زير بحث ربى اور 1920 تك بد واضح ہو گيا كد مشاہدة باطن بحى نظفى سے مرا نہيں ہے جس كى وجہ بير ہے كد مشاہدة بالراست تجربہ نہيں ہے بلكد مشاہدة (Observation) اور استنباط (Observation) كا مركب ہے۔

مُشک : دنیا کی ایک نبایت جمتی اعلی پاید کی خوشبود مطک خاص حم کے برن سے لکالا جاتا ہے۔ یہ زبرن کے ایک خاص فدود عمل جمع ہوتا رہتا ہے۔ یہ جعنے برختے برختے مرفی کے اندے کے برابر ہو جاتا ہے۔ حب اے کاٹ کر لکال لیتے ہیں۔ جب تازہ ہوتا ہے تو اس کا رنگ مجورا سیاہ ہوتا ہے۔ سوکھے پر دانے دار بن جاتا ہے۔ ملک والے برن عمل دور سے تیز خوشبو آتی ہے۔ جانور جیسے جیسے زیادہ عمر کا ہوتا جاتا ہے، ملک پیدا ہوتا مجی کم ہوتا جاتا ہے، ملک پیدا ہوتا ہی کم کہ واتا جاتا ہے، ملک پیدا ہوتا ہی کم

وسویں و حمیارہویں صدی میسوی کی کنابوں میں شفک کا ذکر ملک ہے۔ کہا جاتا ہے کہ شروع میں چینوں نے اس کا بتا جلایا تما اور چر سیس سے وہ اوروپ حمیا۔ افغالستان اور اس کی اطراف کے علاقوں میں یہ برن ملک ہے۔ چھلے کچھ برسول میں لوگوں نے مفک کی لائح میں ب شار برن مار ڈالے اور اب اس فسل کے برن بہت کم رہ گئے ہیں۔

مشن - عیسائی: عیسائی غرب می سبنین یا تبلیق مشن کی بری ابهت
ری ہے۔ مشن کا نام ماری دنیا میں عیسائی غرب کی جبنی و اشاعت ہے۔
عیسائیت کی ابتدا ہے جبنی کے کام کو بری ابهت دی گئی ہے اور اس طرح
عیسائی غرب کی جبنی کی تاریخ اور عیسائی مشن کی تاریخ ایک ہے۔ ای وجہ
ہیسائی دور میں رومن سلطنت کے انجائی خت ظلم و تشدد کے باوجود
عیسائیت مشرق قریب، اسکندری اور پھر بونان اور روم کے رائے سارے
میراوپ میں مجیل گئی۔ دوسری صدی عیسوی میں اسکندرید میں مشنری یا
میسائیت اگر کے کاکالج قائم کیا عمیا تھا۔ اس کے بعد ایسے کالج محلف مکوں
میل قائم ہوتے رہے۔ 404 میں ایک کالج تعظینے میں محمولا عمیا۔

یہ مشن صرف رومن کیتونک فرقہ تا کہ لوگ نمیں بلکہ دوسرے فرقوں کے لوگ نمیں بلکہ دوسرے فرقوں کے لوگ بھی کھولتے رہ جیں۔ ان جی جیسوئٹ فرقد کے لوگ کانی مرکزم رہ جیں۔ سوابویں صدی اور اس کے بعد یوروپ کے ممالک ثابی امریکا، کینیڈا، جنوبی امریکا اور پھر افریقہ اور ایشیا میں پہلے تاجروں اور بیابیوں کے چیجے توارت اور پھر فوجات کے لیے سیلئے گئے تو تاجروں اور بیابیوں کے چیجے بید مشن بھی جانے گئے۔ شروع میں اس کام کے لیے سفید فام مشنری می جاتے ہے سفید فام مشنری می

ايشيا مي مندوستان، جين اور تهذي طور پر دوسرے رق يافت

مکوں میں تبلیغ کے علاوہ ان مشزیوں نے جیتال، اسکول، یو ندر سٹیاں وغیرہ مجی قائم کرنی شروع کیں اور ان کے ذریعہ لوگوں تک مکینے ک کوشش کی اور ایمی اطراف طلع قائم کیے۔

جب مضری کام تیزی سے برصن لگا تو 1921 میں مختف اداروں میں آپ میں تعاون پیدا کرنے کے لیے ایک بین الا توای مشری کو نسل تائم کی گئی جس میں 26 مکوں کی قومی اور علا قائی مشری تعظیم اور کو تسلیس مجر بنیں۔ دوری عالم کیر جگ کے دوران بہت سارے مکوں میں مشری سر کرمیاں بہت گفت گئی تھیں۔ بے شار اسکول، کالج، دوافانے، بیتم فانے جاء ہو گئے تھے لیمن چند ہی سال میں بد دوربارہ تھیر کر لیے مجے۔ 1961 میں بین الا قوای مشری کو نسل، 'ورلذ کو نسل آف چہ' (World Council of Churches) کا حصہ بن گئی اور اب پی پودیوں کو بھی اس کام میں شریک ہوگیا ہے۔ مقائی پودیوں کو بھی اس کام میں شریک کرنے پر زور دیا جا رہا ہے اور اب بھی کی دادا ور غربوں کی حالت بھر بنانے پر زور دیا جا رہا ہے اور اب بھی کی اداد اور غربوں کی حالت بھر بنانے پر زور دیا جا رہا ہے اور اب بھی کی اداد اور غربوں کی حالت بھر بنانے پر زور دیا جا رہا ہے اور اب بھی کی اداد اور غربوں کی حالت بھر بنانے پر زور دیا جا رہا ہے اور اب بھی کی اداد اور غربوں کی حالت بھر بنانے پر زور دیا جا رہا ہے اور اب بھی کی اداد اور غربوں کی حالت بھر بنانے پر زور دیا جا رہا ہے اور اب مین کی ایا کی اداد ور خربوں کی حالت بھر بنانے پر زور دیا جا رہا ہے اور اب بھی کی بادام فریبا جنسی 1979 میں امن کا توبل انعام ملا تھا۔ اس مشن کی ایک مرکرم رکن تھیں۔

معرد فتون لطیقہ و تہذیب : معر می فن تقیر اور پیکر سازی نے بعنی برق کا آئی معودی نے نیس کی۔ سوائے بطیوی فائدان کے دور کے بجلد یونان کے اثر سے معودی نے بھی ترقی کید معر میں اصل کام ماہر تقیر اور پیکر ساز کرتے تھے اور معود ان کے بنائے ہوئے قطوں میں رنگ بعرتے تھے۔ معر کی قدیم سلطنت کے مہد کی معودی کے زیادہ نمونے نیس طح ، ایک قبر سے جو قازوں کی تعویریں کی چی جس سے چت چی میں جس سے چت چی میں جس سے چتا ہے کہ یہ فن بھی ترقی کریکا شاد

وسطی دور کی سلطنت میں فن کار رکھوں کے استعال ہے واقف ہو بچے تھے۔ انھوں نے مکانوں، معبدوں، کھلوں وغیرہ میں اس کا کمال دکھلایا ہے اور اڑتی چیوں، تیرتی مجھلیوں، کھیت کھلیان کی تصویریں منائی ہیں۔ عمارتوں کے فرش کو اس طرح رنگا ہے کہ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یانی ہمیلا ہوا ہے۔ تصویروں کی اطراف ہندی ڈیزائن منائے مجے ہیں۔

معریوں نے جو ذیاری عارتوں کی تغیر اور ان کو جانے میں دکھائی ہے وہی دوسرے فون میں بھی نمایاں ہے۔ بھر اور قالین باف المجائی خوبصورت فریائن کے گیڑے، پھول کاریاں اور قالین تیار کرتے ہے۔ تو تن خا آموں کی قبر ہے جو فرنانہ برآمہ ہوا ہے اس ہے قدیم ممر کی اعلیٰ درجے کی فنکاری ظاہر ہوتی ہے۔ فرنچر پر سونے اور چاندی کا اعلیٰ حرین کام ہے۔ زیورات، معر کے ڈیوں، واز (Vase) اور کانے کے برتن گاس وغیرہ پر انجائی باریک اور خوبصورت ڈیزائن بنائے گے ہیں۔ تو تن خا آموں کے استعال کے سگ خارا کے برتن، کول کی شکل کے بیائے اور پائی چین کی شرک کی شکل کے بیائے اور کروئی تھی۔ چاندی، سونے وغیرہ کے گئے کے بار، تاتی، اگولیاں، کوریاں، آئین، زنجریں، تمنے، سے ک خوبرہ کے گئے کے بار، تاتی، اگولیاں، چوڑیاں، آئین، زنجریں، تمنے، سے ک خوبرہ کے گئے کے بار، تاتی، اگولیاں، بوئے وغیرہ کے گئے کے بار، تاتی، اگولیاں، بوئے وغیرہ کے گئے کے زیرات اور ان پر بڑے ہیں۔ چوڑیاں، آئین، زنجریں، تمنے، بیتی بوتی ہوگی جوٹی چین کی تو تیاں اور خیری کی کام ملا کے۔ خوبراں اور ویویکل محموں سے اور ای لیے زیرات کے ڈیوں اور چوٹی عموں کے اور ای کے کام ملا ہے۔

جب دن مجر کا کام فتم ہوجاتا تو وہ پھر بربط، رہاب، بانسری وفیرہ سے دل بہلات۔ کلوں اور معبدوں میں باقاعدہ آرمشرا ہوتے اور گانے اور معبد کار ان میں شریک ہوتے۔ لیکن زندگی کی بید تمام تعیش صرف فرمون اور اس کے قریب کے

اوگوں کے لیے تھیں۔ باتی اوگوں کی زعدگی فلاموں سے پکو بہتر نہ تھی۔
مصری فن تقییر : مشہور مورخ ہیرؤوٹس نے تکھا ہے کہ قدیم
مصری اپنے رہنے کے مکان کو مارضی تیام گاہ سیجے تھے اور قبر کو مستقل
تیام گاہ ماری قدیم مصری عمارتی ای فلفہ کی تعبیر ہیں۔ اس زمانے
میں مکانات مٹی کے یا زیادہ سے زیادہ پکائی ہوئی اینوں سے بنائے جاتے تھے
لیکن قبروں اور مندروں کی محمارتیں انتہائی شاندار ہو تمی اور ان میں نہایت
پی رس (ایک تم کی نے) کے مطبع باعدہ کر استمال کیے جاتے تھے۔ لیکن
بیکی رس (ایک تم کی نے) کے مطبع باعدہ کر استمال کیے جاتے تھے۔ لیکن
مندروں میں بھروں کے ستون تپی رس کی قتل میں ڈھال کر لگائے جاتے
تھے۔ ان مندروں اور قبروں کو انتہائی مضوط پھروں سے تعبیر کیا جاتا اور
اٹھیں دوای زعدگی دیے کے لیے ہر تم کی قدیم اعتبار کی جاتے۔

قدیم مصری تھی تھی بھی ایرامی اور نے اسک (ایک شم کا مناد جو ماکا

قدیم معری تقیر میں ابرام، اوب لسک (ایک متم کا بینار جس کا فیار جس کا فیار جس کا فیار جس کا فیار حصد چوکور بوتا ہے اور اس کا اوپر کا سرا ابرائی فکل کا بوتا ہے)، پائے لان، ایک بہت برا پھائک جس کے دونوں جانب ابرام کی فکل کی عمار تمی بوتی میں اور کول کے پھول کو فاص مقام حاصل ہے۔

ان محارات کی سب سے قدیم باقیات قاہرہ کے قریب سقارہ میں موجود ہیں۔ یہ ان محارات کی سب سے قدیم باقیات قاہرہ کے قریب سقارہ تدفین کے مراحل طے ہوتے تھے۔ اسے ماہر فن تقیر امہوئی نے بادشاہ دوسر کے لیے تقیر کیا تعلد سے تیسری سلطنت (.2650 B.C.-2600 B.C.) کا بانی تعاد یباں تقریباً 200 فٹ اوٹھا زید دار اہرام ہے۔ اس کی اطراف می ایک بال ہے جس کے ستون اب بھی موجود ہیں۔ اس کے علاوہ بادشاہ کے رہنے کے لیے کی محارف ایک اطراف ایک درہنے کے لیے کی محارف کی اطراف ایک درہنے کے لیے کی محارف کی اطراف ایک درہنے کے لیے کی محارف کی اطراف ایک درہنے ہے۔

زید دار اہراموں کے بعد ایک نے بلند و بالا اہرام کا دور شروی مول این میں سے سب سے مشہور قاہرہ کے قریب جیزہ کے اہرام ہیں۔
یہ چو تھی سلطنت (2600 B.C-2448 B.C) کے بادشاہوں کے لیے بنائے کی شخص ان اہرام کے قریب بادشاہ کی میت رکھے، اے حسل دینے اور ملک میں دوایات ادا کرنے کے بلاطامہ طامدہ عمارتیں اور پھر جلوس کی میں اہرام تک لے جانے کے دائے ایمی تک محفوظ ہیں۔

قديم سلفت 2000 ق.م. عمل زوال يذير موا اور ايك ي فن

تقیر نے جم لیا۔ جس می ابرام زیادہ مادہ اور مقابلتا یائیدار مسالے کے مائے جاتے تھے۔ قدیم معری فن تقیر اینے عروج بر نی سلطنت کے دور (1570 B.C.-1085 B.C) على كينجار بي سلطنت موجوده قابره ب بث كر تقرياً 800 ميل جوب مي الاقعركي الحراف مقى - اب تك جو عظيم عارتي باتى رو كى بن ان عى الك ملك بيت في سن كامعد بحى ي جو دارالحرى مى بد اس مى بوے بال بين اور او نے او يے ستونوں ر میت کی ہوئی ہے۔ و حلوان رائے بے ہوئے ہیں جن سے عمارت ک مخلف سطوں یر پہنچ کے ہیں۔ اس کے علاوہ کاریک میں آموں (1570 B.C.-1085 B.C) كا معيد ع اور الاقصر (1750-1200) كم معيد ہیں جن کے عظیم ستون اور بادشاہوں اور دیو تاؤں کے مجمع پھر سے راشے مکے ہیں۔ یہ آج مجی لوگوں کو محر جرت کرتے ہیں۔ ریس دوم کا ایک عظیم مجمد یہاں سے لے جاکر قاہرہ ریلوے اعیشن کے سامنے نسب کیا حمیا ہے۔ نیولین ایک عظیم ستون فرانس لے عمیا تھا جو آج بھی پیرس ك قلب مى نسب ہے۔ افي فومات كے مين شاب كے زمانے من جب سکندراعظم کا انتال ہوگیا تو معرکا ایک حصر اس کے ایک جزل بطیموس (Ptolemy) کے قینہ میں آیا۔ اس خاندان نے بھی یہاں کی معید اور دوسری عمار تی تقیر کیں۔ بطلیوس سوم نے ایدنو کا معید 237 ق.م. میں تعمیر کرانا شروع کیا تھا۔ یہ آج تک موجود سے اور اس عبد کی یاد تازو كرتا ہے۔ خاندان بطيوس نے قديم معرى فن تقير كى روابات كو اى طرح باتی رکھا۔

تھے۔ ان میں ہے وہ کل ایک قعر عمرہ اور دوسرا فربت المجر (سائویں صدی بیسوی) لے ہیں۔ ان ووٹوں کھوں کی آرائش انجائی اعلیٰ پایہ ک ہے۔ قعر عمرہ کے تام کروں، بوے والان اور حمام میں وہواروں کی استاراری کے اور تصویری تی بوئی ہیں۔ رکھوں میں سیاہ و سفید کے علاوہ نیل، بھورا، سرخ، زرد اور کمیں کمیں سز رنگ استعال کیا گیا ہے۔ ان میں علل خانوں، شکار، جسانی ورزش، مخلف مناظر کے علاوہ رمزی ٹوعیت کے حیات انسانی کے مخلف مراصل اور تاریخ، قلفہ اور اشعار کو انسانی پریروں میں بیش کیا گیا ہے۔ خلید المسلمین کو تخت پر بیفا دکھایا گیا ہے۔ طاقوں میں نسائی بیکر سنے ہیں۔ چوکھوں پر پھولوں کے باروں کی آرائش ہیکر سنے ہیں۔ چوکھوں پر پھولوں کے باروں کی آرائش جن پر ساف ہیئی نن کا اثر ہے۔ شکار کے مناظر پر ایران کے سامائی دور بن پر ساف ہیئی نن کا اثر ہے۔ شکار کے مناظر پر ایران کے سامائی دور کا اثر نیاں ہے۔ ان تصویروں میں جو پی منظر چیش کیا گیا ہے اس میں باز نشینی اثر جملکا ہے۔

خربت المنجر سے تھاویر کے وُھائی سو کلڑے کے ہیں۔ ان پر تقافی دو طرح کی ہے۔ بجسوں کی تعداد استعال کی حمی ہے اور افھیں رجگ دیا میں ہے۔ دوسری عارتوں کی دیواروں کے استر پر رومیوں کی طرح کا چی کی عجر۔ آرائش نقرش اوزی فکل کے ہیں اور ان کے اندر پھول بنائے گئے ہیں۔ جس سے سامانی رنگ فلاہر ہوتا ہے۔ طلقوں کے اندر اسلی می حوانوں کی شکیس بنی ہیں تھوں گلاب، اگور کی بیلوں اور جانوروں کی تھوروں کو بوے بیانے پر استعال کیا حمیا ہے۔ حمام کی تھوریں کلیے تر کئی ہیں۔ نقرش کے مونے اطاکیہ کی چنی کاری کے مماش ہیں۔

عباسیوں نے جب بنوامہ کی جگہ ظافت کی باگ ڈور سنبالی تو اپنا پہلا دارالخالف می سامرا (836-835) میں بنایا اور پر بغداد نظل ہوگئے۔
سامرا کی کھدائی میں جو محل فے ہیں ان میں ایوانوں کے اندر کی ہے ارائش کیا گیا ہے۔ ستون ایک کھڑے ہوئے آدی کی شکل کے ہیں۔ حرم کی دیواروں کے بالائی حصہ پر انسائی و جوائی پکروں کی شخریری استرکاری ہے آئی رمگ میں بنائی مگئ ہیں۔ خبیبوں میں بونائی طرز کی کی رقی تصویریں عالب ہیں۔ مرد کھڑے ہوئے دکھلائے گئے ہیں۔ ان کے لہاں کی جبیں اور شکنیں بوی چاہک و تی سے بنائی می ہیں۔ ان پر ساسائی دور کا کی جبیں اور شکنیس بوی چاہک و تی سے بنائی می زرد اور سیاہ استعمال کیے گئے در ساموں کے اندر کی آرائش میں فائی زرد اور سیاہ استعمال کیے گئے ہیں۔ ماموں کے اندر کی آرائش میں فائی زیادہ تر اظیدس کی شکلوں میں

ب، کی کی مادہ پودے می ملے کے اور جس می مامانی اور صاف ملک ہے۔

مضاریت: کوئی مخض اپنا بال کی کو اس شرط پر بغرض تجارت دے کہ وہ دونوں باہی مطابعہ کے مطابق نفع بی شریک ہوں گے، نتمی اسطان بی مضاریت کہلاتا ہے۔ یہ دراصل تجارت بی ایک طرح کی شرکت ہے کہ اس بی ایک مخض سربایہ لگاتا ہے اور دوسرا محت کرتا ہے کہ اس بال سے تجارت کرنے اور اس کے فائدہ بی اپنے ساتھی کے ساتھ حصہ دار ہو۔ ای لیے مضاریت کی تعریف کتب فقہ بی اس طرح کی جاتی ہے کہ ایک مخض کا باتی ہے کہ ایک مختص کا بال اور دوسرے کی محت ہو۔

مال دینے والے کو رب المال اور محت کرنے والے کو مضارب کہتے ہیں اور مالک نے جو کچھ دیا وہ راس المال کہلاتا ہے۔ اگر معاہدہ عمل تمام نفخ رب المال بی کے لیے دینا ملے پیا ہو تو اے البھاع کہتے ہیں اور اس کے برطاف اگر کل منافع کام کرنے والے کے لیے دینا قرار پیا ہو تو سے قرض کی صورت ہے۔

یہ قرض کی صورت ہے۔

مضاربت کے لیے چند شرطیں ہیں: (۱) راس المال شمن کی شم المب ہو۔ اگر عروض کی شم ہو تو مضاربت سیح خیر۔ (2) راس المال معلوم ہو۔ اگر عروض کی شم معلوم ہو۔ اگر جد اسے اشارہ ہی سے معلوم کیا جمیا ہو۔ اگر منافع کی تشیم کوابوں سے اپنا دموئ ہابت کردے اس کے موافق فیصلہ کردیا جائے گا۔ اگر فریقین ہی سے ہر ایک کواہ چیش کردے تو رب المال کے گواہ معتبر آراد پاکس سے اور اگر کس کے پاس شہادت نہ ہو تو شم کے ساتھ مضارب کا قول معتبر ہوگا۔ (3) راس المال معین ہوگا دین نہ ہو (جو فیر معین واجب فی الذھ ہوتا ہے)۔ (4) راس المال مضارب کو دے دیا جائے سین اس کا لورے طور پر بھند ہو جائے۔ رب المال کا بالکل بھند نہ رہے۔ لین ان واجب فی ایک جو شائی۔ لیع میں اس طرح حصہ معین نہ کیا جائے ہی جو بائے جس می شرکت تھنے ہو جائے۔ لیع میں اس طرح حصہ معین نہ کیا جائے ہی جو بائے جس میں شرکت تھنے ہو جائے کا احتال ہو۔ شان ہے کہنا کہ میں سو دریے کی دریے۔ دریے دریے کی دریے کے دریے کی اس طرح حصہ معین نہ کیا دریے کو دریے کی وریے کی وریے کی میں موری ہو۔ شان ہے کہنا کہ میں سو دریے کی ہو این ہے جس کس دریے کی اس طرح ہو۔ آن ہم میاب کہ کی سو دریے کی اس طرح ہو۔ آن ہم میاب کو دریے کی اس طرح ہو۔ آن ہم میاب کہ کی سو دریے کی وریے کی دریے کی میں میں میں میں کس کس طرح ہو۔ آن ہم ہو کی اس میں ہو یا اس سے بھی کم تو دریے کی دریے کی میں دوریے کی اس کس طرح ہوگی ہوگی کی دریے کی میں ہو یا اس سے بھی کم تو دریے کی دریے کی ہو کے دریے کی کہ تو

اپنا صد معلوم ہو۔ لبدائی شرط جس سے نقع مجبول(ا معلوم) قرار پائے، مضاربت کو فاسد کروچی ہے۔ شال بے شرط کہ صحیب آدما یا تبائی نقع دیا جائے گا۔ یعنی دونوں بم کمی کا نقع معین نبیں۔ (7) مضارب کے لیے نقع دینا شرط ہو۔

معابدہ (عقد) مضاربت کا تھم ہے ہے کہ جب مضارب کو بال دیا گیا اس وقت وہ ایمن ہے۔ جب اس نے کام شروع کر دیا تو وہ و کیل ہے۔ جب کی لاج ہوا تو شرکیہ ہے۔ اگر رب البال کے تھم کے ظاف کیا تو قاصب ہے۔ مضاربت اگر قاسد ہو جاتی ہے تو وہ اجارہ کی صورت میں بدل جاتی ہے بینی اب مضارب کو طے شدہ منافع نیس لے گا بلکہ اجرت مش لے گا۔ خواہ اس کام میں نفع ہو یا نہ ہو۔ بال مضارب سے گا بلکہ اجرت مشل لے گا۔ خواہ اس کام میں نفع ہو یا نہ ہو۔ بال مضارب سے جو کچھ ضائع یا باک ہوگا وہ نفع کی طرف شار ہوگا۔ راس البال میں نقصانات کو شار نیس کی جاسکا۔

مطلب: معنی سے متعلق بحث میں ماہرین منطق نے اکر مطلب کو مطلب کو مطلب کو مطلب کو مطلب کو روائی منطق میں استعال کیا ہے کو روائی منطق میں اکثر اس فرق کو نظر انداز بھی کیا گیا ہے۔ مطلب، مغیوم سے وسیع تر القور ہے کیونکہ اس سے مراد وہ تمام تر تصوصیات یا اوساف ہیں جر کی شخ کے تصور سے متعلق ہوتے ہیں اور اس کے مجموعی و جامع معنی میں شامل ہوتے ہیں۔ لہذا مطلب سے ہم وہ تمام تصوصیات مجمد سکتے ہیں جن کے اس صنف کے تمام اداکین طائل ہوتے ہیں جرکی صد سے مراد ہول

اکثر ایبا بھی ہوتا ہے کہ کمی مد کے منی کو بھنے کے دوران نفسیاتی یا شخص طازمات و وجہات کی بنا پر ہم لوگ ذاتی طور پر اس سے الگ الگ ہاتمیں کھنے ہیں۔ اور اگر معنی کو ہم وسیح ترین معنی ہی استعال کریں تو یہ تمام ہاتمی بھی اس میں شامل ہوجائیںگ۔ اس دچہ سے مطلب کو معروضی اور موضوی (داخلی) بھی کہا جاسکتا ہے۔ مندرجہ بالا دو حم کے مطالب میں اول الذکر کو معروضی اور آخرالذکر کو موضوی کہد سے ہیں۔

مظیریت (Phenomenolgy): بدید نلف کا ایک کتب جس کی بنیاد الی منڈ سرل (Edmund Husserl) نے رکی تھی۔ اس کا اثر سارے بورپ بی مجیل کیا تھا۔ فلف وجودیت پر اس کے ابتدائی دور بی اس کا کائی اثر بڑا تھا۔ سرل نے ایک آفائی فلفیانہ طریقہ کار مرجب

کرنے کی کوشش کی تھی جس میں چیش تیای کی کوئی جگہ نہیں تھی۔ اس می پوری توجہ مظاہر پر مرکوز کی جاتی اور افحیں بیان کیا جاتا۔ ہر وہ چیز جو دیکھی نہ جا سکے اور اس طرح شعور تک نہ بہتی سکے تو اے بالکل نظر انداز کر دیا جاتا۔ بحث مرف اس سے تھی کہ بہیں کیا معلوم ہے۔ اس سے نہیں کہ وہ کس طرح معلوم ہوئی؟ اس طرح مظہریت کا طریقت نہ تو نہیں کہ وہ کس طرح استباطی یا استحرائی ہے اور نہ تدرق سائنس کی طرح تجربی بلکہ اس میں کسی شے کے وجود کو محسوس کیا جاتا ہے اور وجدان بلکہ اس میں کسی شعر سے اس کے معنی کی وضاحت کی جاتی ہے۔ (دیکھیے معنون ہمرل)۔

#### معاد: دیکھے آفرت۔

معید: این عارت یا محسور جگه جهال کمی دیوی یا دیوناک مورتی رکی بوق ہے یا ان کے نام سے یکو اور چزیں رکی جاتی ہیں۔ یہاں جع بو کر لوگ عبادت کرتے ہیں۔ دنیا کے اکثر خراہب میں معبد تغیر کرنے کی رسم ری ہے۔

معر، ہندوستان، چین اور بھرہ روم کے علاقے میں جو غار لے جی ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ اندائی دور میں معبد پہاڑوں میں عار کاٹ کر بناتے جاتے ہے۔ دو ہزار قبل میج تک معر میں معبدوں کی با قاعدہ عار تھی تھیر ہونے لگیں۔ اس دور میں پہاڑوں کو کاٹ کر بھی نہایت خواصورت اور پر تھوہ معبد تھیر کے می ہے۔ اس کی بہترین مثال اور سنہل کا معبد ہے جے فرعون رمسیس ٹائی نے تھیر کیا تھا۔ کارنگ اور تھیمور عہد میں فراقین کے نادر معبدوں کے آثار آئی تک موجود ہیں۔

بابل اور آخور حکرالوں کے دور یس عالی شان معبد تھیر ہوئے تھے۔ اس دور کا زخورات (Zigguart) کا معبد پورے شرق قریب یم بہت مشہور تھا۔ یہ ایک مراح مسطح پر اہرای شکل میں تقییر کیا گیا تھا اور بہت مولی تھا۔ اس کی اطراف ایک اور پی دیوار بن ہوئی تھی۔ سب کے اور ایک وسیح کمرہ تھا جو عبادت کے کام آتا تھا ساتھ عی دہاں سے دیر ایک وسیح کمرہ تھا جو عبادت کے کام آتا تھا ساتھ عی دہاں سے بیٹے کر سیاروں کی کروش کا بھی مطافعہ کیا جاتا تھا۔

یبودیوں نے ایک معبد بیکل سلیمانی (Temple of Solemon) تعبر کیا تھا۔ انجیل میں اس کی کمی قدر تفصیل دی گئی ہے۔ اس کے داخلہ پر دو بوٹ بڑے بڑے ستون تھے۔ اس کے بعد وسیع صحن تھا اور اس کے بعد

اس مقد س عبادت گاہ کا کرہ تھا جس بھی Arc of Convent رکی تھی۔ یہ معید یہودے کے و شنوں نے کی مرجہ تیاہ کیا اور یہ کی مرجہ تیر ہوا۔

یونان میں معبدوں کی تقمیر 1000 ق.م. ہے شروع ہو گی۔ ابتدا میں یہ مئی کی نئی بھی اینوں اور ساگوان کلوک کی مدد سے بنائے جاتے ہے۔ مجمئی صدی ق.م. ہے باقاعدہ سنگ مرمر کی مدد سے بنائے جاتے فوبصورت محل تیں بنائی جانے کیس۔ ان میں سے پارتھیاں کا معبد، جو پانچی صدی قبل میں موجود ہے۔

یونانی معبد عام طور سے ایک چار دیواری سے گھرے ہوتے تھے جس کے اندر معبد کے علاوہ اس کا فراند رکھنے کی اور دوسری عمارتی بھی ہوتی شخیں۔ یہ عمارتی لوگوں کے جع ہو کر عبادت کرنے کے لیے نیس ہوتی شخیں بلک یہ دیوی یا دیوتا کی رہائش گاجی ہوتی شخیں۔ دیوی یا دیوتا کا ایک شاعدار مجسد ایک کمرہ عمی رکھا ہوتا تھا اور وہ اس طرح تقییر کیا جاتا تھا کہ جب تک سورتی لگلا رہے اس کی روشن کی ددشن کی روشن وان ہے جمعے بریوتی رہائے۔

رومن عبد کے معبد نے بانی طرزی کے ہوتے تے لیکن ان میں کے بعض میں کافی ترتی یافتہ فن تغییر استعال کیا جاتا تھا۔ اس میں فن تغییر کے دوسرے کمتبوں سے بھی استفادہ کیا جاتا تھا۔ ان کا بہترین فونہ جو پہلی صدی تق.م. کا بے فرانس میں اب تک موجود ہے۔ یہ میزوں کیری (Maison Carree) کہلاتا ہے۔ نوبائی معبدوں کے تھے اور لیے بال کی نبیت اس کا بال مراح نما ہے۔ اس کی دیوادوں پر شک مرم لگا ہے۔ طاقی س میں مجمع رکھ ہے۔ دوم میں اس مید کا ایک شاندار معبد ہے جس کا گئید دیکھنے کے قابل ہے۔ دوم میں اس کے معلک (لبنان) اور شام کے معددوں میں بوے بوے بال جیں اور داشلے پر بوے بوے ستون سے ہوئے جس در دوم)۔

ہندوستان کے قدیم ترین معبد بدھ ندہب کے ہیں جو 255 ق.م. اور 300 میسوی کے درمیان پہاڑوں کو کاٹ کر بنائے گئے تھے۔ اس کے علاوہ ابعد کے دور کے معبد اسے فن تقیر میں لاجواب ہیں۔ (دیکھیے فن تقیر، ہندوستان، مندر)۔

چین عی سعبد اور رہنے سینے کے مکانوں کی عارتوں عی زیادہ فرق نیس ہوتا ہے۔ سعبد کی عارتی کائی بری ہوتی ہیں۔ یہا سکے بدھ

نہ ب كے معبدوں ميں آ وار ركنے كى جكد اور پاكوؤا كے طاوہ ايك خانقاد، ايك كتب خاند اور بحكثووں كے رہنے كى جكد بھى بوتى ہے۔ جاپان ميں معبد اس طرح تعير كيے جاتے تھے كد وہ اطراف كے ماحول كا ايك حصد من جاكس (ويكينے فن تغير جاپان، چين وغيره)۔

معتر لد: حبد تی اسی می (دوسری صدی جبری) جب اسلای لومات کا سیلاب صدود عرب سے متجاوز ہو کر بلاد تجم، روم اور یوبان و فارس و فیرو جس مجیل مجیل مجیل مجیل قوام سے جو فلف و کلام کی بری قدرواں تھی، مسلمانوں کا اختلاف ہوا۔ جبجہ کے طور پر مسلمانوں میں فلسفیانہ انکار نے مقتود ممالک میں بوے بوے فلف موجود تھے۔ فلسفیانہ انکار کے رواج پذیر ہونے ہے عقائد کی بحث کا آغاز ہوا اور پکر مختلف النوع اعتقادی و کلای فدایب بیدا ہوگے۔ ان فلسفیانہ کروہوں یا اعتقادی فرقوں میں معترل کو نمایاں خیشیت صاصل ہے کو تکہ اسلام کی تاریخ میں معترل کو نمایاں خیشیت صاصل ہے کو تکہ اسلام کی تاریخ میں اہم کردار الماریخ میں معترل الکرین نے میای مصلحوں سے الگ ہت کر قرآنی تعلیمات کو بہتے کے مقالے تک میں اہم کردار الماہ کی کہ بہت کر قرآنی تعلیمات کو بہتے کے مقالے تک معالم میں انہ کردار اللہ میں انہ کی معالم دیا تھیں۔

اس فرقہ کے معزلہ کے نام سے موسوم ہونے کے بارے میں علا و محتقین کے مختف اقوال منقول ہیں۔ ان میں بین الفرق کے مصنف عبدالقابر بغدادی کی بیر رائے زیادہ وقع اور معبول عام ہے کد رئیس معتزلد دامل بن عطا جب خواجہ حسن بھری کے تاہدہ میں تھے، انھوں نے جب ابدیت قرآن کی ولیل مانے ہے الکار کیا اور اینا یہ خیال ظاہر کیا کہ دو تکہ فداکی مفات بی ایک مفت کلت فی ہے کر یہ مکت فدا نے پیدا نیں کی بلکہ خدا کے ساتھ مشروط ہے اور یہ تھت خدا بھی نہیں کہلاعتی تو خواجہ حسن بھری کو ان کی گر و فلفہ سے انتظاف ہوا اور واصل بن عطائے ملت ورس سے علامد کی افتیار کرنی اور ای محید می ایک ووسرا طقہ ان کر کے بیٹے میا تو اے اور اس کے ہم نواوں کے بارے میں کیا جانے لگا "قد اعتزل منا واصل" لین واصل نے ہم سے علامد کی اعتبار كرلىد اى وقت سے فرقد كا نام معتزلد يو كياد واصل بن عطانے فلف البات کی ایک نی شاخ ہے سلمانوں کو حدارف کرانے کی کوشش کی تم اور ان کے خالات عام سلمانوں کے خالات سے قدرے مثلف تھے۔ واصل بن عطا اور خواجہ حسن ہمری سے درمیان معلیات موضوع ير مياحث مجى بوتے تھے۔

مسك احترال ك جامع اصول پائى قرار ديد جاتے ہيں۔ جب
ك كوئى ان امور خسد كا مشتد نہ ہو، معرّل كبلانے كا مستحق فيس ہوتا۔
وہ پائى اصول يہ بين: (1) توحيد، (2) عدل، (3) دعد وعيد، (4) المولد بين
المولين (يعنى كفر و اسلام ك درميائى منول كا اقرار)، (5) امر بالسروف و
في من المسكر (يعنى الحجى بات كا حكم وينا اور برى بات ہے روكا)۔

حقید اور جوہر ہے۔ افکار و حقائد کی روح اور جوہر ہے۔ توجید اور بوہر امت کے امہات العقائد میں شائل ہے (دیکھیے توجید) وہ بھی شرک کو کفر جانتے ہیں۔ لیکن معتزلہ توجید کے بارے میں حزیہ کے قائل ہیں یعنی وہ اللہ کو ایک تمام صفات سے معزہ اور ادرا محجمتے ہیں جو محلوقات میں پائی جاتی ہیں۔ امام ابوالحن اشعری نے اپنی کتاب مقالات الاسلامین میں معتزلہ کے حقیدہ توجید پر بہت تفصیل سے روشن والی ہے۔ اس مسئلہ اس مقیدہ کی رو سے معتزلہ رویت باری کو محال سجھتے تھے۔ اس سے مسئلہ صفات پیدا ہوا اور مجر اس کی بنیاد پر وہ قرآن کو محال سجھتے تھے۔ اس سے مسئلہ صفات پیدا ہوا اور مجر اس کی بنیاد پر وہ قرآن کو محال سجھتے تھے۔

معتزلہ کا نظریہ مدل ہے ہے کہ اللہ تعالی پر مطبع کو اواب دینا اور عاصی کو سزا دینا واجب ہے۔ جمہور محد شین اور اشامرہ کا اس سلسلہ بی مسلک ہے تعالک اللہ تعالی ہے شک عادل ہے محر چو تکہ وہ بنی نوع انسان کا خالق، حاکم اور مالک ہے البذا وہ اپنے بندوں کے ساتھ جیسا سلوک مناسب خیال کرے کر سکتا ہے۔ بالفاظ دیگر وہ انسانوں کے ساتھ عدل کرنے یا نہ کرنے میں آزاد اور وعال ہے۔ معتزلہ اس نظریہ کے سخت مخالف اور اسے شان خداد تدی میں محتافی بر محمول کرتے تھے۔

اس فرق کے حقیدہ "المنزلد بین المنزلین" کا آباز واقد تحکیم کے بعد ہوا قد خوارج تحکیم کو گراہ کیرہ تھے تھے (دیکھیے خوارج) اور ان کے نزدیک مر بحب کہار فاش ہے اور فاش کا فرہے۔ معتزلہ کا موقف یہ قال کہ جب کوئی مومن ممناہ کیرہ کا ارتکاب کرتا ہے تو وہ نہ مومن رہتا ہے اور نہ کافر ہوتا ہے بلکہ اس کی صالت ایمان و کفر کے بین بین ہو جاتی ہے۔ شہر سائی نے "الملل والحلل" میں واصل بن حفا کا یہ قول نقل کیا ہے کہ فاش کو نہ تو مومن کہہ کے بین اور نہ مطلقاً کافر بی اس لے کہ وہ کھے تو جد کا آئ کل ہے اور دومرے تیک اعمال بھی اس میں موجود ہیں۔ معتزلہ کے نظریہ وصدہ وحید"کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالی نے کے حسب اجر و تواب کا وحدہ کیا اور محناہ پر سزا کی جو دمکی دی ہے وہ کیا دیری ہوکہ وہ کے کہا دوری ہے کہا دوری کے لیے کیے جنت اور بدکاروں کے لیے کیے

دوزخ ہے۔ اس سے معتزلہ کا مقصد مرجیہ کے اس نظریے کی تردید کرتا ماکد ایمان کی موجودگ میں محناہ سے نقسان نہیں پہنیتا جس طرح کفر کے ہوتے ہوئے طاحت و عبادت سے کوئی نفع نہیں ہوتا۔

معتزلد کے نزدیک امر بالمروف اور نمی عن المکر تمام مسلانوں پر فرض ہے۔ شام و (دیکھیے اشام و) اور محد ثین بھی قرآن کے اس حکم کو صلیم کرتے ہیں لیکن فرض کفایہ کے درجہ پر دراصل دولت عباب بی الحاد وزندقہ کا جو طوفان اشا تما اس کے مقابلہ اور اسلام ک دفاع کے لیے معتزلہ خود بھی سید سپر ہوسے اور وہ تمام سلمانوں کو بھی اس جہاد میں اپنے ساتھ شریک کرنا چاہجے تھے۔ ای باعث انحول نے امر بالمعروف و نمی عن المحرک کی فرضیت ہر محض پر لازم قرار دی۔ محد ثین و اشاعروف و نمی عن المحرک کی فرضیت ہر محض پر لازم قرار دی۔ محد ثین و اشاعروف و نمی من شدید قرین عالقت کی اور نتیج کے طور پر دونوں فرقوں میں سخت صف آرائی ہوئی۔

ان المسلک اعترال کے بنیادی طور پر یہی نہ کورد بالا اصول ہیں۔ ان کے باتی نظریات و مشتقدات مثلاً رویت باری، جر و قدر، شیت یا ارادہ اللی اور ایجاد افعال و فیرہ نہ کورہ اصولوں کے فروغ و جریات ہیں۔ چنانچ عبد عباس کا مشہور فتد طلق قرآن معترلہ کے عقیدہ توجید ہی کا ایک شانمانہ تھا۔ وہ اپنے اس مقیدہ کی رو سے خدا کی صفات معانی (یعنی ارادہ، سمع و بعر، قدرت و فیرہ) کی نفی کرتے تھے۔ اس طمن بمی جب انحول نے بعر، قدرت و فیرہ) کی نفی کرتے تھے۔ اس طمن بمی جب انحول نے بوگی۔ ان کا کہنا تھا کہ اللہ کا انکار کردیا تو اس سے باری تعانی کے حکم ہونے کی بھی نفی بوری ہی منظق جید بوگی۔ ان کا کہنا تھا کہ کھام اللہ کا پیدا کردہ ہے اور اس کے منظق جید نفی آن تعام صفات کا مالک ہے جو قرآن میں نہ کور ہیں حلا خدا، رب، علیم، علیم، علیم اور قوم ہے بینی اس کی ذات میں یہ تمام صفات پائی جاتی ہیں۔ علیم، علیم اور قوم ہے بینی اس کی ذات میں یہ تمام صفات پائی جاتی ہیں۔ اعتمام طور پر ظیفہ مامون الرشید اور اس کے بعد منتم اور افتیار کرلی۔ خاص طور پر ظیفہ مامون الرشید اور اس کے بعد منتم اور افتی کے حمید میں اس منتلہ پر معترلہ اور محدثین کے درمیان جو واثق کے عہد میں اس منتلہ پر معترلہ اور محدثین کے درمیان جو واثق کے عہد میں اس منتلہ پر معترلہ اور محدثین کے درمیان جو واثق کے عہد میں اس منتلہ پر معترلہ اور محدثین کے درمیان جو واثق کے عہد میں اس منتلہ پر معترلہ اور محدثین کے درمیان جو

افتیار کرفید خاص طور پر ظیفہ امون الرشید اور اس کے بعد منتصم اور وائن کے جد منتصم اور وائن کے جد منتصم اور وائن کے عہد میں اس سئلہ پر معتزلہ اور محدثین کے درمیان جو افسوستاک تصادم ہوا اور معتزلہ کی حکومتی پشت پنائی کے باعث ایک طویل عرصہ تک محدثین و فقہا خصوساً امام احمد بن صنبل جیسی عبتری اور باید افتار فخصیت کو جس شدید ترین جور و ستم کا نشانہ بنا چا وہ معتزلہ کی کراگوں دین و علمی خدمات کے دوشن چہرہ پر ایک بدنما داغ بن ممیار ہو سناک تاریخی حقیقت ہے کہ معتزلہ اور اہل سنت کے درمیان اس شرمناک تاریخی

زین میلی ہوگ آ آس کی روشی میں اگر ہم زیمن کو مشک دیکھتے ہیں تو یہ ایجہ افغ کرا می ہے ہے ہیں تو یہ ایک افغ کرنا می ہے ہے کہ بارش فیس ہوئی لیمن بارش ند ہونے کی صورت میں یہ لائی فیم یہ لائی ند ہو کے اور بحی اسہاب ممکن ہیں۔ ہم مندرجہ بالا تقنیہ میں یہ نہیں کہ رہے ہیں کہ مرف اس حالت میں کہ بارش ہوگی زیمن مملی ہوگی نیز ند تو یہ منطق طور پر اوازی ہے اور ند واقعاتی طور پر صاوت۔ لیندا اگر ہم اس طرح کا تقنیہ بیش کریں کہ اگر و تب و تو اس کی شکل میں جو سمی نتیجہ نکل سکتا ہے وہ

اگر 9 تب 9 9- (یعنی 9 نیس) .: 9- (یعن 9 نیس)

استدلال کی اس می جبت کو رفع تال کہا گیا ہے۔ لیکن و- کے ادعا ہے۔ ایکن و- کے ادعا ہے اگریں تو یہ غلاط استدلال کی مثال ہوگی ہے مفالط رفع مقدم کہا گیا ہے اور اس مفالط کی علامتی دیئت یہ ہوتی ہے:

اگر و تب و

~p

~q ∴

اگر ہم کہیں کہ اگر وہ آتا ہے تو می جاؤں گا تو اس سے منطق من مرف ہو گئے ہیں کہ یہ مکن میں کہ وہ آتا ہے وہ می جاؤں گا تو اس سے منطق مندم کا ادعا مو قر کے ادعا کو لازم کرتا ہے۔ مگر یہ امکان اس بی شائل ہے کہ بیرا جانا دیگر وجہات یا طالت پر بھی مخصر ہو سکتا ہے کہ کہ جو کہ اور کہ میرا جانا دیگر وجہات یا طالت پر بھی مخصر ہو سکتا ہے کہ کہ کہ آتا بیرے جانے کی واصد شرط ہے۔ اگر یہ مقصود ہو تو ہمیں یہ کہنا ہوگا کہ اس کا آتا بیرے جانے کی واصد شرط ہے۔ اگر یہ مقصود ہو تو ہمیں یہ کہنا ہوگا کہ مرف اور آتا ہے۔ ہم چو کھ سے جانسگتا ہے کہ میں مرف اس صورت میں جاؤں گا دور آتا ہے۔ مگر چو کھ سے جس کہا گیا ہو اتا ہے۔ مگر چو کھ سے جس کہا گیا ہو اتا ہے۔ مگر چو کھ سے جانس کے کہ میں مرف اس صورت میں جاؤں گا۔ وہ آتا ہے۔ مگر چو کھ سے جانس کے وہ سے ہی جاؤں گا۔ وہ آتا ہے۔ ابترا می جائس کے حال دور آتا ہے تب میں جاؤں گا۔ وہ آتا ہے۔ ابترا می سے جار ہا ہے۔ ابترا میں کہ سے تی میں کہ سے تی میں کہ سے تو میں ہا اس منطقی اصول کی منا پر نہیں کہ سے تکے وہ یہ ہے۔ آگر و تب ہے۔ ہم اس منطقی اصول کی منا پر نہیں کہ سے تکے وہ یہ ہے آگر و تب ہے۔ ہم اس منطقی اصول کی منا پر نہیں کہ سے تکے وہ یہ ہے آگر وہ تب ہے۔ اگر و تب ہے۔ اگر وہ تب ہے اگر وہ تب ہے۔ اگر وہ تب ہے اگر وہ تب ہے۔ اس وہ سے تب ہے۔ ا

تسادم سے وصدت اسلای کی روائے زر نگار تار بار ہوگی اور اس کے باحث مسلک احترال کو اس مد تک نا قابل حائی نشسان پہنچا کہ جس فرق نے چار سو برس سے زائد عرصہ تک اسلام کی خدمات بوی جائشٹائی کے ماتھ انجام دیں، عقیدہ علق قرآن کے مسلد میں اپنی علا روش سے اچاک لمحون و مروود قرار دیا ممیا اور الل سنت علا و فقبا اور محد ثین می معزلد کا نام مجی باعث نفرت بن می ایک لیوں سے معزلد نے اسلام کی مزوج و اشاعت اور ملاحدہ اور ناوقہ کی سیاہ کاربوں سے اسلام کی مخاصت کرنے کا جر فیر معمولی کارنامہ انجام دیا۔ اور انحوں نے نمو، نحت، اوب، فلسفہ، کلام اور تغیر کے میدان میں جو گرانقدر علی خدمات انجام دی ہیں فلسفہ، کلام اور تغیر کے میدان میں جو گرانقدر علی خدمات انجام دی ہیں وہ ہماری علی وہ نہی تاریخ کا ایک زریں باب ہے جس کا سے ول سے دو مدی علی سے دل سے اعتراف کیا جاتا ہا ہے۔

مجرہ : یہ لفظ بجر سے شتق ہے جس کے لفوی معنی میں عاج و قامر رہا۔ یعنی اصطلاح میں مجرہ اس مجیب و غریب اور فوق عادت کام کو کہتے ہیں جے نی اپنی نبوت (و یکھے نبوت) کے فبوت میں پیش کرے۔ یعنی کی اور رسول ہے ایسے واقعہ کا خبور پذیر ہونا جو انسانی عمل و فلا سے بالاتر ہو۔ مثال کے طور پر مردہ کو زعمہ کرنا، انگلی کے اشارے سے بالاتر ہو۔ مثال کے طور پر مردہ کو زعمہ کرنا، انگلی کے اشارے سے ہوتے ہیں تاکہ اس کے نی اور رسول کی صداقت عام لوگوں پر واضح ہو۔ بوت ہیں تاکہ اس کے نی اور رسول کی صداقت عام لوگوں پر واضح ہو۔ عمل جس جس جس جس دہ نی یا رسول و عوت اسلام چیش کررہا ہو۔ قرآن مجید میں انسی جس جس جس دہ نی یا رسول و عوت اسلام چیش کررہا ہو۔ قرآن مجید میں انہمیں آیات بینی نشانیاں کہا گیا ہے۔ مختف بیغیروں کو مختف مجوے عطا ہوں تاکہ دو ان کے ذریعہ لوگوں پر ضدا کی قدرت کا اظہار کر سکس ایسا نی طاف عادت اور غیر ممکن فعل اگر دل سے صادر ہو تو اے کرامت

معجزہ کی حقیقت ادر اس کے امکان و وقوع پر فلف قدیم و جدید، علم کلام اور قرآن مجید کے نقلہ بائے نظر پر مبسوط بحث کے لیے طامہ سید سلیمان عددی کی تصنیف سیرے النی جلد سوم کا مطالعہ کیا جاسکا ہے۔

مغلط رفع مقدم: معلق التخراق واسترال دونوں میں یہ ایک ایا مطالد ہے جو جب رفع عال (نوشد ماده کیجے) کی خلاف ورزی کی صورت میں پیدا ہوتا ہے۔ جب ہم یہ کتے این کد اگر بارش ہوتی ہے تب

لاوتے وغیرہ اس فن کے اولین ویرووں عمل سے ہیں۔

ملعبیت کا پہلا دور ک زان کے زیرائر 1906 ہے 1909 تک رہا۔ دوسرا دور جے تجویاتی ملعبیت بھی کہا جاتا ہے 1909 ہے 1912 کک رہا۔ اس دور میں رنگ میں دلچیں کم لی جاتی تھی اور دیئت کو بگاڑنے یا توڑنے پر زیادہ توجہ کی جاتی تھی۔ اس کے بعد ترکیبی ملعبیت کا دور آیا۔ یہ 1912 ہے 1914 کک رہا۔ اس میں رنگ وغیرہ کو پگر سے ایمیت دی حانے گئی۔

مل ، چان اسٹورٹ ، 1804-1873 کی اور آنگستان کے افاد تی کتب فکر کا ایک انم نمائندہ اور سیاسیات و اطفا تیات کے معروف مشکر چیری بیشتم کا ہم خیال اور دوست تھا۔ مل اپنے والد اور بیشتم دونوں سے بہت متاثر ہوا اور اپنے سیاسیاتی، ساجیاتی اور اطفا تیاتی افکار عمی انحمیں کے بنیادی اصولوں کو ترج دی۔ مگر منطق عی اس نے فرانس بیکن (نوشتہ لمادھ تیجی) کی روایت کو آگ برهاتے ہوئے سائنی منہاجات عمی ان نظریات پش کے، ارسطونی قیاسات کی حدود کے اندر رہتے ہوئے اس کے بعض تصورات کی توسیع کی اور کچھ کی محدود کے اندر رہتے ہوئے اس کے بعض تصورات کی توسیع کی اور کچھ کی محدود کے اندر رہتے ہوئے اس کے بعض تصورات کی مشعق پر اس کی محتاب مستعق کا فلام (Utilitarianism, 1861) کے مطاود

اس نے منطق میں تجربیت کی روایت کو بر قرار رکتے ہوئے منطق کو اس کا متوافق بنانے کی کوشش کی اور اس لیے اس کتاب کا برا حصد استقرا اور سائنی منہان سے متعلق بحث پر سختل ہے۔ گر اس نے موری منطق کو بی شامل کیا ہے۔ پہلے اور دوسرے حسوں میں اس نے اساد تھایا اور استدلال سے طویل بحث کی اور تعریف کے طور پر اس نے سنطق و مصداق سے متعلق اہم نظریہ پیش کیا۔ گر مجمو گل طور پر اس نے سنطق کو تجربی علم بنانے کی کوشش کی اور اس نے ایک محدود صد تک صوری منطق کو لازی اور کار آلم سمجھا گر اس کے بنیادی اصولوں کو اس نے قبل منطق کو لازی اور کار آلم سمجھا گر اس کے بنیادی اصولوں کو اس نے قبل آئی نظر میں کئی تھیا جروی تھایا کی صداقوں کی تعیم و تجربید کے علاوہ کی خیس۔ نیز اہم استدلال و استباط کے لیے کیانیت نظرت اور علیت کے محتاق تھر بھات کو بنیادی اصول شلیم کیا۔

استلزال منطق میں اس کی اہم ترین دین اعتباری تغییش کے وہ

ممرے چانے سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ وہ آتا ہے۔ یم کی اور وجہ ہے مجی جاسکا موں۔ فبذا یہ ایک مظالفہ ہے جس کا اطلاق اعتراقی و استقرالی استدلال وونوں جس ہوتا ہے۔

مقیوم: کی شے کی وہ لازی خصوصیت یا خصوصیات کا مجور جس کی بنا 
پر کسی مد کا اطلاق اس پر بجا طور پر ہوتا ہے مغیوم کہلاتا ہے۔ مغیوم کو 
منطق میں عام طور سے ،معن سے محیز کیا جاتا ہے جو کسی قاری یا سام 
کے ذہین میں اس لفظ کو شنے سے پیدا ہو سکتا ہے۔ لہذا مغیوم کو اس معنی 
سے مماثل سجمنا چاہے جو کسی مد کا اس شے یا تصور کی فطرت یا باہنت ک 
بنا پر ہوتا ہے جس کی طرف اس مد کا اشارہ ہوتا ہے یا جس کی نشاندی 
اس مد کے ذریعہ کی جاتی ہے۔ اس مد کا اشارہ ہوتا ہے یا جس کی نشاندی 
سے اس مد کو ذریعہ کی جاتی ہے۔ اس نے مغیوم کو معنی کے متراوف سمجھا 
سے مراد وہ تعریفی (لوثین فصوصیات ہوتی جس کی بنا پر کسی تصور یا 
معلور کسی میں کسی شے پر ہوسکتا ہے۔ ارسطوئی روایت کے مطابق کمل 
معہوم میں کسی شے کی جنس اور دیگر اسامی خصوصیات کا ذکر لازی ہے۔ 
مطابق کمل کے بخس اور دیگر اسامی خصوصیات کا ذکر لازی ہے۔

مکعی آرف (Cubism): مکعیت تمام تجریدی فون کی بال ہے۔ یہ کام اور براک کی کوشوں ہے وجود عمی آئی۔ اس ہے پہلے بائریت کے فن عمی اشیا کی سطح پر زور دیا جاتا تھا۔ مکعی آرٹ عمی جہت اور رنگ کا مجرا تعبور لمتا ہے۔ اس کی ابتدا سز ان نے کی تھی۔ لیمن مکعی آرٹ تصویر کی دو ابعادی سطح کے تصور کو اور آگے بڑھاتا ہے اور بیتوں اور ان کے بامی رشتوں کا زیادہ مجرائی کے ساتھ تجریبہ کرتا ہے۔ اس عمی چیزوں کو ویے ہی چین کی باتا جسی وہ نظر آئی میں بلکہ جو چیز چیش کی جاتی ہو اس کی جاتی ہے۔ اس کی بوری ساخت اور موضوع اور مقام کو بھی ذہن عمی رکھا جاتا ہے۔ اس کے معنی سے جی کہ جس چیز کو چیش کیا جارہا ہو اس کا مرف ایک دوسرے کی جیت کی جاتے ہیں اور اس طرح اس کی عرف ایک دوسرے کی جیت کی جاتے ہیں اور اس طرح اس کی عرف ایک دوسرے کی جیت کی جاتے ہیں اور اس طرح اس کی عامرف ایک دوسرے کی جیت کی جاتے ہیں اور اس طرح اس کی عامرف ایک درق چیش کرنے

مکنی آرٹ کی کہلی نمائش 1907 میں ویرس میں یوئی تھی۔ اس آرٹ کی بھی اتنی می تختیک ہوئی بھٹی تاثریت کے آرٹ کی ہوئی تھی۔ اس نمائش میں جو تصویریں ویش کی حمی، خاص طور پر پکاسو کی تصویروں یر، گیروآرٹ کا حمرا اثر تعال بکاسو کے علاوہ کریس، نمجر، دے

طریقے ہیں جو ال کے طریقے کہلاتے ہیں۔ ان کی وضاحت اس نے استفق کا ظلام کے تیسرے حصد کے آھویں باب میں کی ہے۔

ل کے طریق : استقرائی استدال، مائنی منہاجات میں افتیاری تھیش اور خصوما علی ردایط کی جائی کے لے ل نے کچھ مخصوص طریقوں کی تھیل کی جن کی مدو سے اس نے مخصوص وقوعات کی علتوں کی تاش کو مشاہداتی و افتیاری بنیاووں پر استادہ کرنے کی کوشش کی۔

طا كك : يوعرلى لفظ كك كى جع بيد افت عن ملك ك معنى سردار، اختیار، قاصد اور پیام رسال کے ہیں۔ عربی میں جن الفاظ میں یہ تین حروف م ل ک یائے جائی، وہاں قوت، زور اور بھند کے معنی الحوظ ہوتے بير اردو من ملك كا ترجم عام طور ير فرشته كيا جاتا بر طائك يا فرشة وہ فیر مادی مخلوق ذی روح ستیاں ہیں جن کے سپرد احکام خداوندی اور یام الی کو دنیائے فلق تک پیچانے اور نافذ کرنے کا کام ہے۔ یہ بذات خود کمی قوت و ارادہ اور اختیار کے مالک نہیں ہیں بلکہ وہ صرف اطاعت و فرابرداری کے لیے پیدا کے ایک ہیں۔ دہ خدا کے عم سے مرمو تجاوز نیں کرتے۔ دنیا پر رحت و عذاب جو پکھ نازل ہوتا ہے الحمی کے ذریعہ ے ہوتا ہے۔ اللہ تعالی انبیاے کرام پر جو احکام نازل کرتا یا ان ے ہم كلام ہوتا وہ فرهتوں بى كے توسط سے كرتا تھا۔ قرآن ياك كى متعدد آیات ے ثابت ہے کہ ملا ککہ خالق کے احکام اور بیغام کو محلوقات کک پنجانے کے لیے سفارت و پیام رسانی کا فریف انجام دیے ہیں۔ فرشتے ورحقیقت کا نات میں احکام الی کے نفاذ کے لیے اسباب و علل کی حیثیت ر کھتے ہیں۔ چنانچہ موت و فتا، عذاب و ثواب اور تدبیر امور وغیرہ علل و اسباب کی اقعیں رومانی قوتوں سے متعلق ہیں۔ آسانی طائک میں رومانی قوت ہوتی ہے اس لیے وہ عرش پر روحانی سر دار ہیں۔ زمنی ملا کول کے تعند مادی قوتمی موتی میں اس لیے وہ زمنی سروار کہلاتے میں۔ بادشاہ وغیرہ كے ليے ہى كمك استعال موتا ہے۔ قرآن مجيد كى سورہ بقر ميں يد لقظ ایک جگد بادشاہ کے لیے استعال موا ہے۔ بعض مغرین کے خیال میں یہ زور کے لیے آیا ہے۔ یہ لفظ قرآن کریم شی یارہ اور مقامات یر مجی آیا ے اور وہال اس کا منہوم فرشتہ ہے۔

فرشتے فدا سے مرکفی اور عصیاں کی طاقت فیس رکھتے بلکہ بھشہ اس کی جلیل و تقدیس اور جرو شا میں معروف رہے ہیں۔ اس کے جال و جروت سے ہد وقت لرزہ ہر اندام رہے ہیں اور عالم بشری کے لیے

دعائے مغفرت کرتے دیج میں۔ ای لیے ہر سیدھے سادے لیک سرشت اور پاک طینت انسان کے لیے فرشد خصلت کا محادرہ زبان زو عام ہے۔

لا کلد یا فرهتوں کا احتماد کی در کی صورت میں دنیا کے تمام نماہ و اقوام میں رہا ہے۔ مشرکین عرب فرهتوں کو خدا کی بیٹیاں قرار دے کر ان کی پرستش کرتے ہے اور انھیں اپنے گناہوں کا شفع کھتے ہے۔ اس کے علاوہ ان کے بارے میں یہود و نصار کی اور صابحین دفیرہ کے بحد اس کے علاوہ ان کے بارے میں یہود و نصار کی اور صابحین دفیرہ کے کمن مخصوص احتمادات ہے مگر وہ سب توجید کے منائی ہے۔ اسلام نے ان کمام مقائد کی قروید کرکے بتایا کہ فرشتے بھی اس کا کات کی دیگر مخلوقات کی طرح محلوق ہیں۔ خدائی کی کوئی صفت بھی ان میں نہیں پائی جائی۔ ان کی طرح مول خدائی عبادت، اطاعت اور اس کے ادکام کی بجا آوری میں معروف رہنا ہے۔ اسلام نے فرشتوں کی جو موصدانہ حقیقت نمایاں کی ہے امر کی بھی در کی اس پر دل سے ایمان و یعین رکھنا اسلامی عقائد میں بیادی حقیقت نمایاں کی ہے اور کی بھی مومن کا ایمان اس عقدہ کے بغیر کھل نہیں ہو سکا۔

یوں تو فرشتوں کی تعداد کیف و کم کے اصاط سے باہر ہے۔ ان میں بعض حالمان عرش ہیں، بعض جنت و دوزخ کے داروفد۔ کچو کاتب اعمال اور کچو رحمت و عذاب کے کام پر مامور ہیں وغیرہ لیکن ان عمل چار فرضتے سب میں فاکن و ممتاز ہیں: (1) جریل، جو چغیروں تک وحی لائے۔ 23 سال تک حضور آکرم صلی اللہ عابہ وسلم پر قرآن پاک بتدریج لائے کا فریشہ انجام دیا۔ یہ مختف میکوں میں حضور کے پاس آیا کرتے تھے۔ (2) میکا سکن، جو مخلون کو روزی پہنچانے کے کام پر مامور ہیں۔ (3) امرافیل، جو قلون کو روزی پہنچانے کے کام پر مامور ہیں۔ (3) امرافیل، جو قیامت کے دن صور مچو کئیں مے۔ (4) عزرائیل جو روحیں قبض کرنے کی خدمت پر مقرر ہیں۔

انسانوں کی ایک جماعت وجود طائکہ کی محر ہے۔

الممل : اخبائی باری وحاک کا بنا سوتی کیڑا جو عام طور پر کرتوں اور دوبوں وفیرہ کے لیے استعال ہوتا ہے۔ کیا جاتا ہے کہ سب سے پہلے یہ موصل (حراق) میں بنایا جانے لگا۔ اگر یوں کے ہندوستان آنے سے پہلے ہندوستان اس کے لیے بہت مشہور تھا۔ ڈھاکہ کی طمل آج تک مشہور ہے۔ یہاں اتنی باریک طمل بنی تھی کر ایک تھان ایک اگو تھی ہے گزر جاتا تھا۔ سر ہویں صدی میں یہ کائی مقدار میں برطانیہ جاتی تھی۔ اس زمانی میں اس پر سونے کے وحاکوں سے پھول، بوئے اور انتھی و لگار مناہے جاتی جی اس کام کیا جاتا ہے جو چی کا کام

کملاتا ہے۔ آج سوئٹررلینڈک طمل بھی مشہور ہے جو سفید بھی ہوتی ہے اور مخلف رکھوں بھی بھی۔ اس پر شکلیں بھی نی ہوتی ہیں۔ اسکاف لینڈ بھی ایک طمل بتی ہے جو جلد بندی بھی کام آتی ہے۔

من : ظام ملغه نائ من يه حليم كاميا ي كرير ايك جوآتا اك من ارکتا ہے جو محض علم ماصل کرنے کا ذریعہ ہے۔ اس کو ماسہ باطن بھی کہا جاتا ہے۔ من کا اتحاد عمل عام علم کی ایک ضروری شرط ہے۔ خواد وہ علم اشائے خارجی کے متعلق ہو یا کیفیات بالمنی کے متعلق۔ یہ واقعہ کہ مجى مجى مارے آكو، كان كيلے رجے بين پير بحى بم نہ وكم كے بين نہ س كت ير- ميں يہ نتيد افذ كرنے كے ليے ايك اماس كا كام ويا ب ك تام علم مامل كرنے كے ليے ايك مشترك اور مخلف الداد كا بون ضروری ہے۔ اس کو اس نظام کی اصطلاح میں "من" کہا جاتا ہے۔ بعض وقت ہم تصدا کمری کی طرف دیکھتے ہیں پھر بھی اس بی ہمیں وقت و کمائی میں دیا، اس لیے کہ ای اٹنا میں عارا من کی اور طرف متوجہ ہو کیا تھا۔ اس لیے یہ کہ سے بین کہ وہ دوہرا کام انجام دے رہا ہے۔ ایک تو علم مامل کرنے میں جو آتما کی الداد کرتا ہے اور دوسری طرف اس کے میدان ممل کو کی ایک چزیا اشیاک ایک واحد جماعت کی حد تک نگ کر کے اس پر روک تمام کرتا ہے۔ من کے ذریعہ می جو آتما کا رشتہ جم و جوش سے قائم ہوتا ہے اور اس کے بعد ان کے ذریعہ اس کی نبیت اشائے فارجی کے ساتھ قائم ہوتی ہے۔ اس کے ساتھ ربط عی دراصل قید اور یابندی کا سبب ہے۔

منافقت: دیکھے نفاق۔

منت: ویکھے نذر۔

منتر: یہ ذہبی نفے ہیں جو ایک یا زیادہ دیا جاؤں کی تعریف میں گائے اور ہے۔ اور پوجا کے وقت پڑھے اور گائے ہیں۔ مام طور پر یہ منتر ان کی عہادت اور پوجا کے وقت پڑھے اور گائے جائے تھے۔ منتر ہمارے لیے رگ وید اور اتحرو وید میں محفوظ کیے مجھے ہیں۔ ان کی موجودہ صورت کے لحاظ ہے ان کا زائد 600 ق.م. قرار دیا جا سکتا ہے۔ یہ منتر اور ضوصاً ابتدائی لفے بہت می پرائی سنکرت زبان میں کیا ہے۔ یہ منتر کیا درا مشکل ہے۔ میں کیا درا مشکل ہے۔ ویدوں کے ان حصوں کو منتر کیا جاتا ہے جن میں ممہما شائل ہیں اور جو

رہمی اوب ہے الگ ہیں۔ ان کی تمن قشیں کی جا کتی ہیں۔ اگر یہ مختر ایک وزن یا بحر سے متعلق ہیں اور کائی انچی آواز ہے گانے کے لیے بوتے ہیں تو ان کو 'رچا' کہتے ہیں۔ اگر مختر بھی ہوں اور وحی آواز ہے مختو بی معند بھی ہونے کی وجہ ہے وار آگر خاص مختو بی معند بھی ہونے کی وجہ ہے راگ کے ساتھ گائے جانے کے لیے ہیں تو ان کو 'سامی' کہتے ہیں۔ اور اگر خاص کو 'سامی' کہتے ہیں۔ یہ واقعہ کہ ختر کجا کیے جانے کے لیے ہیں تو ان کو 'سامی' کہتے ہیں۔ یہ واقعہ کہ ختر کجا کیے جانے کہ ان بھی ہے چند ختر قاتب ہوگے۔ بالآخر جب وہ جح کے جب بحی وہ سب اس مجولہ مشر قاتب ہوگے۔ بالآخر جب وہ جح کے جب بحی وہ سب اس مجولہ من شائل جیں کیے گئے جلکہ حرف وہ ختر بحق کے جب بحی وہ سب اس مجولہ شائل جیں کیے گئے جلکہ وہ ختر بحق کے جا تکے جو کم و بیش نہ بھی رسوم کے متعلق تھے اور اس وقت تک اپنے کو حقیق ولچی کا امر کز یک طر کر کے بیں سے کہ ان سے جو علم جح کیا جا سکتا ہے وہ اومورا اور کہ طرف ہے۔ مختروں کے بر شمل برائمن نئر بھی کیے جیں۔ ان کا دوجوں کی فائد گئیر کرتے ہیں۔ ان کا اگر طرف کے دو مختروں کے ابتدائی اوب کو واضح کرتے ہیں۔ لیکن حقیقا وہ کو منتروں کی فائد تعبیر کرتے ہیں۔ لیکن حقیقا وہ کی کے جیں۔ ان کا اگر طرف کی کی فائد تعبیر کرتے ہیں۔

مندل سان، یاکوب لوڈوکھ فیلکس : Jakob Ludwig Felix, 1809-1847 جرمن ردبانی : برمن ردبانی : برمن ردبانی : برمن الکول کا فقد نگار۔ اس کی موسیق خنائیت اور جوش و زندہ دبی کے لیے مشہور ہے۔ منڈل سان صرف 38 سال زندہ دبا لیکن اس مختم می مدت بی بھی مختم کار بانے مجوز گیا۔ اس نے ابتدائی تعلیم اپنی بال ہے ماصل کی۔ بحین علی سادوں ہے بران بی موسیق کی تعلیم ماصل کی۔ بحین علی ہے وہ فیر معمول ذہیں اور باہر تھا۔ 1825 بی اپنی مشہور ومعروف موسیق امر بھی آرکھید (String Orctet) مرسیق امر بھی آرکھید (String Orctet) مرسیق کی قور 1826 بی شیمیر کے ڈرانے اے ٹھ سر ناکش ڈریم کا فقد آغاز (Overture) کھا۔ اس کے دو ہدایت کار بین کیا۔ وسیق کے کئی پردگراموں کی ہدایت کاری کی۔

منڈل مان نے ہوروپ کی کائی سیر کی۔ اسکاٹ لینڈ سے متاثر ہوکر موسیقی مرتب کی۔ وہ ملک وکٹوریہ کا بہت پہندیدہ موسیقار بن گیا۔ اس نے اپنی اسکائس مغنی (Scottish Symphony) ملک بن کے نام منسوب کی۔ اس نے انگلتان کی موسیقی پر بھی حجرا اثر چھوڑا۔ 1835 میں وہ لائیز ک (مغربی جرمنی) کے مشہور عالم آرسٹرا کا بدایت کار مقرر ہوا۔ 1843 میں اس نے لائیز ک میں موسیق کا ایک اسکول قائم کیا جباں وہ اور مشہور موسیقار رابرٹ شوبان تعلیم ویا کرتے تھے۔ 4 نومبر 1847 کو

لا تنزك على عن اس كا انتقال موار

فسارث، قرانسواز به السواز به المسارث، قرانسواز به المسارث، قرانس کا مفهور بابر فن هیر اس فه هیر می کیل مر بت و السیک کاسکیت کو دوان دیا 26 مال کی عمر تک ده ویرس عمی این فن کے لیے مشہور ہوگیا۔ اس فے شاقو دہال دائے تغیر کیا جو ایک عالی شان یادگار معلوم ہوتی ہے۔ اس کا پہلا ایم کارنامہ بلوا کے مقام پر ایک شاقو ہے۔ سے ممل نہ ہوسکا۔ اس کے مرف ستون اور وسطی بلاک من سکے اگر وہ ممل ہو جاتا قو قرانس کی ایک یادگار عمارت ہوتا۔

شارت کا فن اپن بلندی پر میزون الفیت کی تقیر پر مینیا ہے اس نے بورے پھروں سے تقیر کیا ۔اس کے علاوہ اس نے کی ہوئی اور بلادار لوگوں کے کل بھی تقیر کیا ۔

منطق ، انتخراجی : سنطق کی وہ شکل جر عام طور سے سنطق کے ہم من مجھی گئی ہے۔ اس بھی بھی قضیہ کو دوسرے تعنایا سے سنطق اصول و قوانین کی رو سے ستبط یا ستخرج دکھایا جاتا ہے۔ ارسطوئی سنطق بھی سے تصور رائح تھا کہ انتخرائی سنطق بھی کی تعنیا کا انتخرائ ہوتا ہے محمر بے مروری نہیں۔ ارسطوئی سنطق بی اس کا اطلاق تیا کی استدلال بھی کیا گیا جس بھی نتجیہ کو مقدمات سے سنطق طور پر سنسوب کیا جاتا ہے۔ اس بھی ہے مکمئن ہے کہ دو گھی تعنایا سے ایک تیمرا محفی تعنیا سے ایک تیمرا محفی تعنیا سے ایک تیمرا محفی وسعت دی اور میافتی احرابی شام بیش کے جن بھی تعنایا کے علاوہ وسعت دی اور میتند انتخرائی شام بیش کے جن بھی تعنایا کے علاوہ وسعت دی اور میتند انتخرائی شام بیش کے جن بھی تعنایا کے علاوہ وسعت دی اور میتند انتخرائی شام بیش کے جن بھی تعنایا کے علاوہ وسانف، محمولات اور نستوں کے منطق اصول کی تھیل کی گئی۔

منطق بلاواسطہ و بالواسطہ استبلط: آیاں (اوشتہ ملاحظہ یجیے)
کے طمن میں جب دو مقدمات سے ان کے بابین ایک مخصوص نبست
(فی منطق اسطلاح میں دلالت کہا جاتا ہے) کی دجہ سے ایک متجہ افذ کیا
جاتا ہے تو اسے ہم بالواسط استبلط کہتے ہیں کیونکہ یہاں استبلط کے لیے
کی ایک تغیبہ اور نتجہ کے درمیان ایک اور تغیبہ کی ضرورت ہوتی ہے۔
لیکن رواحی منطق اور ایک حد تک جدید منطق نے بالواسطہ استبلط (ج بیک منطق کے لیے اہم تر ہے) کے ماتھ ماتھ بلاواسطہ یا بدیمی استبلط
بی جمی توجہ دی۔ اس میں ایک می تغیبہ سے مختف نائ اغذ کے جاتے

ہیں۔ رواجی منطق میں اس سے متعلق مخلف اصول تھیل کیے مجے اور اس کی مخلف صور تی تعلیم کی محکیں۔ یہ عمل استنباط چاروں رواجی تعنا یا (ائ ک و) کے سلسلہ میں ممکن دکھایا حمیا ہے۔ کو بعض صور توں میں یہ حمل مرف دویا تین تعنایا کے لیے ممکن ہے۔

- (1) تعدیل: اس عمل کے ذریع ایک تعنیہ ہے دوسرا اس طرح سعید ہوتا ہے کہ دیے ہوئے تعنیہ کی حد محول کی نقیض دوسرے عمل حد محول بن جائے شان س پ ہے = کوئی س فیر پ نہیں۔ یا ہر انسان فائی ہے = کوئی انسان فیر فائی نہیں۔ یہ عمل چاروں روا چی تعنایا کے سلمہ عمل عمل ہے۔
- تعکیں: اس کے ذریعہ استباط میں دیے ہوئے تعنیہ سے دوسرا
  اس طرح افذ کیا جاتا ہے کہ پہلے کا محمول دوسرے کا موضوع بن
  جاتا ہے۔ مثلاً تمام س ب ہے = کچھ پ س ب یا کوئی س پ
  نیس = کوئی پ س میں۔ یا تمام انسان فائی بیں = کچھ قائی اشیا
  انسان ہیں۔ یہ استباطی عمل تغنیہ کے علاوہ تیوں دیگر تشایا میں
  مکمن ہے۔
- کس لنی: باداسط استباط کے اس عمل میں دیے ہوئے تغییہ کی مد محول کا تنیش مستبط تغییہ کی حد موضوع بنآ ہے مشاہ تمام س پ ہے = کوئی فیر پ س نیس ہے۔ کس نتیش کو پھر تعدیل کے درید معدول عمل نتیش میں تہدیل کیاجا سکتا ہے۔ یہ عمل استباط تعدی کے علاوہ دیگر تنوں صور توں میں ممکن ہے۔
- تخلیب: یہ ایک ایا عمل ہے جس عمد ایک دیے ہوئے تغیہ ہے دوسرا تغیبہ اس طرح حاصل کیا جاتا ہے کہ دیے ہوئے تغیبہ کی حد موضوع کا لئیس معتبد تغیبہ کی حد موضوع ہے۔ اس عمل معدول حاصل کیا جاتا ہے کہ پہلے دیے ہوئے تغیبہ کا معکوں یا معدول حاصل کیا جائے اور پھر اس کی تعدیل یا تحکیس کی جائے۔ اس ممل محض کی تقدیل اور پھر تحکیس کرتا ہے ممل محض کی تقدیل اور پھر تحکیس کرتا ہے۔ اس مرددی ہے۔ جبکہ م کے لیے بالتر تیب تحکیس، تعدیل اور پھر تحکیس کرتا ہے۔ کا خلیس مرددی ہے۔ جبکہ م کے لیے بالتر تیب تحکیس، تعدیل اور محکیس مرددی ہے۔ حمر محج موج مورت عمد لائے کے لیے دونوں کا آخر عمد ایک بار پھر تعدیل کرتا ہے۔

منطق روایت : ارسلوئی منطق اور قرون وسطی میں اس کی توسیع کے بھید میں جو بھی اسانے ہوئے اس محمل علم کو معری اسطابات میں رواتی منطق کہا جاتا ہے۔ اس کی بنیاد تضایا کے موضوع و محمول میں تجرب ہے۔ نیز بید کہ تمام تضایا کی مط بندی بلحاظ کیفیت و کمیت اس کی اور و تضایا (فوضح لماضط کیجے) میں ہوتی ہے۔ استخراج سے متعلق دیگر موضوعات ہمی رواجی منطق میں شامل کیے محمے مثل تخالف (اوشتہ مر لی تخالف الماضل کیا واصلہ ہوگیا جو تمام استدال و استباط کی بنیاد ہیں۔

سر ہویں صدی میں فرانس بیکن کی مشہور کتاب انوم اور گائم اور گائم ان آلے آلے کی اشاعت کے بعد استقرائی منطق بھی روایق منطق کا ایک جود بن محلی جے بل نے کمال بخشا۔

منطق صوری : منطق کی یہ صنف تفنایا کی ساخت اور انتخراتی استدلال کی باویت کی تفتیش اس طرح کرتی ہے کہ ان کے مواد ہے ان کی منطق بیت کو الگ کر کے محض آخرالذکر کے متعلق اصول و توانین سے بحث ہو۔ استباط کی معزیت و صحت کو بروئے کار لانے کے لیے صوری منطق نے ایک مخصوص زبان یا طلامت کا مہادا لیا جس کی عدد سے جلوں کی معروضی بیت کو مجما جائے اور جو عام بول چال کی زبان کے ابہانات کے آزاد ہو۔

پیشتر اہرین منطق نے تعنایا کی مجرد شکل کو علامتوں کی دد سے
آشکاد کرنے میں نہ صرف مراحت وصحت استباط کے حصول میں آسائی
ماصل کی بلکہ اس کے ساتھ ساتھ ان کزورہوں سے مجی احراز کرکئے
جن کا تدادک عام زبان کے مرف و نحو کی دد سے ممکن نہ تما بلکہ اس
کوشش میں منطق نے خود کو معنی کی مجدت سے بے تعلق بنا لیا۔ معری
فلنے میں معنی سے منطق تمام محث منطق میں فہیں بلکہ معنیات کے دائرہ
کے اغد رہتی ہے۔ ارسطوئی منطق کی بہلی منزل ہے جو ایک محل، کو
محدود فظام اعتران می بی می ہے۔ ملاحق یا ریاضیتی منطق (اوشتہ ملاحلہ کیجے)
اس کی وسیع تر شکل ہے۔

مكر كلير: ويكي برزف

مولى: حاتى شے بـ ايك سندرى كيرے يا كي ك اعرونى افران على الله الله الله على الله الله الله الله الله الله على

سپیاں جع کرے اور افھیں تؤر کر موتی نکالا جاتا ہے۔ یہ کی شکلوں کا ملکا ہے مثلاً گول، بن کی شکلوں کا ملکا ہے شکاہ گوری شکل کا۔ تبت کا تعین اس کی سائز اور شکل پر ہوتا ہے۔ سفید موتی سب سے ایجھے شبچے جاتے ہیں، ان میں سے اکثر میں بلکا زرد یا گلائی رعک الما ہوتا ہے۔ اس کے عادہ یہ زرد، سبز، نیلے، جمورے یا سیاہ رعک کے بھی ہوتے ہیں۔ سیاہ موتی چو تک بہت کم سبز، نیلے، جمورے یا سیاہ رعگ کے بھی ہوتے ہیں۔ سیاہ موتی چو تک بہت کم سبز، نیلے، اس کے ان کے دام جمی بہت آتے ہیں۔

موتی سندر سے نکالئے کے بعد تراشے جاتے ہیں اور ان پر پاکش کرکے چک وار نمایا جاتا ہے لیکن چوک یہ بہت نرم ہوتے ہیں اور کری اور تیزاب کا ان پر جلد اثر ہوتا ہے اس لیے ان کے تراشنے میں اعتماط برتی ہوتی ہے۔ جاپان اور خلج فارس کے سندر موتی کے لیے مشہور ہیں۔ اس کے علاوہ ہندوستان، چین، آسٹر یلیا، جنوبی، وسطی اور شمل مشہور ہیں۔ اس کے علاوہ ہندوستان، چین، آسٹر یلیا، جنوبی، وسطی اور شمل مربیا اور پوروپ کے ساطوں بر سے طبح ہیں۔

موتی ایک زبانہ سے زیورات اور آرائش اور زیائش کی چزوں کا جزرے ہیں۔ مختلف زیوروں میں استعال کرنے کے علاوہ کلے، کان، تاک، مر، ہاتھ، ہازودک و فیرہ کے لیے اس کے زیور عائے جاتے ہیں۔ شائ تاجوں اور لہاس میں ٹاکے جاتے ہیں اور قدیم یونائی اور آبوروید دواؤں میں مجھی الحمیں چیں کر استعال کیا جاتا ہے۔

موزارث، ولف گانگ امیڈلی (Mozart, Wolfgan) موزارث، ولف گانگ امیڈلی (Mozart, Wolfgan) نفر Amadeus, 1756-1791) نام جس نے موسیقار جوزف ہیڈن کے ساتھ افدادی صدی میں دیا کا کا کی سمعی کو اپنے بام عروق پر پہنچا دیا۔ اس نے کی سمعیاں (Symphonies) مرتب کیں، کچرٹو (Concerto) تیار کے اور آبرا مجی کھے۔ موزارث مغربی موسیق کے چند بڑے باہروں میں ہے ایک ہے۔

موزارف 27 جؤری 1756 کو سائربرگ (آسزیلیا) میں پیدا ہوا۔ بھین سے نغہ نگاری شروع کردی تھی اور چند می سال میں وہ بوی فظاری کے ساتھ واللن بجانے لگا تھا۔ لیکن بعد میں اس نے اپنی توجہ بیالو پر زیادہ مرکوز رکھی۔ والدین کے ساتھ پورپ کا سے کیا۔ سیر کے دوران بھی اس نے نغہ نگاری جاری رکھی۔ 1775 سے 1781 سے وہ سائز برگ کے آرک بشپ کے بہاں طازم رہا۔ اس نے اپنا پہلا ائم آبرا 1781 میں شہنشاہ کے دورایا چلا آیا۔ بڑے انتظار کے بعد 1783 میں شہنشاہ

جوزف دوم نے اسے چیم موسیقی کا نفد نگار متعین کردیا۔ اس اٹنا میں وہ اپنے طور پر موسیقی مرتب کرتا رہا۔ اس زائے میں اپنی چند مشہور عالم سمعیاں مرتب کیں۔ اس کے آپرا بھی ب حد متبول ہوئے لیکن اس کے باوجود اس مرت کا سامنا کرنا پڑا اور مقروض ہو گیا۔ اس نے اپنے فن کو پیش کرنے کا آبرا پیش کیے پیش کرنے کا آبرا پیش کیے لیکن ان سے اس کی فریت کا مداوا نہ ہوسکا۔ اس کی صحت بہت فراب ہوگی اور آخرکار 1791 میں اقلاس کی صاحت میں فوت ہوا۔

موسیقی - اسلامی: نون لینه مثل مصوری، رقس، شک ترافی یا موسیقی اسان ساح کے شروع بی سے جزورہ ہیں۔ اسلام میں بعض اور نون لینه کی طرح موسیقی کو پند نہیں کیا جاتا تھا لیمن آ مخضرت صلح نے فوش الحانی کی ہمت افزائی کی اور خوش الحانی کے ذریعے اذان دینے اور آت تر آئی کو اجتمع لیج میں پڑھنے یا قرآت کرنے کی تلقین فرمائی۔ جب اسلای سلطنت عرب علاقوں سے فکل کر ایک طرف ایران اور مشرق وسفی اور دوسری طرف شمل افجریق اور ایمین تک کیل می کی تو اسلام کے قبل کی عربی موسیقی اور باز نطبی، ترک، ایرانی، بربر اور مورموسیقی کے احتراج سے ایک نئی موسیقی نے جم ای جو سو سال کے اندر وصل ایشیا ہے کے کر بحیرہ روم کے علاقوں تک چھا گئی۔ البتہ مرکز سے دور بعض علاقوں نے کی جھا گئی۔ البتہ مرکز سے دور بعض علاقوں نے بھی بھی کے۔

اسلای موسیق میں تال اور سر کونہایت نازک طریقے یہ جمایا اور کر کونہایت نازک طریقے یہ جمایا اور پر کونہایت نازک طریقے یہ جمایا اور پھر نفنے سے سنوارا جاتا ہے۔ اس میں اکثر موسیقی بجانے والوں میں باہمی مقابلے ہوتا ہے۔ گانی اسلامی موسیقی دنیا کے اور مکوں کی طرح شامی ورباروں ہوتا ہے۔ گانی اسلامی موسیقی دنیا کے اور مکوں کی طرح شامی ورباروں اور امرا کے محلوں کی موسیقی ربیہ قابل فنکاروں نے صدیوں میں اسے خوب بانجھا اور سنوارا۔ نئے نئے آلات موسیقی ایجاد کیے۔ موسیقی پر بہت ساری کائیں کھی حمیں جنوں نے نہ مرف اسلامی موسیقی ہلکہ مغربی مرب کی میں جنوں نے نہ مرف اسلامی موسیقی ہلکہ مغربی موسیقی کو بھی متاثر کیا۔

اسلام سے پہلے عربوں میں موسیقی کا شاعری اور رقس کے ساتھ بوام پر العلق تھا۔ اس زمانے میں شاعر، جادوگر سمجا جاتا تھا۔ وہ اپنے اشعار اس طرح الحان اور جوش سے بڑھتا کہ لوگوں کے جذبات المی

پراھینت پر پہنی جائے۔ چنانچہ میدان جگ میں دشن کے طاف فوج میں زیروست جذبہ اہمار نے کے لیے شام ساتھ جاتے تھے۔ مخلتانوں کی تفریح کاہوں میں خوش الحان گانے والوں اور ناپنے والیوں کی بوی قدر تھی۔ اسلام کے قبل ساسانی دربار میں نامی و گانے کی زیروست محفلیس جمتی تھیں۔ قبل اسلام حرب ساج میں بنچ کی پیدائش، مختف رسوات اور زندگی کی ہر منزل بشول جگ کے لیے الگ الگ کیت تھے۔

آخفرت صلم کے پردہ کرنے کے بارہ سال کے اندر شام، مراق، ایران، معر، آرمینا اور لبنان اسلای سلفت کے تحت آ بچے تھے۔ ان طاقوں کی ترتی یافتہ تہذیب اور دولت نے عرب سر داروں اور ان کے ساتھ جنگ میں حصہ لینے دالوں کو متاثر کیا، عرب سان میں انقلاب ہمیا۔ مالدار عرب احصے فن کاروں کو جو ان کے تجنے میں آگے تھے اور فلام بن کے تھے، آزاد کرکے اپنے یہاں رکھنے کے اور شاعری اور موسیقی کی مخلیس منعقد ہونے گئیں۔ اس کی وجہ سے موسیقادوں کی ایک نی نسل میلا ہوئی۔ نی موسیقی کے ساتھ نے آئات موسیقی ایجاد ہونے بیدا ہوئی۔ نی موسیقی کے ساتھ نے نئے آلات موسیقی ایجاد ہونے الر قان میں اور کی سب سے مشہور مغنیہ غرہ المالیہ تھی۔ جو المغناہ و اس کے سات زانوے اوب طے کرتے تھے۔ تا موسیقار اس کے سائے زانوے اوب طے کرتے تھے۔ تا موسیقار اس کے سائے زانوے اوب طے کرتے تھے۔ تا موسیقار اس کے سائے زانوے اوب طے کرتے تھے۔ جی اور ایرانی غلام صائب حیز کو بھی ہوی شہرت حاصل تھی۔

اسلای موسیقی کا کلا تیک اسائل عہد نی امیے (661-66) یمی عروج پر پہنچا۔ اس وقت دارالخلافہ دمشق خطل ہوچا تھا، امرا کے دربار موسیقاروں سے مجرے تھے۔ کانی بوے موسیقار عرب تھے لیکن بہت بوی تعداد علیم عرب لوگوں کی بھی تھی۔ عبد بنوامیہ کا سب سے برا موسیقار کان مجاہ تھا جہ اسلامی موسیقی کا استاد بانا جاتا ہے۔ وہ کمہ میں ایک ایمائی کی مرانے میں پیدا ہوا۔ انجائی خوش الحان مغنی تھا۔ عود (Luce) بجاتا تھا اور کر موسیقی پرحادی تھا۔ اس نے شام اور معر کا دورہ کیا۔ ایران اور ہازنطینی موسیقی کو حرقی دیے ہازنطینی موسیقی کا حرق دیے ہا دار سے کم کو عربی موسیقی کو حرقی دیے میں استعمال کیا۔ دسویں صدی میسوی میں ایو فراج الاصفهائی نے ایک کتاب مرتب الاعائی کمان کمی جس میں تین سو سال کی اسلام موسیقی کی تاریخ دی

750 میں خلقائے عباسیہ نے خاندان بنوامیہ کی جگہ لی اور بغداد کو دارالخلاف بدیا۔ اس کے ساتھ بلداد موسیق کا بھی مرکز بن ممیار مالی

دور اسلای موسیق کے انتہائی شاب کا دور ہے۔ ہر پڑھے کھے آدی کے
لیے موسیق سے واقفیت ضروری تھی۔ اسے موسیق کے نظریوں، اس ک
عالیاتی خوبیوں، جذباتی اور روحائی سرور اور ریاضیاتی اقدار سے واقف ہونا
ضروری تھا۔ اس دور کا سب سے مشہور موسیقار ابراہم المواصلی اور اس کا
لاکا اسحاق تھا۔ ان کا تعلق ایران کے ایک اعلیٰ خاندان سے تھا اور دونوں
ظیفہ بارون الرشید اور بامون الرشید کے قرشی مصاحب تھے۔

اسحاق نہ صرف اپنے زیانے کا بہت بردا موسیقار تھا بلکہ موسیق پر تقریباً چالیس کتابوں کا مسنف بھی تھا۔ یہ اور اس کے والد قدیم طرز ک کلایکل موسیق کے بوے حالی تھے۔ ان کے جدیدیت پندوں سے بوے مباحث رہا کرتے تھے۔ جدیدیت پندوں ٹی جو ایک قتم کے ایرانی روانیت پند اسٹاکل کے حالی تھے اور کلایک عربی موسیقی کے مخالف تھے، این چالی اور شنرادہ ابرائیم این المہدی بہت مشہور ہیں۔

آٹھویں مدی بیسوی ہیں اسلای موسیقی اور اس کی باریکیوں اور علقف پہلوؤں پر بہت می سمایی کھی سمیسی ہو سیقی پر سمایی یہ بائی ہے ہمی ترجمہ کی شمیسی مشہور ظلفی الکندی نے، جو یونائی زبان کا عالم تھا، عربی ہی موسیقی پی تطبیر اور دوسرے پہلوؤں پر روشنی ڈائی۔ افوان السفا کے ممبروں نے اور ظلفی و عالم الفارائی، او علی بینا این کر و، این زیاد وغیرہ نے بھی علم موسیقی کے مختلف مسائل کے بارے ہی سمائل کے بارے ہی سمائی ہی میں الدین (م.1294) تھا جس نے اس علم موسیقی میں الدین (م.1294) تھا جس نے اس علم سے اہم ماہر علم موسیقی منی الدین (م.1294) تھا جس نے اس علم کے بارے ہی نبایت منعمل سائیس تعمل ہیں۔

ایک طرف جہاں موسیقی دمشق اور بغداد میں ترتی پاری عمی
ویں دوسری طرف اچین میں پہلے اموی ظفا کے تحت اور پھر الرود اور
الموصد سلطانوں کے دور میں موسیقی نے کائی ترتی کی۔ یہ اندلوی یا موری
موسیقی تھی جو اسلای موسیقی عی کی ایک شائ ہے۔ اس موسیقی میں ایک
بوا تام زریاب (نویں صدی عیسوی) کا ہے۔ یہ اسحاق مواصلی کا شاکرد قما
اور مغنی تھا۔ اس نے موسیقی کو کئی نئی جہیں عطا کیں۔ اس کا ابنا ایک
اور مغنی تھا۔ اس نے موسیقی کو کئی نئی جہیں عطا کیں۔ اس کا ابنا ایک
موسیقی کا اسکول تھا جس میں اس نے موسیقی کی تعلیم کے نئے طریقے

اسلای دور ایمین می موسیقی بهت مقبول تھی۔ سیوپل میں

موسیق کے آلات تیار کرنے کا برا کارفانہ تائم کیا گیا تھا۔ ہندوستان کی طرح یہاں بھی وقت کے مختف پہروں کے لیے الگ الگ موسیقی تھی۔ امین کی موسیق پر آج اسلامی موسیق کی کمری مچاپ نظر آتی ہے۔

1258 میں بغداد پر متکولوں کے صلے اور جائی و بربادی کے بعد اور 1492 میں میسائیوں کے اسپین پر عمل قبضے کے بعد اسلای علیم اور 1492 میں میسائیوں کے اسپین پر عمل قبضے کے بعد اسلای علیم رئی رئی اور اس میں متکول اور ترک موسیق کے نئے دھارے آگر ملتے رہے۔ ایران نے نہ مرف آزادی ماصل کی بلکہ آزاد تہذیبی ترقی پر گامزان ایران نے نہ مرف آزادی ماصل کی بلکہ آزاد تہذیبی ترقی پر گامزان میں میسائی کے ایک پوری عرب دیا، مشرق قریب، اور آوائی اور موسیقی کی مربری کی۔ ویسے خود ترکی موسیقی، عرب اور ایرائی موسیقی، عرب اور ایرائی موسیقی، عرب اور ایرائی موسیقی، عرب اور ایرائی موسیقی سے بہلے سے بی متاثر تھی۔

رکوں کی حکومت نہ صرف مشرق قریب اور شالی افریقہ بی مقی بلکہ بلقان تک چیلی ہوئی تھی اور اے مغربی تبدیب سے قربت طاصل تھی۔ انیسویں صدی بیل یہ ربط اور زیادہ بڑھ گیا۔ 1826 بی موسیقار فوجی بینڈ تیار کرنے کے لیے ترکی بائے گئے اور ایران و ترکی بیل مغربی موسیقی کی تعلیم کے اسکول کھے۔ 1871 بی مشہور اطالوی نئی مغربی موسیقی کی تعلیم کے اسکول کھے۔ 1871 بی مشہور اطالوی نئی فار ورور کے آبرا از آنما اسے قابرہ کے آبرا باؤس کا افتتاح ہوا۔ اس سے ایک ظرف موسیقی اور دوسرے فنون کو پھر سے زندہ کرنے کا ذوق برطا اور دوسری طرف مغربی موسیقی اینا اثر جمانے گئے۔ عراق اور شام میں مقربی موسیقی دور میان میں مغربی موسیقی اور مان کی تاروں کر نیادہ قربہ می مغربی موسیقی اور سازوں کی خرید کی جانے گئے۔ ای زیادہ بیل موسیقی دور استقال بھی بوضے لگا۔

موسیقی۔ ہندوستائی: موسیق صدیوں سے ہندوستان کی ای اور نہیں زندگی کا حصہ ربی ہے۔ ہر فتم کے نہ ہی تبواروں، یچ کی پیدائش سے برے ہونے کل کے مختلف رسوم، شادی بیاہ اور موس فرض ہر موقع کے لیے، فسلوں کی ہوائی اور کٹائی کے وقت فرض زندگی کا کوئی مرحلہ ایسا نہیں ہے جس کے لیائی اور کٹائی کے وقت فرض زندگی کا کوئی مرحلہ ایسا نہیں ہے جس کے لیائی موسیق نہ ہو۔

ہندوستان ایک وسیع اور عریض ملک ہے۔ بے شار تو می اور

آپائل یہاں منے ہیں۔ سب کے الگ الگ گیت ہیں، یہاں تک کہ ایک طاقے کے تعقی ہوتی ہے۔ گیتوں کے علاوہ ان مو تعقی ہوتی ہے۔ گیتوں کے علاوہ ان مو تعوں پر موسیق کے آلات کا ہونا مجی ضروری ہے۔ ثبال کی شہائی اور جنوب کی ناگیشورم اور پھر طرح طرح کے واحول اور تاشے ہر تقریب میں موجود ہوتے ہیں۔ قدیم زبانے میں ہر گاؤں میں پیشہ ور گانے والے ہوتے سے جن کی کالت گاؤں کے لوگ کرتے ہے۔ ان مقامی گانے اور بجانے والی ٹولیوں کے علاوہ جاتراؤں اور دوسرے تبواروں کے موقع پر دوسرے تبواروں کے موقع پر دوسرے علاقوں سے بھی ٹولیاں بلائی جاتی ہیں۔

کلا یکی موسیقی: وک موسیقی کے علاوہ ہندوستان کی کلایکی موسیقی بھی ترقی برق ہندوستان کی کلایکی موسیقی بھی ترقی بات ہے۔ خاص حصد بی بید مقبول ہے۔ آزادی سے پہلے بید زیادہ تر راجاؤں، نوابوں اور امرا کے درباروں تک محدود تھی۔ آزادی کے بعد ریدیو اور ٹی وی. پر، بوی مجلوں اور ہالوں میں انظام کیا جاتا ہے۔

کا یک موسیق کی دو بوی شکیس ہیں۔ ایک ہندوستانی موسیق اور دوسری کرناکک موسیق کی دو بوی شکیس ہیں۔ ایک ہندوستانی موسیق اور دوسری کرناکک موسیق جنوب کے علاقہ میں متبول ہے اور ہندوستان میں ہندوستان کے بقیہ حصہ اور پاکستان میں۔ کا یک موسیق دو اجزا پر مشتل ہے ایک راگ اور دوسرے تلہ یا تال لفظ راگ شکرت ہے لگلا ہے۔ اس کے معنی ہیں رنگ مجرنا۔ یعنی ایبا سریا الحان شکرت ہے لگلا ہے۔ اس کے معنی ہیں رنگ مجرنا۔ یعنی ایبا سریا الحان کرنا کہ اس کی طبیعت میں رنگ مجر جائے اور لفف آئے۔ چونکہ موسیق کو بینا کہ اس کی طبیعت میں رنگ مجر جائے اور لفف آئے۔ چونکہ موسیق کو کرنا ہوتا ہیں ہوں ہوگا اتنا میں دوراگ کو او نجا الحال کر اور ہوتان موسیق کا پررا دھائچ کھڑا کر ہوتا ہے۔ اس لیے موسیقار کو موسیق کا پررا دھائچ کھڑا کر ہوتا ہے۔ اس لیے موسیقار ہوتا ہیں ہوگا اتنا می دوراگ کو او نجا الحال مقرر ہیں۔ اس کے علاوہ مختلف او قات کے مرر ہیں۔ اس کے علاوہ مختلف موسیق میں اکثر راگ کے لیے دن کے مختلف او قات مقرر ہیں۔ اس کے علاوہ مختلف موسیق میں اگر راگ کے لیے دن کے مختلف او قات مقرر ہیں۔ اس کے علاوہ مختلف موسیق میں اگر راگ کے لیے دن کے مختلف او قات مقرر ہیں۔ اس کے علاوہ مختلف موسیق میں اگر راگ کے لیے دن کے مختلف او قات مقرر ہیں۔ اس کے علاوہ مختلف موسیق میں اگر راگ کے لیے دن کے مختلف او قات کیا ہورائی کی کیفیت

کالیک موسیق کا دوسرا جر تال ہے جو ایک طرح کا دقت پیا ہے۔ راگ اور تال کی بنیاد پر موسیق کی محارت کرئی ہوتی ہے۔ بندوستانی یا کرناک موسیق چو سات آدمیوں کا گروہ بیش کرتا ہے۔ جس میں ایک اصل گانے یا بجانے والا بعدتا ہے اور اس کے ساتھ طیلہ یا مردھم، سارگی یا وائن اور بعض دوسرے آلات موسیق اور ساز بجانے

والے ہوتے ہیں۔ پہلے ایک مخفر سا تعارفی نفہ ہوتا ہے اور پھر تال مقرر کرکے اصل موسیقی شروع ہوتی ہے جو تیزنر ہوتی چاتی ہے۔ کا یک موسیق میں دھروید، خیال وغیرہ عبدل ہیں۔ اور ایک کا یک موسیق میں شمری، دادرا وغیرہ۔

عمد قدیم کی موسیق : ہدوستانی موسیق انتہائی قدیم ہے۔ وادی سندھ کی تہذیب (3 بڑار 2 برار ق.م. کے درمیان) کے جو آثار لیے میں ان ہے پا چاتا ہے کہ کئی تشم کے وُمول استعال ہوتے تھے اور بعض تار والے آلات موسیق می استعال کے جاتے تھے۔

آریائی تہذیب کے عہد سے متعلق موسیق کا ذکر ویدوں،
براہمن، ایشد می کی عجد ملا ہے۔ ان میں دو قسم کی بانسریوں، ای قسم
کے دو اور آلات، پانچ اقسام کے ذھول، پانچ تار والے آلات موسیق،
ایک سو تار والی ویا اور ان کے بجانے والوں کا ذکر ملا ہے۔ اشومیدھار سم
کی اوائی کے وقت ویا بجائی جائی تھی۔ کی جگد تاج اور گانے کا ساتھ ساتھ
ذکر ہے۔ قرباندوں کے وقت گیت کا گاٹا لازی تھا۔ اس کے علاوہ پروہت
رگ وید کے سنتر گاکر پڑھتے تھے۔ رقس کی طرح موسیقی پر بھی سب
مرگ وید کے منتر گاکر پڑھتے تھے۔ رقس کی طرح موسیقی پر بھی سب
موسیقی زیادہ منظم ہوتی گئ، محتلف ادوار میں تر تیب اور ترتی پاتی ری

مسلمان ہندوستان میں آخری صدی ہے آنا شروع ہوئے جب عربی سے سندھ فتح کیا۔ مشہور عرب مورخ المسودی نے اپنی کتاب الجابز نوس و دسویں صدی میسوی میں ہندوستانی موسیقی کا خاص طور سے ذکر کیا ہوسیقی کی نفرانوں نے ہندوستانی موسیقی کی زبردست سرپر تی گی۔ کہا جاتا ہے کہ ملک کافور نے جب دکن کی حلہ کیا تو دتی ہے کی موسیقار مجی اپنے ساتھ لے جہاں وہ اس محصے۔ اکبر، جہاقلیر اور شاہ جہاں کی سرپر تی مشہور ہے۔ ان کے دربار میں بحد و اس محتور تابی اور سمین اور میں ہندوستانی موسیقاروں کو سبقت رہتی تھی۔ ان کے دربار میں تان سبین اور ہم کی دربار میں تان سبین اور ہم کی دربار میں تان سبین اور ہم کی دربار میں تان سبین اور میں کی تر تی مقور نے ہندوستانی موسیقار و کی تر تی میں قائل اور ستار کی ایجاد ان کے دربار میں تان سبین اور میں کی ترتی میں قائل ذکر حصد لیا تھا۔ راگ، خیال اور ستار کی ایجاد ان کے دربار میں عامن سبین کی ترتی میں قائل ذکر حصد لیا تھا۔ راگ، خیال اور ستار کی ایجاد ان کی عام سے منسوب ہے۔

مسلم دور سے پہلے ہندوستانی موسیقی کے الفاظ سنکرت میں لکھے جاتے تے اس کے بعد برج بھاشا، بعوج پوری اور دکی میں بھی میت

کھے چانے گھے۔ اس دور میں بھٹی اور صوئی تح کھوں نے بوی متبولیت حاصل کی۔ اس میں خدا سے براہ راست انسان کی عبت اور تمام انسانوں کی برابری اور بھائی چارے پر زور تفا۔ چنانچہ کیت، مبجن اور آوالی کا اس زبانے میں زور بوھا۔

مظید سلفت کے زوال کے ساتھ افراتفری کا دور شروع ہوا اور گر اگریزوں کا افتدار ہائم ہوا۔ اگریزی یا مغربی موسیق بھی ان کے ساتھ آئی لیکن وہ ہندوستانی موسیق پر زیادہ اثر مرجب نہ کر کی۔ گرشتہ پر برسوں میں قلمی موسیق نے ملک میں کائی جگہ بنال ہے۔ یہ بر تم کی ہوتی ہے۔ بعض کھنے وک موسیق پر بخی ہوتے ہیں۔ بعض بھی کا ایک موسیق پر بخی کا مرسیق کو اپنالیت ہیں۔ بعض کھنے مشرق وسطی اور مشرق قریب کی موسیق کو اپنالیت ہیں۔ اگریزی عام پند موسیق کی بھی گید ہیں۔ وطلبے جاتے ہیں اور بعض کی مکون اور طاقوں کی موسیق کی خلط ملط پر بھی۔ عام ہندوستانی موسیق کے اور علاقوں کی موسیق کی خلط سب بی ہور ساتھ موسیقار اس بی میں میدوستانی اور مغربی سب بی حصر لیتے ہیں۔ اور بعض او قات پھیاں یا ساتھ موسیقار اس میں حصر لیتے ہیں۔

موسی ای حضرت: یبودیوں کے بیٹیر جنس میسائی اور سلمان مجی اپنا پی بینا پی مدی ق.م. یس یبودیوں کو پیٹیر بائٹ بیں۔ حضرت موسی نے تیر ہویں صدی ق.م. یس یبودیوں کو ممری فرامین کی ظامی سے نجات دلوائی۔ کو سائی پر ان پر احکام عشرہ (Ten Commandments) بازل ہوئے اور انحوں نے امرائیل بائی قوم کی بنیاد رکھی۔ انحوں نے بجیشیت بیٹیر احکام عشرہ کی بنیاد پر اپنی قوم کی نہ تبی اور سائی زعمی کی شخیم کے یہودی انحیس اپنا سب سے بوا بیٹیر تصور کرتے ہیں۔

پائل کے لھاظ سے حطرت موئ کے والدین لیوی قبیلہ سے عظمت موئ کے والدین لیوی قبیلہ سے تھے۔ یہ معر کے ایک گروہ کا حصہ قما جو مبری (Hebrews) کہلاتے تھے۔ یہ بیاں ایک زمانہ سے بے ہوئے تھے لیکن جب یہ ملک کے لیے خطرہ بیٹ کے لیے خطرہ بیٹ کر فرامین عمل میں ایشاہ کا دور قمااس کے پارے عمل ماہرین تاریخ اور آثاریات عمل مخت اختلاف ہے اس لیے قطعی بات کہنا شکل ہے۔

یبودی آبادی پر منفرول رکھے کا ایک طریقہ فرمون نے یہ لکالا قا کہ جنے لڑے پیدا ہوتے اضمیں کل کروا دیا جاتا۔ رواعت ہے کہ

حفرت موئ کے والدین نے ان کی پیدائش کے فوراً بعد افھیں چند مینے کک چھیائے رکھا اور اس کے بعد ایک فوکری میں رکھ کر دریا غل میں چھوڑ دیا۔ آپ اس فوکری میں فرعون کی لاک کے باتھ گے اور اس نے استے کل میں آپ کی پرورش کی۔

شاق محل کی زندگی کے بارے میں پکھ مواد نہیں مالد ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اخمیں غرب اور ماتی اور فرقی معاملات کے بارے میں کانی تعلیم لی تھی۔ جب حضرت موئی جوان ہوئے تو اخمیں ہے ہے جال کیا کہ تعلیم لی تھی۔ جب حضرت موئی جوان ہوئے تو اخمی ہے ہے جال کیا لیے محید۔ قوم کی حالت زار اور اس پر ہونے والے جر و تشدد کا ان پر زروست اثر چالد انحموں نے جب ایک مصری بیاتی کو دیکھا کہ وہ ایک یہودی رہنما کو انتہائی ہے دردی ہے بار دبا ہے تو وہ برداشت شہیں کر سے اور مصری بیاتی کو تحقید کہیں ان کی املیت فر مون کو نہ معلوم ہو جاتے چانچہ انحوں نے مصر چھوڑ کر مدائن کا اصلیت فر مون کو نہ معلوم ہو جاتے چانچہ انحوں نے مصر چھوڑ کر مدائن کا رفح کیا جو حائی میں واقع ہے۔

الحیل سے روایت ہے کہ ایک دن سائی کے طاقہ میں حضرت موی ایک پہلای کے دامن میں تھے کہ ان کی نظر ایک جہلای پر پری جس جس جس جس کی ہوئی ہتی لین جیب بات یہ تھی کہ اس آگ کا اثر جہلای پر نہیں پر رہا تھا۔ وہ اس کے قریب جائے گئے تو غیب کی ایک آواذ کی جس نے اور ہانیوں کے ساتھ یہ بھی ہدایت دی کہ یہودیوں کو معری غلای سے آزاد کروائی اور یہوا پینی خداو نہ تعالی ہر طرح ان کی مدد کرے گا۔ حضرت موئ شروع میں بہت بھی نے اور درخواست کی کہ یہ فرش ان کے جمائی حضرت ہروائ کے پرد کیا جائے گئی آخرکار سر مدر کرے گا۔ حضرت موئ شروع میں بہت بھی چائے اور درخواست کی کہ سے فرش ان کے بمائی حضرت ہادون کے پرد کیا جائے گئی آخرکار سر ملیم قم کرنا پڑا۔ قرآن مجید میں آپ کا نام 129 مرتبہ آیا ہے۔ آپ کے ساتھ بعض مقالمات پر آپ کے بھائی ہارون کا مجی ذکر آیا ہے۔

اس واقعہ کے چند سال بعد حضرت موئ اور حضرت بادون نے فرمون سے مطالبہ کیا کہ وہ یہودیوں کو رہا کردے، اس لیے کہ یہ یہوا کا حکم ہے۔ فرمون جو نہ صرف مطلق العنان بادشاہ تما بلکہ اپنے آپ کو خدا مجمتا تھا، اس قتم کا مطالبہ کیسے قبول کرلیتا۔ چنانچہ وہ مخت برہم ہوا اور اس نے یہودیوں پر عظم و تقدد اور بوحا دیا۔ اس سے جب حضرت موئ دل برداشتہ ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے اعداد کا وعدد کیا۔ ای زبانہ یمس معر شی ایک طرف زیردست طاعون بھوٹ بڑا اور دوسری طرف وریا نے تیل شی

طفیانی آئی اور لوگ بھاکن شروع کردیے۔ فرعون بھی خوف زوہ ہوگیا اور یہودی حضرت موئی کی مرکردگی جی معر سے فکل پڑے۔ راستہ جی دریاۓ نیل پڑتا قلد تھم رقی کے تحت آپ نے اس پر حصا بارا تو اس جی راستہ بن گئے جن پر چل کر حضرت موئی اپنے ساتھیوں سمیت دریا پار اتر گئے۔ انھیں دکھ کر فرعون بھی اپنے لکٹر کے ساتھ دریا جی اثر کیا۔ لیمن حضرت موئی اور ان کے ساتھوں کے دریا پار کرتے تی دریا جی پانی آئی ا جس جی فرعون اپنی سپاہ کے ساتھ خرق ہوگیا۔ آفر کار حضرت موئی ان سب کو لے کر کوہ شائی کے دامن جی تکھنے جی کامیاب ہوگے۔

اس ایک واقعہ نے حضرت موئی کو ب مد متاثر کیا اور بہوا یا فدات تعالیٰ پر ان کا احتماد اور محکم ہوگیا۔ ای کے بعد بہوا کو فدات واحد کے طور پر تسلیم کیا گیا۔ تمام دوسرے دیو تائی اور فدائل کا اثر و افتدار ختم کردیا گیا اور ہر قتم کے بت بنا ممنوع قرار دیا محیا۔ حضرت موئی نے انجی است کو بتالیا کہ فدا کو ان کا انتا خیال ہے کہ اس نے انحیس فرعون سے نجات داوائی اور اب ان کا یہ فریضہ ہے کہ وہ قیموں، بیوائل، معذوروں اور فیر بہودیوں کے ساتھ انسان کا برتا کریں۔

کوہ سائی سے نگلنے کے بعد حضرت موئی کو بہت ساری مشکلوں کا سامنا کرنا چا۔ انھوں نے دوسری شادی کا اداوہ فاہر کیا تو حضرت مریم اور حضرت ہارون نے سخت خالفت کی۔ کھان کی طرف بوصنا چاہج تھے تو ان کے خلید دیتے نے ظاف رپورٹ دی۔ ایک دف تو حضرت موئی اپنی امت سے انتہائی برہم ہوگئے اس لیے کہ آزادی پانے کے بعد وہ چمر برائی بت برتی اور عیش و حضرت کا شکار بن گئی تھی۔

حضرت موی میں کی ستیاں جمع تھیں۔ وہ زمین پر خدا کے بات اور پنجبر تھے۔ وہ اپنی قوم کو خدا کے ادکامات سے واقف کردائے۔ ان کی آئیس کے جھڑے کے طف کرتے۔ ان میں اکسار تھا اور لوگوں سے مجت تھی۔ اپنی امت سے وہ کی مرتبہ دل برداشتہ ہوئے لیکن خدا اور اپنی امت سے محبت تھی۔ اپنی محبت تھی۔ در شیر کی۔

موتے کلاڈ (Claude of Monet, 1840-1926): اللہ مور موتے ہوں ہیں چڑ کی اللہ ور بناتا وہ وی بین چڑ کی اللہ ور بناتا وہ ویک می ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں مقرد مور بیزان نے کہا ہے۔ موتے ایک آگھ تنا اور مرف آگھ

لین الی آگھ جس کا جواب نہیں'۔ مونے کے فن کی یہ می تعریف ہے۔ سپائیت کی قربت کی حاش میں وہ اکثر مینت کو بھی نظرانداز کردیا تھا۔

مونے 1840 میں پیرس میں پیدا ہوا، بھین تی میں لے باور چلا گیا۔ یہاں اس کی ملاقات مشہور فن کار بودان سے ہوئی جس نے اسے بیرونی مناظر (Landscape) کی تصویر کئی کی طرف مائل کیا (586-1556)۔
اس زمانے میں اسے جاپائی مصوری کے نمونے لیے جو بوروپ آنا شروع بوگئے تھے۔ 1859 میں وہ پیرس تعلیم کے لیے حمیا جہاں اس کی ملاقات پراو و فیرہ سے ہوگئے 1860 کے درمیان زبرد تی فوتی بحرتی کے تحت اے الجزائر میں رہنا پڑا۔ جب بیرس وائیس آیا تو اپنے مہد کے بحث مصوروں شلا سلی، رہنا پڑا۔ جب بیرس وائیس آیا تو اپنے مہد کے بوے مصوروں شلا سلی، رہ فوائی جنگ سے نہینے کے لیون بھا آیا۔
مصوروں کے فن کا مطالعہ کیا۔

ایک تصویر ایک تاث عالی جے رائے ورس والی آیا۔ یہاں اس نے ایک تصویر ایک تاث عالی جے 1874 کی نمائش میں رکھا تو فادوں نے مصوری کے اس بورے اسکول کی تفکید کے بعد اے تاثریت کا نام دے دیا۔ مونے نے بے صاب تصویری بنائیں۔ اس کی آخر کی بغیر فارم اور مجرے رنگ کی تصویروں کو تجدیدی آرٹ کی شروعات بھی کہا جاتا ہے۔ دینا کی گل آرٹ میکریوں اور میوزیم میں اس کی تصویری ہیں۔ میوزیم میں اس کی تصویری جی میں اس کی کافی تصویری ہیں۔ میوزیم میں اس کی کافی تصویری ہیں۔

مہا بھارت: مہر فی ویاس نے مہابھارت تعنیف کی جس میں انھوں نے بھوان واسد ہو کرش کی عظمت، پاشوں کی صداقت اور دھرت راشر کے بیوں کی بد کرداری کو بیش کیا ہے۔ یہ ایسی تعنیف ہے جس میں مادی خیر و عانیت، تیک کردار، جذبائی تسکین اور رومانی تحفق کے اعلی اصلوں پر حقیقی بحث کی ممل ہے۔

وید ویاس نے اپنی رومانی تربیت اور تپ سے پہلے ازل ویدوں کو ترجی وار تپ سے پہلے ازل ویدوں کو ترجیب وار مرجب کیا، پھر اپنے علم اور راست بازی سے اس مقدس رزمید نظم کو تحربے کیا۔ کورووں اور پانڈوں کی جگ کو منازل کے طور پر بیان کیا گیا ہے جس کیا ہے جس کیا ہے جس پر تحصیل سے اس میں بحث نہ کی گئے ہے۔

نقم مہابمارت کے متعلق یہ ظاہر ہے کہ ایشدوں کا اثر اس کی کر اور اس کے اظہار میں واشح طور پر جملکا سے اور وصدت و جود اس ک تعلیم کی ایک نمایاں خصوصیت ہے۔ لیکن اس کتاب میں یائے جانے والے واقعات کے عام تذیذب کی وجہ سے یہ متعین کرنا آسان نہیں سے کہ کون سا خاص پہلواس کے س حصد می الما جاتا ہے۔ کا کالی اور غیر کا کالی وونوں تصورات یائے جاتے ہیں اور اکثر ایک توجیہ جس کا آغاز ایک کے ساتھ ہوتا ہے آسانی کے ساتھ دوسرے میں مخلوط دو حاتی ہے۔ یہ بھی كبنا اتناى مشكل سے كد كون سا تصور وبال قديم سے۔ اسلى نظم كى متبول مام حیثیت کے لحاظ ہے تو کا کائی تصور بی قدیم ہوتا جائے۔ اس ک توجیحات افشدوں کے ماند عی میں لیکن اس میں تنصیل کا کچھ اضافہ ہوتا ے اس لیے کہ لقم کی دوسری توجیبوں کے مانند یہ بھی دیو مالا کے لوازم ك ساتھ وكھائى وى بے چانچہ ايك طويل باب ميں وياس اور ان ك فرزند ملدیو کے درمیان مفتلو کا چرا اتارتے ہوئے فالق کے معلق ب وعوى كيا جاتا ہے كہ اس كے دن اور رات ايك بي جو اگر انساني نظم نظر ے کیا مائے تو لا محدود مت کے جیں۔ مخلیق بر ایک دن علی العباح شر دع ہوتی ہے اور جو کھے پیدا کیا گیا تھا وہ سب دن ختم ہوتے ہی سیٹ لا جاتا ہے۔ برہمہ بی ایک ایک باد شرکت غیر حقیقت بیان کی جاتی ہے جو تخلیل کے قبل سے موجود ہے۔ اس کاند آغاز سے ند انجام۔ جو مجمی پیدا نہیں موار جو اسے آب منور ہے۔ جو ہر فتم کے زوال سے بلند تر ہے جو ستقل اور فير فائي وجود ب، جس ك متعلق سونجنا يا جاننا بهي مشكل بـ کیا جاتا ہے کہ کا کات میں اس کی نشو و نما قدرتی طور پر ہوتی ہے۔ ارتقا اور تجرعے کا یہ سلسلہ کے بعد دیگر جاتا رہتا ہے اور ہماری اس معلوم ونیا کی تھکیل عمل میں آتی ہے۔ جیہا کہ ون اور رات کی اصطلاحوں سے ظاہر ے کہ تخلیق کی اسمیم میں ملا کے لیے کوئی جگہ نہیں ہے۔ اور ارتقا مدارج ور مدارج سے روبہ عمل ہوتا ہے۔ يبالا برہم سے شروع ہوتا سے اور كائناتي اجزا با مادي و نفساتي عناصر من حيث الكل ظاهر جوت بين اور دوسرا ر جائی سے شروع ہوتا ہے جس سے انظرادی اشیا وجود میں لائی جاتی ہے۔ اس بھاد واوا یا مادیت کے بارے میں بھی مبابھارت میں ایک ے زیادہ سمیحات یائی جاتی ہیں۔ اس کے بارے میں کہلی بات جو غور طلب ہے وہ ہے اس کی جوتی تصوصیت یعن صرف ان چروں کے دجود کو

تلم کیا جاتا ہے جو قابل مشاہرہ اور قابل جوت ہوں۔ معلوم ہوتا ہے کہ

قدیم رزمی نظموں علی مہابھارت کو مابعد ویدک اوب کے نظریوں اور دیے مالا کا ایک بوا خزانہ سمجا جاتا ہے۔ اس کی جامع حیثیت کا انداز اس کے اللہ اور بی حیثیت کا انداز اس کے اللہ عال ہے کہ 'جو کچھ انسان کی فلاح و بیود کے متعلق جاتا ہے جہاں کہا حمیا ہے کہ 'جو کچھ انسان کی فلاح و بیود کے متعلق جائے کے قائل ہے وہ سب یہاں موجود ہے۔ اور جو یہاں نیس ہے وہ اور کھیں نہیں پایا جاتا۔ ' بہر حال یہ جیب بات ہے کہ دونوں آسک اور کار کھیل نیال ساتھ ہاتے ہا جو اور اکٹر ایک نظریہ کو دوسر کے ماتھ خلا ملا کر دیا جاتا ہے۔ اس کی وجہ یہ بتائی جائی ہے کہ یہ کی ایک معنف یا کی ایک زائد کی تصنیف نہیں ہے بلکہ کئی بیڑیوں اور ایک معنف یا کمی ایک زائد کی تصنیف نہیں ہے بلکہ کئی بیڑیوں اور مدیوں کی رفتہ رفتہ نئو د نما کی نمائندگی کرتی ہے۔

ویدک ندمی رسوم کی طرف مبابعارت کا انداز کھ فیر معین ے۔ اس می الے فقروں کا حوالہ ویا جا سکتا ہے جس میں یکیہ یا قربانی ک تحریف کی میں ہے۔ لیکن دوسرے موقعوں پر عام حیثیت سے ندہی رسوم كوند صرف ناموافق سمجا كيا ب اور ان كى مخالفت كى كى بيد چنانيد ايك باب میں جس کا نام مهابعارت میں خاص طور یر 'یکید کی فیبت' رکھا کیا ب ایک پر بیزگار بر بمن کا قصد بیان میا میا ب دو جگل عل رہتا تھا مر خواہش متی کہ یکید کرے لین کی ذی روح کو دکھ نہ پنجانے کے ارادہ ے وہ کی جانور کی قربانی نہ دے کر دیو تاؤں کو صرف وال بھات پیش كرتا ہے۔ يہ وكم كر ويں رہے والا ايك فتم كا برن جو دراصل بدلے ہوئے بھیں میں خود دهرم راج یا دهرم کا دایا تا تقااس بر من سے مخاطب موا اور کھا کہ اس کی قربانی دی جائے۔ ير ہمن نے يبلے تو اس كی چش كش کو نا منظور کیا لیمن جب وہ جانور اس کو یا دولاتا ہے کہ اگر برہمن جانور کی قربائی دے تو جانور کو اس کی بدولت بوا ثواب ماصل موتا ہے تو اس وتت برہمن راضی ہو جاتا ہے۔ قصہ میں یہ تغیر صریخا ان لوجوں کے علا استدلال کو واضح کرنے کے لیے ہے جو کی جانور کی قربانی کو حق بجاب ابت كرنے كے ليے اس طرح بيان كرتے بي كد يكيد من قرباني وين والے کی طرح قربانی کا جانور بھی الیا عی ثواب یاتا ہے۔ اس قصد میں آمے عل کر یہ بیان کیا گیا ہے کہ اس جانور کو ذیح کرتے عی بر اس کے تمام قواب ختم ہو مے جو کہ اس نے اپنی گزری زندگی میں نیک کاموں کے تائج کے طور پر ماصل کیے تھے۔ اور اس جانور نے واج تاکا اپنا اصلی روب اختیار کر کے اس کو ابنیا یا کمی کو دکھ نہ پہنچائے کے اصول کا سبق دیا اور سمجایا کہ بھی نیل ہے۔

جوتی خصوصت یا دنیادی بابعد الطبعیات کی سے تعلیم عی اصطلاح لوکایت کا اصلی مطبوم ہے۔ اس کے حقاق ایک دوسری اہم چز سے ہے کہ وہ تاریخ پذیر روح ہے الکار کرتا ہے اگرچہ شاید ایک ذات کو تعلیم کیا جاتا ہے جو جائج روح ہے الکار کرتا ہے اگرچہ شاید ایک ذات کو تعلیم کیا جاتا ہے جو جاتا ہے 'موت قمام وجودوں کا خاتمہ ہے'۔ در اصل الکی بادرائی ہستیوں کی تروید عی اس نظریہ کا مقصد ہے۔ روح ابدی کے الکار کے لائی بتیجہ کے طور پر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ سوجھاد واد کرم کے الکار کے لائی بتیجہ کے نیس رکھتا۔ بادی کا کتات کے اصلی باخذ کے حقیق ہم سے ملے کرنے کے کوئی ذرائع نہیں رکھتا۔ بادی کا کتات کے اصلی باخذ کے حقیق ہم سے ملے کرنے کے کوئی ذرائع نہیں رکھتا۔ باری کا جائے یا کیر۔ مہاجمارت کی توجیس دونوں کی تائید کی شہادت دیتی ہیں۔ چنانچہ ایک بگہ جوائی عضوصت کوئی ذرائع کی ہتا ہے کہ پائچ عناصر ہیں اور اس تھم میں دوسری جگہ صاف طور پر سوبھاد واد کا ربیا عناصر کی ایک بنیاد کے عقیدہ کے ساتھ صاف طور پر سوبھاد واد کا ربیا عناصر کی ایک بنیاد کے حقیدہ کے ساتھ کی تائید کی جائے ہے۔

ایک دو سرا رجمان بخو مہابھارت میں خور طلب ہے اس کا سطح نظر حقیقت اور کثرت وجود ہے۔ اس کا رجمان اس طرف ہے کہ مطلق نظر حقیقت اور کثرت وجود ہے۔ اس کا رجمان اس طرف ہے کہ مطاق کے تصور کو ختم کر دیا جائے اور روح یا پرش کو بادہ یا پر کرتی کے مقابل کمرا کیا جائے۔ ان دونوں کو آزاد ہمتیاں تصور کیا جائے اور ساتھ می روح کی کثرت کو تتلیم کیا جائے۔ لیمن سے نتیجہ یہاں عمل طور پر ماصل نہ ہو سک کرت کو تتلیم کیا جائے۔ لیمن حقیقت یا بطور خدا برستور قائم رہا اور اگر چہ پرش اور پرکرتی اس سے مختق بیں لیمن نیمر بھی اس کے تائی قرار دیے پرش اور پرکرتی اس سے مختف بیں لیمن نیمر بھی اس کے تائی قرار دیے اس خور اس کی عام پند شکل بیں پیش کیا جمیا ہے اور اس کی عام بند شکل بیں پیش کیا جمیا ہے اور اس کی ایمن خشری اس کی عام بند شکل بیں پیش کیا جمیا ہے۔ اس طرح اس کی ابیت بندی فلند کی تاریخ میں بہت زیادہ ہے۔

عماییر : مین مت می چویی (24) تیر تعظر مانے جاتے ہیں۔ مهایر سوای ان می آخری تیر محظر ہیں۔ آپ کو وردھ مان لینی موجودہ زماند کے تیر محظر مجی کہا جاتا ہیں۔

ہندوں میں ایک بلند پانے قلس کی حیثیت رکھتے ہیں اور جینوں کے دیونا کہلاتے ہیں۔ ان کا ظہور پارشونا تھ سے ڈھائی سو سال بعد تقریبا چے سو سال قبل مسح کنڈول پور صوبہ بہا رمیں ہوا تھا۔ مہابیر سوای

معكرت اور يراكرت كے زيروست مالم تھے۔ ان كے والد راجہ سدهار تھ کی خواہش منی کہ ان کو بادشاہ بنا دس اس لیے کہ وہ ہر طرح قابل تھے۔ لیمن مین بی سے مہایر کا دہنی میلان ترک دنیا کی طرف تھا۔ اس لیے ان کے والد نے بہت جلد ان کی شادی کر دی۔ ان کو ایک لڑکی بھی پدا ہو گئی تھی لیکن اس کے باوجود وہ کرستھ آشر میں نہ رہ سکے۔ جب ب 28 برس کے ہوئے تو ول ونا سے بالکل اجات ہو میا اور آپ نے وراگ ک راہ احتیار کرنی اور محر چھوڑ کر شیاس لے لیا۔ ایک سنسان مجد پر بیٹھ محے۔ وو سال تک اتنی سخت ریاضت کی کہ کھانا پینا حرام ہو گیا۔ بہت دن تک کھ نہ کھا کر ناک کی لوک پر نظر جما کر ہوگ میں ست رہے، اور فاموشی افتیار کر لی۔ اس کے بعد شمر میں واپس آکر وحرم کی تعیمت شروع کر دی اور جب یہ کشائتی شمر میں آئے تو یہاں کا راجہ ان کا چیلا ین میا اور راجہ کے ساتھ براروں آدمی میرو بن گئے۔ اس وقت بھی ان کا اینا پشتر وقت ریاضت می صرف جوتا تمااور تموزی دیر دهرم کی تعلیم وبا كرتے تھے۔ ان كا الك اينا فاص فلف بيد يہ كتے بيں كه ماسوں ك كرور بونے سے حميان فا نيس بو جاتا ہے۔ كرم كى عظمت بر ايك كو مانا وا بے۔ اور عذاب کرم یر بی مخصر رجے ہیں۔ جیو آتما کی انفراد سے كا تتليم كرنا ضروري بے كوكد أكر يد ند ہو تو ثواب و عذاب كے كال كو برداشت کون کرے گا۔ سب سے بوا دھرم صرف اضا ہے۔ انبان ت كرے ليكن زيادہ تكليف دونہ ہو۔ جموث بولنا سب سے برا عذاب ہے۔ كج بولنا اواب ہے۔ مکار، چھنور، چور، بے رحم لوگوں کے پہندے سے بیشہ فك كرربها واع كوكد ان كى روح نوات عاصل كرنے كى مستق ميں۔

مہایر سوای نے 30 سال تک دنیا جس رو کر لذتوں کا تجربہ حاصل کیا۔ بدہ سال خوب ریاضت کی اور 30 سال تک اپنے دھرم کی وضاحت جس بے شد انسانوں کو ذہان حاصل ہوا تو ان کو روان حاصل ہوا تو ان کو عر 72 سال جمی اور اس کو ذھائی بزاد سال ہوگے۔

مہاتما بدھ: 500 ق.م. بم کوتم بدھ کمٹی کے کی کودیک قدیم شہر کیل وستو میں پیدا ہوئے تھے۔ ان کے والد سد حود عن ساکیہ قبیلہ کے راجہ تھے۔ ان کی ماں مباہل حمیں۔ قسوں میں لکھا ہوا ہے کہ ان کے متعلق چیش کوئی کی حمی تھی کہ جب وہ پوڑھوں، چاروں، ترووں اور فقیروں کو دیکھیں کے تو ایک ساوھو کی طرح زندگی بر کریں گے۔ اس زعگی میں مجی مجی راحت نعیب نیس ہو سکتی اس لیے کہ زندگی اور موت کا چکر چان عی رہات ہے۔ اس لیے ہمیں چاہیے کہ دکھ کی بنیاد کا دور کرنا، دور اس کو دور کرنے کے طریقے پر فور و فکر کرکے ان چار مقدس راستوں کے ذریعے منزل مقعود پر پہنچ جائیں تاکہ ایک جنم سے دوسرے جنم کے لیے داستوں پر بھکنا نہ پڑے۔ دوجود کا میان دوک دیا جائے۔ دکھ کی جز منہدم کر دی جائے تاکہ پھر مجی دوبارہ پیدائش نہ ہو۔ ای کو مہاتن کی جز منہدم کر دی جائے تاکہ پھر مجی دوبارہ پیدائش نہ ہو۔ ای کو مہاتن بدھ ذوان کچے ہیں۔ ای نردان سے انسان کو کمل اطبینان حاصل ہو

مبت: ناک مالت می تیون من (ستو، رج، تم) دوایاً معروف به عمل رہے کے پاوجود ان میں کائل توازن باتی رہتا ہے۔ اور ارتقا کے دور ک ابتدا می توازن کی یہ مالت فتم ہو جاتی ہے اور ایک مالت پیدا ہو جاتی ہے جس میں ستو من غالب ہو جاتا ہے۔ یکی نورانی حالت مخلف الاوصاف ارتقاکا تقط آغازے۔ اس کو بدیمی یا مبت یعنی عظیم کیا ماتا ہے۔ ایے رو و بدل کے لیے ابتدائی محرک ایرش کی موجود کی سمجما جاتا ہے۔ اس حال من انفرادیت نبین ہوتی بلکہ یہ سکھ دینے والی اور نور کھیلانے والی حالت ہے۔ لیکن برکرتی کی پیداوار ہونے کی وجہ سے اس میں مجی تبدیلی کا ہونا ضروری ہے۔ جب یہ حالت بدلتی ہے تو انفرادیت کا آغاز ہوتا ہے۔ ای کو 'ابنکار' یا انانیت کہتے ہیں۔ برکرتی کی بدووسری پیداوار ہے۔ اس میں مجی ستو، رج اور تم۔ تین من موجود رہتے ہی ادر ان سے تین طرح کی مخلیل ہو آ ہے۔ ابنکار کے ستومن کے جزو سے "من" پیدا ہوتا ہے۔ ابنکار ك رج من سے ايك طرف يائج حى اعضا يا حيات عليد (كيان اندرى) ين توت سامعه، توت لاميه، توت ماصره، توت ذائقه، اور قوت شامه يدا موتی بیں۔ اور دوسری طرف یافج حرکی اعضا یا حسات عملیہ (کرم اندری) يين قوت كوالى، قوت كرفت، قوت توالد وتناسل، قوت اخراج، اور قوت خرام وقیام پیدا ہوتی ہیں۔ ابنکار کے شوگن سے مائج 'تن مارًا' یا لعیف فارجی مناصر پیدا ہوتے ہیں جن کو شیدیا آواز، سرش یا کس، روب یا رنگ و صورت، باس يا ذا لكد ، كنده يا يو كيت بيد اى طرح يا في لطيف عناصريا تن ماترا سے یافج کثیف عناصر بعنی یافج مہابھوت پیدا ہوتے ہیں جن کو ا كاش يا ايقر، وابع يا جواء اكن يا الحك، جل يا باني، ادر ير تموى يا خاك كيت ہیں۔ ان عی سے کا کات کی تمام اشیا پیدا ہوتی ہیں۔ تمام تخلیق کا کام بركرتى كے ارتقا ہے ہے جس سے كديرش كى للف اندوزى كا سامان مبيا لیے ان کے والد نے ان سب سے اس کو بھانے کے لیے اور ان سے دور ر کھے کی ب مد کوشش کی تقی۔ چنانچہ ان کی شادی کر دی اور میش و معرت ے ان کو محمر دیا۔ لیکن محل سے آتے جاتے اکثر موقوں پر ان واروں سے ان کا سامنا ہوا۔ جس کی وجہ سے وہ جرت اور کلیف می محر مجے اور تمام ونیادی اشا کو بھٹی طور پر فانی سجھتے ہوئے کمر چھوڑ دینے کا مانت اراده کر لیا اور یه خیال کیا که اگر مو سکے تو انسانوں کی تکلیفیں دور كرنے كے ليے با كے ذرائع مطوم كرنے كى يورى كوشش كري مے۔ ترک ویا کے وقت ان کی حمر انیس سال کی تھی۔ وہ محرے راج مرد ك بدل كة اور وبال ي اورويا ك جبال يافح زابدول ك ساتم انموں نے منبط لنس کا انتائی نصاب اختیار کیا اور ایس زبروست معوبتیں برداشت کیں کہ ان کا جم حد درجہ لاقر ہومیا یہاں تک کہ وہ بیوش ہو كر كريزے اور مروه خيال كے حانے ملكے۔ تھ سال كى بوى جد وجهد ك بعد ان کو معلوم ہوا کہ انتہائی صداقت ریاضت سے حاصل نہیں ہوتی۔ اس لیے انموں نے زندگی کی معمولی راہ اختیار کر کے آخر کار مطلق اور اعلی روشی ماصل کر لی۔ اس کے بعد 45 سال کک اینے اصول سنے والوں سے بیان کرتے ہوئے ایک مقام سے دوس سے مقام کک گھرتے رہے۔ 80سال ے زیادہ عمر ہونے پر بدھ نے سجھ لاک ان کے مرنے کا وقت قریب الميا ب اس ليه وه دهيان عن داخل مو مح اور ايك ك بعد ايك تمام مدارج کو معے کرتے ہوئے نروان ماصل کیا۔

مباتبابدھ کی تعلیم کا ظامہ یہ ہے۔ دنیا عمل کوئی چیز بیشہ قائم
رہنے والی تیس ہے۔ تمام اشیا ہر کھ بدلتی رہتی ہیں کین تبدیل شدہ
چیزیں ایک دوسرے سے مشابہت رکھتی ہیں۔ ہمارے اعرر بیشہ یکاں اور
قائم رہنے والی ایک کوئی ہتی تہیں ہے جس کو روح کہا جاتا ہے۔ جس کو
لوگ روح کہتے ہیں وہ تو محض جم، من، معتل، حواس اور سنسکار کے
اجتماع کا نام ہے۔ چیے جم عن کوئی مستقل روح نیس ہے ای طرح اس
دنیا ہے باہر اس کا خالق کوئی خدا یا بھٹہ قائم رہنے والا وجود نیس ہے۔

زندگی میں بھشہ اور ہر جگہ تکلیف ای تکلیف ہے۔ سکھ یا آرام کیں فین ہے۔ کوئی آدی کی وقت کی حالت میں بھی خوش فین ہے۔ سب کچھ دکھ ای دکھ ہے۔ تمام تکلیفوں کی ایک علت ہے اور وہ ہے بے علی اور خواہش۔ انسان لاعلی کی وجہ سے دنیادی چیزوں کو حاصل کرنے کی خواہش کرتا ہے اور وہ حاصل فیمن ہوشی تو رنجیدہ رہتا ہے۔ دنیادی دوران رفاقت حب سوات مجی جی ادایکی کی جاستی ہے۔ اے 'موحل' جی کہتے ہیں۔

مورت محکوم کو خلوت میجد (یعنی زن و شوم کاوسال بنسی عمل کوئی مانع حقیق شد ہو) سے قبل طلاق دی جائے تو نصف مہر دیتا پڑے گا۔

میتھوؤسٹ چری (Methodist Church): یہ پروٹسٹٹ عیمائیوں کا وہ شاخ ہے جس میں عیمائی ند بب کے نظریوں،

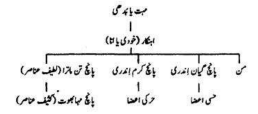
روٹسٹٹ عیمائیوں کی وہ شاخ ہے جس میں عیمائی ند بب کے نظریوں،

تعلیمات کی چروی کی جاتی ہے۔ جان وزلے اور اس کے بھائی چارٹس نے جارج وصف فیلڈ (George Whitefield)) اور آسفورڈ کے کچھ ہم خیال لوگوں کو لے کر ایک کروپ بٹایہ 1729 میں ند تبی مسائل پر مباشخ شروع کیے۔ انحوں نے جمعہ کیا کہ وہ اپنی زندگی اور ند تبی مطالعہ کو تاعدے اور اسول (Rule and Method) کے مطابق ڈھا لیس گے۔ ای وجہ سے ان کا نام میتھوڈٹ (Methodist) کے مطابق ڈھا لیس گے۔ ای میتھوڈزم (Methodist) نے ایک عام تحریک کی شکل اختیاد کی اور اے میتول بٹایہ ولئے اور ان کے بھائی نے اپنے تعلقات اور کوششوں سے متبول بٹایہ۔ اس میں غیر میسائیوں کے تبدیلی نے بسیاور تقدیمی بے زور دیا جاتا ہے۔

وزلے اور اس کے بھائی، دونوں انگستان کے چرچ کے پادری سے۔ اس مجدہ سے انھیں نہ صرف بطایا کیا بلکہ ساتھ بی کی بھی کرجا کھر میں انھیں اپنے خیالات کی تبلغ کی اجازت نہیں دی گئے۔ چنانچ انھوں نے کواموں، مکانوں، کھلے میدانوں وغیرہ میں اپنے خیالات کے اظہار کا اہتمام کیا۔ ان کی لم بھی تقریری اتن دلیار یونی تھیں کہ لوگ ہر جگہ انھیں سننے کے لیے تہنے جاتے تھے۔ اس طرح انھوں نے اپنی تبلغ کا کام جاری رکھا۔ ان کے مشن میں لوگوں کی دلچیں سے ان کی است بوھی اور انھوں نے چھوٹی جو آئے میل اور اپنے خیالات کی ترویج کے لیے میلا مقرر کیے اور اس طرح اپنی نظریات کی ترویج کے لیے میلا مقرر کیے اور اس طرح اپنی نظریات کی ترویج کے لیے میلا

وازلے آریٹی چری کے مای تھے لین سے بات وہد فیلڈ کو پند نیس محی۔ چنا ہے 1741 میں وہ ان سے الگ ہو کے اور کلوی نک میعو اسٹ (Calvinistic Methodist) تحریک شروع کی۔ 1744 کل سے تحریک انگلتان اور امریکا میں کائی چیلی اور سے بھی پر طانوی چری سے علامدہ میں محی۔ کچھ مدت کے بعد اس تحریک کے تعلق سے انگلتان اور امریکا میں اختلاف اجرے اور سے کئی شاخوں میں بٹ محی۔ محمد ہونے کی امریکا میں اختلاف اجرے اور سے کئی شاخوں میں بٹ محی۔ محمد ہونے کی

ہوتا ہے۔ اور بالا فر جب برش کو حمیان حاصل ہو جاتا ہے قر بر کرتی کا یہ سب تماشہ اس کے لیا جہد سب تماشہ اس کے لیا جہد



مہر: نکاح کی عظت اور اس کا وقار بغیر بال کے ظاہر نیس ہوسکا۔ مرد
ای وقت معاہد ہ نکاح کو قائم رکھ سکتا ہے جب کہ ضح ہونے کی صورت
میں نقسان بال کا اندیشہ ہو۔ ای طرح حورت کے اولیا بھی ای وقت اپنی
لڑک کو ایک اجنی خف کے ہرد کرنے پر بے خوف و خطر آبادہ ہو تکے
بین جبکہ لڑک کی عظمت قائم رہے۔ اس لیے اسلام نے عقد نکاح کے
ماتھ مہر کو بھی لازی قرار ویا ہے تاکہ یوی کی توقیر کے ساتھ شوہر کو
بھی ذمہ داری کا اصاص ہو۔ مدیث پاک صلح میں آبا ہے کہ اگر ایک
مخص کی سے مہر پر نکاح کرے اور ول میں مہر کی ادا کی کا ادادہ نہ رکمتا
ہو تو دہ ردز آبامت اللہ تعالی کے سامنے ایک زائی کی حیثیت میں بیش
ہوگا۔

الکار سے پہلے مہر کا فیملہ کرلینا بہتر ہے تاکہ ایجاب و تمول بی کے وقت مہر کا فیملہ کرلینا بہتر ہے تاکہ ایجاب و تمول بی رضامندی سے مبر میں کی بیٹی کی جائتی ہے۔ اس سورہ میں مہر کے بارے میں اور مجی مطوعات کمتی ہیں چینے کہ مہر خوفی سے دیتا چاہے اور ضرور دیا چاہے۔ اگر مقرر نہ کیا گیا ہو تو مجی مہر کی ادائی ضروری ہے۔ واضح رب کہ مہر کی ادائی شوہر کے ذمہ واجب ہے۔ اس لیے اس کے فیمن کے وقت شوہر کی ادائی شوہر کے ذمہ واجب ہے۔ اس لیے اس کے فیمن کی دائی جائے اس کے وقت کو در کے مہر کی ادائی جائیداد، مال یا زیور سے مجی کی جائی ہے۔ مورت کو ورا دھکا کی دائی جائیداد، مال یا زیور سے مجی کی جائی ہے۔ مورت کو ورا دھکا کر معاف کرانے سے مر معاف تھیں ہوتا۔ ایسا کرنا خت گناہ ہے۔

مہر کی وہ تشیں ہیں : آیک مہر سٹی اور دوسرہ مہر حل۔ مہر سٹی کی رقم جھین ہوتی ہے۔ مہر حل کی رقم حیثیت کے مطابق دی جاتی ہے۔ مہر دو طرح کا ہوتا ہے۔مہر مجل اور غیر مجل۔ مہر مجل کی ادا میک وقت تالا یہ ہوتی ہے اور غیر مجل جی وقت کی پایندی فیس ہوتی۔

کاوشیں جو کیں، احماد کی کا نفر لیس کی سکیں لیکن میحووست اور کلوی لک میحووست آج مجی دو سوازی معامتیں ہیں اگرچہ احماد کی کوششیں آج مجی جاری ہیں، کیونکہ دونوں فرقوں کے بنیادی نظریات بکساں ہیں۔

## ميزان: ويكي تياست

مینا تورکی (Miniature): اسلای کلوں میں جس نن نے سب

ے زیادہ رتی کی دو میناتوری مصوری ہے۔ یہ اصل میں کربایوں کو مصور

کرنے کا فن ہے۔ لندن، میرس، احتیال دفیرہ کے عبائب کمروں میں
اسلای کلوں کی بہ شار تھی کربی محفوظ ہیں جنس اس عبد کے
مصوروں نے مصور کیا تھا۔ یہ کربی بر حم کی ہیں مشال تھے، کہانیوں،
نجم و دیگر علوم دفیرہ کی۔ آکسفورڈ کے عبائب کمر میں عبدالرحمٰن معونی کی
ایک مصور کراب نجم پر موجود ہے۔ ای طرح اس عبائب کمر میں متحرک
کملولوں کی ایک کراب 1200 کی مجی

مید میای میں علوم و فلف کی بے شار کائیں ہونائی سے ترجمہ کی مئی تھیں۔ ان میں بعض مصور میں تھیں۔ ترجمہ کے وقت تصویروں کی میں نقل کی گئ اور بعد میں یہ اسلامی فون لطیفہ کا حصہ بن ممین۔

اس زبانے میں ہونانی زبان کے طاوہ اور زبانوں ہے بھی ترجمہ کیے مجے۔ مثل سنکرت کی کتاب کی تخ تنو کا ترجمہ کلیلہ و دمنہ کے عام ہے کیا گیا۔ و دمنہ کے عام ہے کیا گیا اور اس کے بھی بعض نیخ مصور ہیں۔ ان تصویروں میں دبستان عراق کی خصوصیات ہیں۔ اس کے طاوہ کہاندں کی ایک اور کتاب گیارہویں صدی میسوی کی آسفورڈ اور لینن گراڈ میں موجود ہے۔ ان میں باخوں، چکوں اور تومند انسانوں کی گئی تصویریں بنی ہوئی ہیں جن میں بلا

دبستان عراق کی مصور کتابوں میں البیرونی کی آثارالباقیہ اور کتاب الہند کے نیخ بھی موجود ہیں۔

ایران بی میناقدی کا فن اسلام سے پہلے ساسانی مبد میں (226-651) ہی موجود تھا۔ اس کے بعض مونے وسلا ایٹیا میں لے ہیں۔ ان تھویروں میں فنکاروں نے اسے فد ہب پر ذور دیا ہے۔

اسلامی دور کے ایران کی جو مصور سی بین فی بین ان بین المدریات کا مخلوط (483ء) کائی اتم ہے۔ اس بین 100 سی اور المدور

موجود ہیں۔ یہ دبستان عراق کی پیداوار ب۔ فاٹی کاغذ کے بورے صفی پر جیس ب، افکال ایک علی سطح پر ہیں اور مناظر قدرت کم سے کم ہیں۔

ایران پر مگول بقنہ اور پھر ان کے مسلمان ہوجائے کے بعد ایل خائی دور بی اس فن بیں کائی تبدیلی آئی ہیں۔ چینی اسلوب کا ممبرا اثر پڑا ہے۔ نقافی بورے صفح پر ہے اور عس مخلف سلحوں پر دکھایا ممیا ہے۔ اس دور کی مصور تابیں لندن و بیرس کے عجائب کمروں بی مخفوظ ہیں۔ اس وقت کے مشہور مصور احمد سوئ اور عمس الدین تقد ایل خائی دور حکومت میں شاہ نامہ کے کی مصور ایم یکن تار ہوئے۔

ایران کے تیوری و مفوی عبد بی اس فن کو سرکاری سر پر تی حاصل رہی اور اس بی کافی زاکت اور نفاست پیدا ہوئی۔

ایرانی مصوروں میں بنراد (885ء) کا نام سرفہرست ہے۔ یہ مثال فنکار اپنی جدت طرازی اور قطرت پندی میں جواب نہیں رکھتا۔
انسانی اشکال بنانے میں اس نے بوی انفرادیت دکھائی تھی۔ بعض شکلیں تو بالکل همیتیں معلوم ہوتی ہیں۔ چٹانوں کی تصویری وہ ایسے بناتا تھا جیسے موقع کے انباد کھے ہوں۔ رنگ نبایت نرم و تازک استعال کرتا تھا۔ اس کی بنائی ہوئی مصور کتابیں لندن، آکسفورڈ اور استنول کے جائب کمروں میں موجود ہیں۔

جب شاہ اسامیل مغوی نے خاندان مغوی کی بنیاد رکی تو (م907ء) میں بنراد کو تمریز بلوا لیا۔ یہاں اس نے بعض کابوں کے لیے معرکے کی تصویریں تیار کیں۔ ان کابوں میں خسد نظامی اور کلیات علی شیر ٹوائی بہت مشہور ہیں۔ ان میں پہلی ندیارک کے اور دوسری جیرس کے عاب محموں میں ہیں۔ بنراد کی ایک اور مصور کی ہوئی کتاب ظفرناسد (تیور کی حیات) ہے جو اس نے 1490 میں برات میں بنائی متی۔ یہ جان بایکس بوغور کی بائی مور میں موجود ہے۔

چودہویں صدی کا ایک اہم کارنامہ شاہ نامہ ہے جو 1320 اور 1360 کے درمیان تیار کی گئی تھی۔ دنیا کے مختلف عجائب کمروں میں اس کی 56 تصویریں موجود ہیں جن کی تیاری میں معلوم ہوتا ہے کہ گئی مصوروں نے حصہ لیا لیکن چید گیوں اور فرق کے باوجود لاجواب ہیں۔ اس دور کے مصوروں میں جنید، سلطان محمد وغیرہ کے نام قابل ذکر ہیں۔

سولیوی اور سر ہوی صدی میں مصوروں کو پہلی مرتبہ تاریخی اسائل کا احساس بولہ ماضی کے ناور نمونے جع کے گے۔ ان کی نقلیس تار

کی حمیں اور اپنے فن میں ان سے استفادہ کی کو حش کی مجل مقوی حبد میں مصوری کے تھے۔ ان میں ایک کے انجام 'جائی ہفت اور گئے' اوہ، میر سید علی، محبود مصور کا ای کتب سے تعلق تعلد اس پورے کتب کی اپنے رنگ میں یہ کوشش رہتی کہ تصویر کی مجموش حقیت اور تنسیات میں آوازن پیدا کیا جائے دوسرے کتب میں مجل رکھوں کے انتخاب اور تنسیات پر قوجہ کی جاتی تھی اور تصویر کے ہر جرو کو اجمار نے پر زور دیا جاتا تھا۔ اس کتب میں آقا رضا اور رضا عباسی بہت مشہور ہیں۔ ان دونوں کمبنوں میں افراد کی بہت حسین تصویر کئی کی جاتی مشہور ہیں۔ ان دونوں کمبنوں میں افراد کی بہت حسین تصویر کئی کی جاتی مشہور ہیں۔ ان دونوں کمبنوں میں افراد کی بہت حسین تصویر کئی کی جاتی مشہور ہیں۔ ان دونوں کمبنوں میں افراد کی بہت حسین تصویر کئی کی جاتی ۔

عبد مغوی کا تیرا کتب روزمرہ کی معمولی اور چھوٹی چھوٹی باتوں کو اپنے فن بھی پیش کرنے کی کوشش کرتا تعد مثلاً ایک دھوبن یا درزی یا کی جانور کی تصویر بتانے بھی اٹھیں زیادہ دلچیں تھی۔ اٹھوں نے اپنی تصویروں بھی مغوی ساج کے زاول کو پیش کیا ہے۔

منل آرف ایران اور تیوری آرث سے مجرا تعلق ہے اور دوسری طرف بندی معوری سے۔ اس لیے اسے خاص اسلای آرث کا نام دیا شکل ہے۔

بیناتوری فن غیر عرب اسلامی مکوں کے طاوہ فاطمی دور حکومت میں مجمی متبولیت حاصل کی مخل اس پر عام عربی اور بیرة روم کے فن مصوری کا اثر تعاد اس دورکی مصور سمایی بہت کم باقی رہ گئی ہیں۔

ملوک عمر انوں کے دور عمل فنون لطیقہ نے تھیکی طور پر بوی تق کی۔ اس عہد کی بہت ساری مصور سمابوں مثلاً مقامات (1334) سے پا چا ہے کہ انھیں جادف اور ترکین کا بوا شوق تھا اور اس دور کے فن کار سبرے ہیں مظر میں رگوں کا استعال بوی چاہک دی سے کرتے تھے۔

انیویں صدی بی ترکی کی ظافت میانیہ کا ہردپ کے ساتھ ربط پیدا ہومیا تھا، عبانی فکار ہورپ کے ہر تھے کہ اور ایو کی انتظامی کرتے اور ان کے چہدے اتارتے لین ان کا معودی بی کوئی اینا اسائل ترتی جیس ایک اور ان کے چہدے اتارتے لین ان کا معودی بی کوئی اینا اسائل ترتی جیس ایک اور نہ کوئی املی شاہکار سامنے آیا۔

بیویں مدی میں تقریباً تام اطائی ممالک زوال پذیر ہو بھے تے یا راست مغربی طاقوں کے قحت آچکے تھے۔ اس دور میں سوائے مغربی

مكاتب فن كى فقال ك ان كا كوئى ابنا فن ترقى فيس بإسكار البد و محيط چند سال عمل محدوث اور بوت يان بي كى كوششيل شروع موئى بين-

ميل (Fair): ميل زمان قديم ب انساني سان كا ايك نبايت المم جو رب يير اي زمان يم جبد حمل و نقل ك موجوده وسائل ف ترقى نيس كي حمى، سامان دمون ك لي بتل كازيال اور محوز و كد م وفيره استعال موت تقد مقاى بازار ك طاوه يد ميل بوى الميت ركح تقد ان عمى برحم ك سامان كى بوب ياف پر خريد و فروشت موتى اور ناخ، كانول اور دوسر تراش ك وريع لوكول كا دل بهار مفتول اور محيول اس ك ليه تياريال موتمل

قدیم بونائی اور پھر رو من سلطنت کے دور بھی ان میلوں بھی خرید و فرو فت اور تماشوں کے علاوہ نے سرکاری توانین کا بھی اعلان کیا جاتا ابتدائی میسائی دور بھی ان میلوں کو غد ہمی تبواروں کے ساتھ جوڑ دیا جاتا تاکہ جو لوگ مہادت یا زیارت کے لیے آئے وہ ان میلوں بھی شریک جول فرج ہندوستان بھی بوے تبواروں اور مندروں کی تقریبوں کے ساتھ یہ میلے بھی ہوتے۔ اکثر بررگوں کے حرس کے موقع پر میلے بھی ساتھ یہ میلے بھی ہوتے۔ اکثر بررگوں کے حرس کے موقع پر میلے بھی

بیٹار : بنار مام طور پر مسلانوں کی مجدوں کا ایک بر ہے۔ بعض مجدوں میں ایک بر ہے۔ بعض مجدوں میں ایک بر ہے۔ بعض محبدوں میں ہوتے ہیں۔ اخیں اذان کے لیے استعمال کیا جاتا ہے۔ میکن عمارت جو بیٹار کے طور پر استعمال کی جاتی رہی وہ ایک قدیم بیٹائی معبد بھی جس کے جار کونوں پر جار بیٹار بنائے گئے تھے

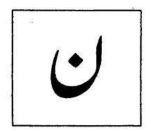
تغیر قالباً بابل کی تہذیب کی یادگار ہے۔ پندرہویں صدی عیسوی میں معر میں ایک سے حم کے مینار بنے شروع ہوئے۔ اس میں دو بالکونیاں ہوتی حمیں۔ اوپر والی کچل کے مقابلہ میں چھوٹی ہوتی تھی۔

ایران بی مینار مجد کے باب الداخلہ پر بننے شروع ہوئے۔ یہ نہایت پتلے، نازک اور فوبصورت ہوئے ہیں۔ اسنبان کی مجد شاق (1612) ہے اس اشاکل کی ابتدا ہوئی ہے۔

ہندوستان کا قطب منار اپنی باندی، خوبصورتی اور تقیری فن کے لیے مشہور ہے۔ یہ اصل میں ایک مجد کا ہر تما جو کمل نہ ہو گئے۔ مظید عمل نہ صرف مجدوں میں بلکہ مقبروں میں بھی نبایت او نچ اور خوبصورت مینار بنائے جائے گئے۔ تاج کل اور مقبرہ رابد و رائی میں چار مینار ہیں جو مقبروں سے یکی فاصلہ پر چار کونوں پر قائم ہیں۔ ان پر چار مینار ہیں جو مقبروں سے یکی فاصلہ پر چار کونوں پر قائم ہیں۔ ان پر پار مینار ہیں جی ہیں۔

جن پر چ کیدار پرو دیا کرتے تھے۔ یہ معبد نی امیے کے دور میں مجد میں تہدیل کرویا گیا اور آج بھی یہ امید نی امیہ کی امیہ کے عم ہے ومثل میں موجود ہے۔ سب سے قد کم بینار جو کی مجد میں اذان کے لیے بنوائے گئے قد وہ قاہرہ کے مجد مر کے جنار (673) ہیں۔ مجد کے چار کوئوں پر مرف فکل کے یہ بنار نیاوہ بلند نہیں ہیں۔ یہ مجد بنوامیہ کے نونے پر مرف فکل کے یہ بناروں کی مرف فکل شام میں تیر ہویں صدی میدو کی ک رائے رہی رہیں صدی میدو کی ک رائے رہی دیارہ الحریاء مراقش وفیرہ) میں امجی تک ایے ی بینار بنا باتے جی۔ بیار باتے جی۔

ائین میں سیویل کی مجد کے بینار بھی بہت مشہور ہیں۔ مجد سے الگ مخروطی بینار جن کے اطراف سیر صیاں، مرخولے کی قتل میں ننی ہوتی ہیں۔ مشرق وسطی کے اکثر اسلامی مکوں میں خاص طور پر عراق، معر وغیرہ میں نویں صدی کے آخری زانے میں بنائے جاتے تھے۔ ان کا فن



نالندہ : ہدوستان کی قدیم جاسوات میں سے ایک ہے۔ پائی پترا سے 55 میل (88 کیلو میر) دور جنوب مغرب میں داقع ہے۔ پائویں اور مجمئی مدی جیسوں میں نالدہ ایک بہت آباد اور بادونق شہر تھا۔ پائو کی کابوں میں اس کا ذکر ہے، مہاتما بدھ میال کی بار آئے۔ چینی میان فاہ یان چندر گہت مرکز ہیں۔ (375-413) کے عہد میں ہندوستان آیا۔ اس کے سفرناسہ میں نالندہ کا ذکر نہیں۔ ایک اور چینی میان بوان چیانگ ساتویں صدی میں ہندوستان آیا اور اس نے نالندہ کو ایک بوا علمی مرکز بلا۔ بوسیانگ چودان ہند ساتھ کی الندہ کا جامعہ کی جیشیت ہندوستان آیا اور ارا ناتھ نے اپنی تصانیف میں نالندہ کا جامعہ کی جیشیت نے ذکر کیا ہے۔ میان ایک بوائت خانہ تھا۔ بدھی کتب کے علاوہ تاریخ،

بادرہ و در سیل۔ ایک اور سیل میان جیاف کا وی سدن کی برا میں ہر کا بالد ہو میانگ جودان جائے۔ جن لا اور اس نے بالدہ کو ایک برا علی مر کز بالد ہو میانگ جودان چاگ ، جن لا اور ارا تا تھ نے افی تصانف میں بالدہ کا جامعہ کی حیثیت نے ذکر کیا ہے۔ یہاں ایک برا کتب خانہ تھا۔ بھی کتب کے علاوہ ارخ، لا لات، قانون، لمانیات، طب اور فلکیات وغیرہ کی تعلیم کا انتظام تھا۔ چین لوت، براد کا اسلام تھے۔ جین مت کی کتابوں کے مطابع سے معلوم ہوتا ہو کہ یہ راز طالب علم تھے۔ جین مت کی کتابوں کے مطابع سے معلوم ہوتا ہے کہ یہاں جودہ سال گزارے۔ بیاں جودہ سال گزارے۔ یہاں جودہ سال گزارے۔ یہاں جین مت کے یہاں جودہ سال گزارے۔ یہاں جودہ سال گزارے۔ یہاں جبن مت کے یہاں جین مت کے یہاں جین مت کے یہاں جین مت کے یہ شاور مہابیر نے یہاں جودہ سال گزارے۔

اس جامعہ کا 1958 میں احیا عمل میں آیا، پال، بدھ مت، سنکرت اور تاریخ پر محقق کام ہو رہا ہے۔ لنکا سیام (تمال لینڈ)، جاپان، ویت نام، لاوس، کموجیا، فرانس، جرش اور آسزیلیا سے طلبا آتے ہیں۔

يهي بيدا موا اور بده مت كي اشاعت عن حصد ليا اور يسي انقال كيا- اس

کی یادگار کے طور پر ایک بستی بائی عنی جو اب تک موجود ہے۔

تاکلان (Nylon): ایک معنوی فے ہو کو کے، ہوا اور پائی کے کیاں عمل سے تیار کی جاتی ہے۔ یہ اپنی مغبوطی، پائداری، لچک کے لیے مغبور ہے۔ کیمیائی اشیاکا اس پر اثر فہیں ہوتا۔ رطوبت بہت کم جذب کرتی ہے۔ 1938 میں کیکل مر تبہ امریکا کی ڈیمیان کمیٹی نے تیار کیا۔ 1940 میں اس کا معنوی تاریا دھاکہ تکالا کمیا جو پاتاہے بنانے میں استحال ہونے لگا۔

اور اب اس کے بنے کپڑے برے پیانے پر استمال ہوتے ہیں جو سوتی کپڑے کے مقابلہ میں کمیں پاکدار اور ریشم کی طرح بخرک وار اور طائم ہوتے ہیں۔ اضمیں رسیاں بنانے کے لیے استعال کیا جاتا ہے۔ ان کی چادری، مجمروانیاں، کپڑے وفیرہ بنانے میں بدی مقدار میں استعال ہونے کے ہیں۔ اس حم کے کئی ناموں سے بے شار مصنوئی وصامے ساری ونیا میں بیار ہوتے ہیں۔

شیوت: الله تعالی کا این بندول کی اصلاح اور اسلام کی ترویج کے لیے رسول اور نی جمیجا۔ ہر نبی اور رسول الله کی طرف سے اس کی مخلوق کی طرف خبر لاتا ہے اور اس کا مقام الله کے بندول میں بہت باند و ارفع ہوتا ہے۔

رسالت کے معنی بیٹام رسائی اور قریضہ سفارت ادا کرنے کے ہیں۔ رسول اس برگزیرہ بندے کو کہتے ہیں جے خدا انسانوں تک اپنے تقریمی ادکام پہنچانے اور افھیں راہ مستقیم بتانے کے لیے مبعوث فرماتا ہے۔ گویا وہ خاصان خدا، خالق و محلوق کے درمیان خدست سفارت انجام دیتے ہیں۔ کچھ فیوں کو اللہ تعالی نے معجودی کا کمال عطاکیا جیسے حضرت عینی مردوں کو زعمہ کر کے تھے اور رسول اکرم صلع کے ہال واقعہ معراق اور شق القم معجودے بی ہیں۔

حقیقت کے اقتبار سے نی اور رسول میں فرق فیس۔ مشر ت مقاصد ' میں فرق فیس۔ مشر ت مقاصد ' میں فرق فیس۔ کرتا ہے تاکہ اس کی وقی کی جہلی کرے اور بھی کام رسول کا بھی ہے۔ مگر بعض نے دونوں میں اس طرح فرق کیا ہے کہ رسول صاحب کتاب ہوتا ہے اور مشر یعت کی اجام کرتا ہے۔ مثال کے طور پر حضرت ہوش علیہ السلام نی تھے، رسول نہ تھے کیوکہ ان کے پاس کوئی نی شریعت نہ تھی اور نہ کوئی کتاب نازل ہوئی تھی یکھ وہ حضرت موکی کی شریعت نہ تھی اور نہ کوئی کتاب نازل ہوئی تھی یکھ وہ حضرت موکی کی شریعت نہ تھی

کی تیلغ کرتے تھے۔ حضرت داؤہ حضرت موکل، حضرت میٹی اور محد صلح اللہ کے رسول تھے چونکہ ان کہ بالتر تیب زیور، تورات، انجیل اور قرآن مجید کا زول ہوا۔

بوت و رسالت پر ایمان، اسلام کے بلیادی معائد میں شائل ہے بلکہ حقیقت یہ ہے کہ توجہ کے بعد یہ ایمان کا دوسرا ارکن ہے۔ ہر مومن کے لیے اس کا دل سے اقرار نہایت ضروری ہے۔ نبوت دراصل ایک عطید الی ہے۔ یہ اکسانی چیز نبیل بلکہ ایک وہی عطید ہے اور خدا اسچ جس خاص و برکزیدہ بندے کو چاہتا ہے، اس سے سر فراز کرتا ہے۔ رسولوں می کے ذریعہ اللہ تعالی کی صحی معرفت اور آخرت کا محی علم ماصل ہوتا ہے۔

ٹی ہر قوم میں ہمینے گئے ہیں۔ وہ معصوم ہوتے ہیں۔ ان سے نہ گر و اجتہاد کی نططیاں سرزد ہوتی ہیں نہ اعمال و اطلاق کی نظریس۔ نش اور شیطان کی دراندازیوں سے ان کے جذبات، اطلاق، افکار و اعمال سمی پاک ہوتے ہیں۔ وہ دین و شریعت کے بارے میں لوگوں کو جو بچو ہمی ہماتے ہیں وہ سب انشری جانب سے ہوتا ہے۔

اسلام بی تمام انبیائے کرام اور ان پر نازل کیے کے صحیفوں پر ایک لانا ضروری ہے۔ قرآن ان لوگوں کو مومن تسلیم نہیں کرتا ہو کچو انبیا کو تو اللہ کا رسول ماننے ہوں اور کچو کو نہ ماننے ہوں۔ (سورہ نساہ آیت 150)۔ اسلامی مقیدہ رسالت کی رو سے تمام انبیا کی حقافیت تسلیم کرنے کے ساتھ حضور اکرم مسلی اللہ علیہ وسلم کو تی آخرائراں اور خاتم المعیمین ماننا بھی ضروری ہے۔ ہر مسلمان عملی اجاع و اطاعت کے لیے رسالت محمدی کا پایند ہے۔

نی مجیت (Pragmatism): ظف کا ایک طریقہ جس میں کی مسلد یا دھوے کی سپائی جائیج کے لیے تجرباتی سان اور خود اس دھوے کے ممل پہلودی ہے کا م لیا جاتا ہے۔ اس میں خیال کے بارے میں سمجا جاتا ہے کہ یہ انسانی جم کے مقاصد پوراکرنے کا ایک ذریعہ ہے۔ اس کا کوئی بابعد الطہیاتی پہلو میس ہے۔ سامجیت ان تمام نظریوں کے خلاف ہے جن کے مطابق ہم کی قدیم فصور کو بنیاد بنا کر محمل استخرابی دلاکل کی مد سے سپائی تک مکافی سے یہ سے اس کے زدیک سپائی تک مکتبے کے لیے استخرابی دک مکتبے کے لیے استخرابی حقیق ضروری ہے اور ساتھ بی اس دھوی کی تجربی کی استخرابی دکھوں کی تجربی اس

جائی (Empirical Verification) کرتے رہنا جاہے۔ نتائجیت الی باتوں کے لیے خیالی محموث دوڑانے کے خت طلاف ہے جن کا نہ تو کوئی معرف ہے اور نہ جن کے بارے میں کوئی جائی مکن ہے۔ اس کے نزدیک چائی کوئی اگل چیز نہیں ہے۔ نی نی دریانتوں کے ساتھ اس میں تبدیلی آتی رہتی ہے اور اس کا انحصار تحقیق کے مقام، مقصد اور وقت پر بھی ہوتا ہے۔ اظلاقیات میں نتائجیت کا تقطہ نظر سے ہے کہ وہ علم جس سے انسانی قدروں میں مدد ملتی ہے، حقیق ہے اور قدروں کی ایمیت وسائل میں بھی اقدروں میں مدد ملتی ہے، حقیق ہے اور قدروں کی ایمیت وسائل میں بھی

عام طور پر یہ خیال ہے کہ نتائجیت کے اصول سب ہے پہلے
ایک باقاعدہ نظریہ کے طور پر بی ایس، چیرس (C.S. Pierce) نے مر جب

(1878) کے۔ اس کے بعد ولیم چیس نے اے ترقی دی اور نتاجیت کی

اصطلاح رائے گی۔ جیس کا خیال تھا کہ عقائم کے اہم سائل جی متبولیت کا

انحمار مقیدہ کی چیگل پر ہوتا ہے۔ یہ نظریہ کانٹ کے نظریوں کے بہت

قریب ہے۔ امریکا جی علی جان ڈیوی اور پھر یورپ جی دومرے فلنیوں
نے اس پر کانی کام کیا۔ یہ قاطی ذکر ہے کہ فلند نتائجیت اور قدیم یونان کے اس پر کانی کام کیا۔ یہ قاطی ذکر ہے کہ فلند نتائجیت اور قدیم یونان

نڈر : لفظی معن تخد، خدا کے نام پر دی جانے والی چیز اور نذر کی فقبی حیثیت ہے کہ منت رائی ہوئی بات کے است کے است کے کوراکر؟ واجب ہے۔ منت مانے کا کوئی خاص مقصد ہو؟ ہے جس کے پورا ہونے پر جو نذر مانی ہو، اس کی محیل کرنی ہوتی ہے۔ قدیم زمانوں عمل منت کا بہت رواح تھا۔

مسلمانوں میں منت، نذر اور تتم کو ایک بی درجہ دیا جاتا ہے۔
منت جب بانی جائے تو اسے پورا کرنا لازم ہے۔ عام اعتقاد ہے کہ اگر
منت پوری ندکی جائے تو کوئی ند کوئی معیبت آتی ہے۔ حابلہ کے یہاں
نذر فعل کروہ ہے آگرچہ عبادت بی کی نذر ہو۔ امام مالک کے نزدیکے نذر
مطلقا آیک امر متحب ہے۔ ابو طنیۃ کا قول ہے کہ نذر درست (جو اپنے
تمام شرافنا کو پورا کرتی ہو) موجب قواب اور شرقی ہے۔ شافی کتے ہیں کہ
اگر کار قواب کرنے کی نذر ہو تو فعل قواب ہے درنہ نہیں۔ اپنے حقیقی
مشہوم میں مئت اور غذریں مرف فعدا کے لیے ہیں لیکن مختف مالک
شی نذر کے مختف اقسام ہیں۔ حذیہ کے نودیک اس کی دو قسیس ہیں: نذر
شروط یعنی وہ نذر جو کمی امر پر موقف ہو اور نذر مطلق جس میں کوئی

فراجیت (Anarchism): زاجیت کے لیے اگریزی زبان میں انارکزم کا لفظ ہے جس کے انارکزم کا لفظ ستعال ہوتا ہے۔ یہ ایک یونائی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی ایسے نظام کے ہیں جس میں کوئی حکومت نہ ہو۔ موجودہ دور میں نزاجیت کے نظریہ کو بائنے والوں کا یہ کہنا ہے کہ حقیق معنوں میں مساوات اور انسان ای وقت حاصل ہو سکتا ہے جبکہ اسٹیٹ یا ریاست کا دوجود ختم کر دیا جائے اور مختف پیٹوں اور علاقوں کے لوگ آئیں میں ل کر یہ طے کرلیں کہ باہمی تعلقات کی حتم کے ہوں گے۔ اس نظام میں مراید داری اور فجی ملکت کا خاتمہ کر دیا جائے گا اس لیے کہ اس سے شخصیت کی آزادی پر تحدید عائد ہو جاتی ہے۔ ضروریات کی چیزیں پیدا کرنے کے لیے کار فانوں وغیرہ کو غیر مرکوز کر دیا جائے گا اور تمام ساکل مختلف کردہ آئیں معاہدوں کے ذریع طے کریں گے جو وہ پوری آزادی

زاجیت سوشلزم ہے بہت مختف ہے۔ وہ ریاست کو غیر ضروری بلکہ برائیوں کی جر تصور کرتی ہے۔ موجودہ زاجیت کے فلف کے بائی افخاروی و انیسویں صدی کے چند وانشور ہیں جن میں ولیم گاؤون (William Godwin)، نی ہے پراوڈھان (P.G.Proudhon) وغیرہ کائی مشہور ہیں۔ باکونس نے بوی کوشش کی تھی کہ سوشلسٹ تحریک کی پہلی انظر نیشی کو زاجیت کی حامی بنا لے لیکن کارل بارس کے سامنے اس کی نہیں چال سکی۔ باکونس نے اس تحریک کو ابتما کی اور تشدد کا ریگ دیا اور مشہور اٹھانی کرد باگلن اور ٹالشائی کی تحریروں کے باوجود اس پر آج بحک مشہور اٹھانی کرد باگلن اور ٹالشائی کی تحریروں کے باوجود اس پر آج بحک

یوروپ عی یہ تحریک ذیادہ اجر نہ سکید امریکا عمل 1901 عمل صدر میک اتنی کے ممل کے بعد دوسرے مکوں سے تراجیت پندوں کا داخلہ بند کر دیا گیا۔ اب بھی یوروپ، ہندوستان اور دوسرے کی مکوں عمل الشری سے تحریک مجمی مجمی مجمی مودار ہوتی ہے۔ اگرچہ ہر سرجبہ ان عمل نظری اختالاقات ہوتے ہیں۔ چد پر تشدد سرگرمیوں کے بعد حکومتوں کی جر و تشدد کی مشین حرکت عمل آجاتی ہے اور پھر یہ کائی عرصہ کک فاموش ہو جاتے ہے۔

فرضیے کلا: یہ ایک دکن اللت کا ہے۔ بھارت الایم تائل او میں مشہور ہے۔ یہ رسی اول اول آؤل، کول، داس نائیم، چنامیلم وغیرہ کے ناموں سے جاتا جاتا تھا۔ بھارت منی کے نامیہ ساستر میں اور اس کے نن اصطلاحات کیاں ہونے کی وجہ سے اس کو بھارت نائیم کہنے گے۔ بحرت تلفظ تال راگ کی ہم آبٹل واضح کرتا ہے۔ یہ دو حم کے ہیں ناؤو اور لاہیں۔

شیوی اور ان کے ہمرائی بھوت پٹائ کے رقص کو تایڈد اور یاردتی سے متعلق تاج کو لاسیہ کہتے ہیں۔ الگ الگ رہنے والی، شر مگھار کا سہارا لے کر ترتی کرنے والی اداکاروں کو بی لاسیہ کہا جاتا ہے۔ یہ رقص فقد یم ہے، سندھ وادی کی تہذیب میں پائے جانے والی اشیا میں رقص کی مورتی ہے اس پر روشن پڑتی ہے۔ حمل زبان کے مہاکویہ میں سنے والے مواد سے بھی اس حتم کے رقص کا با چاتا ہے۔ اس کا صرف دکن میں بی رواج فیس تھا بلکہ کی زبانہ میں شالی ہند میں بھی رواج تھا۔ شال کے جنگوں کے کھندروں میں بھی اس حتم کے بت سلتے ہیں۔

جمارت بامیہ بی ایک رقامہ کی اداکاری اثرون کی تمرک،
آکھوں کے موشوں اور دیدوں کا محماز، باتھوں اور الگیوں کے حرکات و
سکنات، اشاروں کنایوں سے اداکاری کی دجہ سے بی فن لطیفہ کا عروج ہوا
ہے۔ بھرت کے مان کے مطابق حی اور رقص آئ بھی دیکھیے جا سکتے ہیں۔
اس فن کی قدیم کتایوں بی ایک اب سے درش ندی کیشور کی تصنیف ب
ان فن کی قدیم کتایوں بی ایک اب سے درش ندی کیشور کی تصنیف ب
مختلف ہیں۔ پھولوں سے سکھار، چرو کا بناؤ، الفاظ اور گیتوں کا استعمال، آواؤ
کا اتار چرھو، راگ راگی فرض رقص سے متعلق ہر چیز کا ذکر ہے۔ یہ
موسیقی سے پر رقص ادارس اور راگ کا طا جالا سروپ ہے جج گرمام اور

آ تدهرا پردیش میں کچ پوڑی کا رقس مردئ ہے۔ وپوارہ کے قریب بیہ مقام ہے۔ اس رقس میں پاؤں اور ہاتھوں کے حرکات کو اہمیت ہے۔ اس رقس کے قصد پرانوں پر بنی ہے۔

نروان : می زندگی بر کرنے کا جو مطاب ہے وہ عام آدی کے مقابلہ میں راہب کے لیے سمی قدر مختف ہے اور دونوں طرز زندگی فرد کی صلاحت اور قابلیت کے مطابق بسر کی جا عتی ہی۔ لیکن آخری نحات عام طور پر راہب فنے کے بعد حاصل ہو عتی ہے۔ راہب کی زندگی میں بھی تربیت کی وه شدید سختیال نبیس بن جو بعض مندوستانی نظامات اور خاص طور ير جين مت كي خصوصات من داخل بن ـ بده كا نظريد دو انتيالي طريقون کے درمیان ایک متوسط راہ اختیار کرتا ہے۔ وہ نہ قطعی طور پر تبدیلی کو حليم كرتا ہے نه تمام تر الروم كو بلكه مشروط واقعات كو۔ اى خيال كا عكس اس کے اظاتی نظریہ میں بھی نظر آتا ہے۔ یباں اطاقی تعلیم نہ تو تن یروری یا خواہش برستی ہے جو تکلیف کی آمد کی خبر دینے والی ہے نہ ریاضت و زہر ہے جو خود ایک صعوبت ہے۔ کامیانی ایک درمیانی راہ میں ہے۔ سمج زندگی کی ممثیل ستار کی متم کے ایک بائے سے دی گئی ہے جس سے خوش لان آوازی ای وقت ہر آمد ہوتی ہیں جب کہ اس کے عار نہ بہت وصلے چوڑ وے مجے ہوں اور نہ بے حد تک کر دیے مجے ہوں۔ کہل بی تقریر من جو مشہور خطبہ بنارس میں کیا گیا تھا، بدھ نے کہا اے راہوں۔ دو انتائی راستے ہیں اور جو محف نہ ہی زعری بسر کرنا بابتا ہے اس کو ان سے ف کر رہا واہے۔ وہ دو انجائی کیا ہیں؟ ایک تو لذت کی زندگ ے جو خواہش اور عزت سے وابست ہے۔ یہ زندگ نیج ہے، ذلیل ہے۔ نیر روحانی ہے۔ کی لائق میں اور غیر حقیق ہے۔ اور دوسری جم و جذبات کو نفس اللی یا راضت سے قاید میں لانے کی زندگی ہے۔ یہ بھی تاریک ہے۔ تا سز اوار بے اور غیر حقیق ہے۔ اے راہبو۔ کمال ان دونوں انتہاؤں ہے ہث كر ايبا راسته وحوث كالناب جو ان دونول كا درمياني بي- وه ع كا راسته ہے جو آگھوں کو مثور کر دیتا ہے۔ ذہن کو روشن کر دیتا ہے اور اطمینان کی طرف، علم کی طرف، معرفت کی طرف، اور نروان کی طرف ربیری كرتا ہے۔ اس تربيت كى وروى سے جو دعا حاصل كيا جاتا ہے اس كو زوان كيتے ہيں۔ اس لفظ كے معنى بجمانا، شندا ہو جانا ہے۔ اور مطلب ب فا۔ ای کو "کھ نیس کی جنت" بھی بیان کیا گیا ہے۔ جب یہ کیفیت حاصل ہو جاتی ہے تو یہ یام عامر کے مجموعہ کا وائم سلسلہ بمیشہ کے لیے موقوف ہو اقر ویدوں کا ظامد ہے بین اس میں وحرم، ارتب، کام، موکش کو ایمیت وی جاتی ہے۔ مروجہ رقص میں راگ، تال، ادا، موسیق، معوری جیسے فنون اور ان کی زاکت بر خاص طور سے دھیان دیا جاتا ہے۔

- (2) بھوت باہے باتک یا بھوت ال باہے: اس باتک کا رقص کے تعلقہ نظر سے بہت اونچا درجہ ہے۔ ان میں اداکاری مرد عی کرتے ہیں۔ گئی زرشگ وغیرہ دیو بھی کی نقل ہوتی ہے جن کی ہو جار قاص اداکرتے ہیں اور رقص کے زمانے میں روزہ بھی رکھتے ہیں۔ یہ باتک بودھ مندروں میں عی کمیلا جاتا ہے اور کمیں فہیں۔ باتک کے شروع میں مناجات گائیں جاتی ہے۔ رنگ کی نم ہم مخرا تعارف کرتا جاتا ہے۔ اس کے بعد اس میں ڈرامہ کا مقصد کی حرفی چید میں گایا جاتا ہے۔ اس کے بعد کردار خابر ہوتا ہے۔ آئے حرا پردیش کے رقص کی بودی کی نمیاد زرشگ جینی کی جاترا ہے۔
- (3) سديرين اليك يا دو مورتي رقص عن اس كو چش كرتى بي يدكى وقت ديداميان على چش كرتى هيس.
- (4) پلو: مورت مرد مل كرير رقص كرتے بين اس مين ديباتي ميون كا استعال موتا ہے۔
- (5) کھا گی : اس می قصد کی اہمیت ہے۔ یہ قدیم زمانے میں دہوی دیا تات کے اس دہاں کی ہو جگولی یا نیو، دیا تات کا مندی نیو جگولی یا نیو، کالی آئم، توکو رقاص کا استقبالیہ ہے چھڑے اداکاری فد ہیت۔ منتر منتر اور جیب لہاں جگ، خون ریزی، روایاتی طرز پر چش کے جاتے ہیں۔ کیرالہ کے مکنہ لوگوں میں زیادہ مروج ہے۔ حمل مبا کویہ ہیں۔ کیرالہ کے مکنہ لوگوں میں زیادہ مروج ہے۔ حمل مبا کویہ منتی داھیکارم میں مجمی اس رقص کا ذکر ہے۔ سنکرت کی ناکوں ہے کہنا گی کا خیال لیا ممیا ہے۔ شاک مت والوں کے رقس و مرود اور روایات کھا کی ضروریات کے لحاظ ہے اپنا لی می ہیں۔ کھا گی میں۔ کھا گی میں و رقس میں استمال ہوتے ہیں ان کے خاص معنی ہوتے ہیں۔ اس رقس میں استمال ہوتے والی ہر چیز کے ایک معنی ہوتے ہیں۔ شال مرا رگھ دیران کی اور میں ایک اور کا اور کا اظہار کرتا ہے۔ کیرالہ میں اس کا بختا رواج بوصا اس کے ادب میں مجبی ترق ہوئی۔
- (6) کرشا ہم: کھا کل کا حصر مانا جاتا ہے اس کے موجد راجہ سرری عداس کے طاوہ ایک موجئ آخم کا رقس مرون ہے۔ یہ مورتی کرتی ہیں۔

واتا ہے۔ یہ خال بدھ مت کی نظری دیثیت سے بالکل ہم آبک ہے اور نمات اس وقت نفوی طور پر اسے آب کو فا کرنا کن جاتی ہے۔ الب نسب العمن کی انتائی سلی خصوصت سے بدھ کی تعلیم کا متعد عی فوت موجاتا ہے۔ اس لیے اس کی دوسری تعبیرات کے متعلق خیال دوڑانے ک ضرورت ہے۔ بعض نے تو بالکل اٹکار کر دیا ہے کہ نروان کو فا کیا جا سکا ہے اور اینا یہ نظریہ پیش کیا ہے کہ نروان مجمی نہ فتم ہونے والا وجود یا ابدی سرورے۔ یہ وہ نصب العین ہے جو افتدوں کے موسی یا نمات ہے سمى طرح مخلف نہيں سمجا جا سكا۔ اور دوسرول نے يہ سمجا ہے كه وه ایس مالت ہے جس کے متعلق کھ بھی اثبات میں نیس کہا وا سکا۔ یہاں تك كريه بعى نيس كبا جاسكاك وه ب بعى يا نيس ـ ان كے خوال ك مطابق نروان سے جو کھ مطلب لیا جا سکتا ہے وہ ہے دکھ سے آزادی۔ اور اس کے ایمانی بیانات خواہ کھ بھی محقیق افراض رکمیں عملی تعلم نظرے فارج از بحث جی ۔ لیکن یہ بتائے کے لیے کہ زوان جس طرح کہ بدھ مت میں خیال کیا جاتا ہے کھ ماصل کرنے کے قابل مجی ہے۔ ایک تشریحوں کی کوئی ضرورت معلوم نہیں ہوتی کیونکد وہ کوئی ایس طالت کی شاخت نہیں کرتی جو کہ موت کے بعد واقع ہوتی ہو بلکہ وہ ایک طالت کی نمائدگی کرتا ہے جو کمل پر ویضے کے بعد حاصل ہوتی ہے۔ اور اس وقت جب کہ فرد ابھی اٹی زندگی کو قائم رکھے ہوئے ہے۔ یہ جیون کم کے تعور کے مطابق ہے جو بدھ کے وقت تک ہدوستان میں امچی طرح تنام كر ليا كيا تعاديد وه حالت ب كد جذبات كا بيجان اور معمولي زندكي كي محدود اغراض خم مو جاتے ہیں اور وہ مخص کائل سکون اور شانق کی زعر گ بر كرنے من كامياب مو جاتا ہے جس كے معنى بين قابل يا مقدى \_ يى بودھوں کا متعمد ہے کہ ایبا کائل سکون موجودہ زندگی کے جاروں کوشوں م پنجنا واے۔ یی بود حول کا زوان ہے۔

نروکت: رگ وید کی تغییر می سان اجاریہ نے اپنی تمبید میں کہا ہے
کہ سخی کی وضاحت کے نقطہ نظر سے جہاں آزادانہ طور پر الفاظ کو جع کیا
جاتا ہے اس کو 'زوکت' کہتے ہیں۔ زبان دائی کی شاخ کی تعبیر کے طور پر
جس میں الفاظ کی ساخت اور سخی سے بحث ہوتی ہے اس کو بھی زوکت
کہتے ہیں۔ ویدوں کے چہ انگ یا اجزا میں سے زوکت کو ایک جر سمجھا ممیا
ہے جس میں بالحصوص ویدوں میں مسعملہ فیر واضح اور فیر معروف الفاظ یا
نربنگ کے حصلت کی فرض کے بغیر دافع فلد فیر علا می کے طور پر تخر تک

كرنے كو بى مقعد قرار ديا كيا ہے۔ مرف و نو كے عالم استاد 'يانتى' نے نروکت کو وید کے کان ہے تھید دی ہے۔ وید کی باطنی اور خارقی خصوصیات کے باعث نزوکت کو ہے پہلا درجد دیا گیا ہے۔ نروکت کے علم ك بغير ويدول ك مشكل اور ير اسرار معنول كى حى واقليت نا مكن ب نروکت کے تین باب ہیں اور کل چودہ نعلیں ہیں جس میں ندكورہ بالا خصوصیات ير بحث كى كل ہے۔ "عصو" كے مصنف باسك آواريہ ک مشیر تنیر کا نام می زوکت ہے۔ موجودہ زوکت جو اس محفوظ مالت می دستیاب ہوتی ہے وہ بھی محمع کی تحریح ہے۔ اس کے مصنف بھی اسک ہیں۔ اس کی خصوصات سے متاثر ہو کر کئی عالموں نے اس ک شرصی تحریر کی ہیں۔ ان شرحوں می سے قدیم شرح عدد سوای ک تحریر کی ہوئی ہے۔ ملل مجرویہ کے شت یتھ برہمن کی تغییر میں ہری سوای نے سکند سوای کو اینا گرو بنایا ہے۔ دیو راج بجوا کی تحریر کی بول شرح کی اشاعت ہمورو سنرل کرنت الا کولکھ سے 1952 میں ہوئی ہے۔ كتاب كے شروع ميں انموں نے ايك لمي تمبيد لكمى ہے۔ اس سلسلہ ميں درگا وارید کی بھی ایک تعنیف ہے جس میں انھوں نے زواحت کے تمام الفاظ ير روشن والى بيد اى طرح يروفيس راج وازك كى زيردست على تعنیف مر بٹی میں شائع ہوئی ہے۔ زورت کے اس فضل و کمال کو دکھ کر مغرلی عالم بے مد متاثر ہوئے ہیں اور انھوں نے بھی اس معمون پر لکمنا مروع كيا- ب ے پيلے رائق نے جرمن زبان عى زوك كى تميد كا ترجمہ شائع کیا ہے۔ اس کو دکھ کر پرونیسر میکی شاں نے اس کا ترجمہ اگریزی زبان میں کیا۔ یہ ممبئ کی حامعہ سے شائع ہوا ہے۔

نسبعت: بب دو مدود کو ایک تغییہ می اس طرح استمال کیا جاتا ہے
کہ دونوں میں ایک نبیت ہو تو ایک تغییہ کو تبیق تغییہ کمیں مے جو اس
دواجی تصور سے مخلف ہے جو ارسلو سے لے کر لا تعین کی منطق کا کلک
تغایا کے تجویہ کا دامد طریقہ رہا ہے۔ جدید منطق کی ابتدا سے بی یہ شور
کلا فرہا رہا ہے کہ لیتوں کا تجویہ منطق میں ایک اہم اصلاح وسعت کا
ضامی میں مکل ہے۔ تغایا کی تخییم اگر موضوع، محول اور رابط می کی
جائے تو اس سے یہ متجبہ لکت ہے کم محول کے ذریعہ کوئی وصل یا
کینیت موضوع سے محول کی جاتی ہے ورابط کی مدد سے مکن ہوتا ہے۔
کینیت موضوع سے محول کی جاتی ہے ورابط کی مدد سے مکن ہوتا ہے۔
گزا بھر مخت ہوتے ہیں، 'پائی رقبی ادد ہے، 'یہ سرخ ہے، وفیرد کین
اگر سے کیا جائے کہ او ب کے برایم ہے اس سے چھوٹا ہے یا براہے۔ یا یہ

446

کہ ادب سے بلکا یا ہماری ہے۔ یا گھر سے کہ ادب کا ہمائی یا بیٹا یا باپ ہے تو ہم موضوع محول طرز کے تعنیا کا ادحا کر تحقی ہیں جن میں ایک مخصوص نبست کا ذکر ہوتا ہے جو دو صدود کے مائین ایک مخصوص مصورت میں تائم ہوتی ہے۔ ایے تعنیا کو طاحتی زبان میں دو حفیرات کے ساتھ طامت R کو استعال کرتے ہوئے کھتے ہیں جیسے میں دو حفیرات کے ساتھ طامت R کو استعال کرتے ہوئے کھتے ہیں جیسے مخصوص نبست ہے جو R کے صفی کی مشتل ہے۔ R کا طاقہ نبست کی وہ تمام مکن تقام جس اور R کا طاقہ متحوی کی جگہ ہو کتا ہے۔ اور R کا طاقہ متحوی کی جگہ ہو کتا ہیں جو حفیرہ کو کی جگہ ہو کتا ہیں۔ طاقہ نبست اور طاقہ متحوی کا منطق ماصل جمع کو حیا نبست کے جو است اور طاقہ متحوی کا منطق ماصل جمع کو حیا نبست

اگر نبت وو حفیرات کے ما بین ہو مثلا XRY یا X=Y آو اے
دو جبتی نبت کہیں گے۔ اگر تین حفیرات میں کوئی نبت ہو جیے
(X=Y=X) تو اے سہ جبتی نبت کہیں گے اور ای طرح کیر جبتی نبت
کا امکان مجی مکن ہے۔

جب ہم وہ یا زیادہ حقیرات کے خمن نمی نبتوں کی بات کرتے ہیں تو نبست کی طرح کی ہو عقیرات کے خمن نمی نبتوں کی بات کرتے ہیں تو نبست کی طرح کی ہو عتی ہے شاہ تشاکل اور فیر شاکل اور فیر شاکل ہے مراد ہے ہی نبست ہو کہ اگر × کی ساتھ لازی طور پر ہوگی مثلاً اگر × برابر یا اس کا متوازی ہوگا۔ لہذا برابر یا متوازی ہوگا۔ لہذا ایک نبست کو لا تشاکل کہیں گے اور اگر یہ صورت مرف ممکن ہو محر فیر ایک نبست کو لا تشاکل کہیں گے اور اگر یہ صورت مرف ممکن ہو محر فیر لازم تو اے فیر شاکل کہیں گے۔ اس طرح ایک نبست انتخال، لا انتخال اور فیر انتخال ہو عتی ہے۔ مثل اگر × برابر ہے کے اور فیر انتخال ہو عتی ہے۔ مثل اگر × برابر ہے کے اور فیر انتخال ہو تا ہے۔ اے طلاحتی زبان شی اور کی گھتے ہیں : Ry, yRZ کے نبست اور فیر انتخال اور و براہ ہے کے اس طرح فیر انتخال کہا تا بہت دو ہے زاکد مدود ہے متحلق ہوتی ہے۔ یہ نبست دو ہے زاکد مدود ہے متحلق ہوتی ہے۔

نگی علاحدگی (Apartheid): ریاست جوبی افزید بی ایک خاص حم کی نگل طاحدگی کا ظام دائے ہے جس بمی سنید قام اوک دوسری

تمام تسلوں اور رکوں کے لوگوں سے بالکل الگ رجے بیں۔ اس خاص متم کی نسل معامدگی کا نام وہاں کی سفید قاموں کی زبان افریکان (Afrikan) بی بیار تھیڈ (Apartheid) ہے۔

پار تھیڈ (Apartheid) ہے۔ سفید قاموں نے یہاں اپنی لو آبادیاں قائم کرئی شروع کیں۔ ای وقت سے یہ ساتی زعری کا حصد رہا ہے۔ اسے با قاعدہ قانونی فیل 1948 میں یہاں کی سفید قام حکومت کے وزیر اعظم طان نے دی۔ اس نے بی کی سابی پالیس کا جزای نبلی تسلط کو بنایا۔

قوم پرست پارٹی نے اپنے آئین ہی اس کی وضاحت کی ہے کہ سیاہ فام اکثریت کی امجرتی ہوئی قوم پرست تحریک کا متابلہ کرنے کے لیے اور سفید فام لوگوں کا تسلط باتی رکھے کے لیے یہ ضروری ہے کہ سیاہ فام بستیوں اور کی جگ نسل کے لوگوں کو سفید فاموں سے الگ بستیوں تک محدود رکھا جائے۔ ان کے ایک جگہ سے دو سری جگہ جانے اور رہنے کہ پاہندیاں عاکم کی جائیں اور ان کے قوم، سیای اور معافی حقوق انجائی محدود کر دیے جائیں۔ زئین کا براحمہ، کائیں اور شہروں کے علاقے مرف سفید فاموں کے لیے مخصوص کیے جائیں۔ یاہ فام افرائی 70 نی مدی بین کی سے او فام افرائی 70 نی جھوڑی گئی ہے۔ سیاہ فام ہر حم کے سیای حقوق سے محروم ہیں۔ وہ اپنے محمومی کے جائیں۔ مدی برہ فی مدی زئین کی آزاد قوموں کے احتجاج اور مجل اقوام متحدہ کی تجوزوں کے بادجود اس کی آزاد قوموں کے احتجاج اور مجل اقوام متحدہ کی تجوزوں کے بادجود اس کے جوبی افریقہ کی سفید فام محرمت کو برطانے، امریکا اور مغربی یورپ یا درسرے کھوں کی بوری حد مدی در بردہ تائید عاصل ہے۔ اس لیے کے دوسرے کھوں کی بوری حد تک در بردہ تائید عاصل ہے۔

نظام الدين اولياً: برسفير بندو پاک كے مشہور ولى و صوفي موفيوں كے سلسله چنيد كے مشارخ عظام ميں ہے ايك ان كى شبرت اور متبوليت آخ تك قائم ہے اور دلى ميں ان كا عزار آخ تك مر في خلائق ہے۔ روزاند به شخيت مند آتے ہيں اور بر سال عرس مي بزاروں لوگ بتدستان اور پاكتان ہے شريك ہوتے ہيں۔ اى ليے اكثر مورخ آپ كو بتدستان كا سب ہے بوا مسلمان بزرگ مروائے ہيں۔ آپ محبوب الى كے الله علی اللہ كے اللہ سے ياد كي جاتے ہيں۔ فيات الدن بلمن آپ كو رشم اللك كے لقب سے ياد كي جاتے ہيں۔ فيات الدن بلمن آپ كو رشم اللك كے لقب سے ياد كرتا تھا۔

کیا تھا تاکہ مریدوں، قوبہ کرنے والوں اور فیک لوگوں کو فیخ کے آستانہ
کک آنے جانے میں اور فماز کے وقت وضو کرنے میں تردد نہ ہو"۔
فواکد الفواد، راحت الحقین اور سیدالاولیا آپ کی مشہور تصانیف ہیں۔
آپ کے زمانہ میں لمک کے کی حصوں میں خلیفہ بیسم گئے ہے۔
ایک رواعت کے مطابق ان کی تعداد سات سو کے قریب تھی۔ حضرت ایس ضرو آپ کے خاص مریدوں میں سے تھے۔

آپ كا انقال 725ه (1324) مي رتى مي بوا۔

نفاق: لفظی معنی نا اتفاقی، پھوٹ بے لفظ نفق سے اخوذ ہے جس کے معنی داخل ہوکر باہر لکل جانے کے ہیں۔ اس مادہ کے تمام مشتقات میں اس کے ذکورہ معنی کی رعایت سوجود ہے۔ چنانچ المام راغب مفروات میں نفاق کی تعریف کرتے ہوئے رقم طراز ہیں کہ دین میں ایک دروازے سے داخل ہونا اور دوسرے سے باہر نکل جانا نفاق کہلاتا ہے۔ اس کی دو تشمیس بین : (ا) نفاق عقیدہ (2) نفاق محل۔ اول الذکر نفاق بیہ کہ دین میں شوایت محتن دکھانے کے لیے ہو اور دل بدستور کفر و الکار پر تائم ہو۔ نفاق ممل بیہ کہ دین میں نفاق مل بے کہ دین میں داخلہ تو اس سے تعلق فاطری کی باعث ہوا ہو محر بے تعلق اتنا شعیف ہو کہ دوسرے تعلقات اس پر پوری باعث موای ہوں۔

شاہ ولی اللہ محدث وہلوی الفوز الكيم على لكھتے ہيں كہ زبانہ رسالت على منافق وہ طرح كے تھے۔ ايك تو وہ لوگ جو زبان سے كلہ شہادت اوا كرتے تھے كر ان كے تلاب پرى طرح كفر پر جے تھے۔ مرف وہوكہ وینے كے ليے آپ كو سلمان ظاہر كرتے تھے۔ دوسرے وہ لوگ جو دائرہ اسلام على داخل ہو تو كے تھے كر ان كے ائيان على كزورياں تھيں، پہنتى نہ تھى۔ قرآن جيد على اس خصلت كى تفييل سے وضاحت اور شدت سے نہ مت كى كئى ہے۔ انھيں سے شعور، كراہ اور سركش كہاكيا ہے اور ان كا فيكانہ جنم بالایا كيا ہے۔

نفیاتی طریقت کاکش (Psychological Testing): نفیال طریع کاکش نفیات کا ایک محصوص فعید سے جس میں اعداد و شرک وربع دائن ملامیوں کا ادازہ لگا جاتا ہے۔ یا یاں سمیس کہ آپ کا نام محد ہے اور سلسلت نب حضرت علی تنی بہتھا ہے۔
آپ کا خاندان بخارا ہے دملی آیا گھر بیاں سے آپ کے دادا خواجہ علی اور
تا خواجہ عرب اپنے اپنے الل و عیال سیت بدایوں تشریف لے گئے۔
وایس آپ کی والادت 27 مفر 660ھ / 1238 کو بوئی۔ پائی برس کے تنے
کہ والد کا اختال ہو گیا اور آپ کی پرورش و پرداخت کی ساری ذمہ داری
دالدہ پر آگئی جنوں نے اس ذمہ داری کو بخرتی نجایا۔

بدایوں میں می انھوں نے اپنی ابتدائی تعلیم کھل کی اور مزید تعلیم کے اپنی والدہ کے ساتھ دئی پہنچے اور یہاں مولانا کمال الدین اور مولانا احمد تمریزی کی زیر تربیت مدیث کی تعلیم حاصل کی اور اس کے بعد مختلف مطابیر علوم سے فقد، تغیر، ہندسہ اور ویئت وغیرہ پر وسترس حاصل کی۔

تصوف میں آپ کا رجمان بھین می ہے تھا اور یہ رجمان بیل سال کی عمر میں می آپ کا رجمان بھی سال کی عمر میں می آپ کو حضرت بابا فرید الدین سخ خطر کے پاس پاک چن اینا فرق خلافت عطا کردیا۔ بابا فرید نے آپ کو بیعت کے پہلے می اینا فرق خلافت عطا کردیا۔ بند ستان میں چشتیہ بسلسلہ کی وائح تیل حضرت خواجہ معین الدین اجمیری نے ڈائی اور حضرت نظام الدین نے اسے معراج کمال کک پہنچا دیا۔ نصف صدی سے زیادہ عمر صد تک ان کی خانقاد، ارشاد و سمانین کا مرجشہ بنی رہی۔ ملک کے کونے کونے سے مرکز اور رشد و جاریت کا مرجشہ بنی رہی۔ ملک کے کونے کونے سے مرکز اور رشد و جاریت کا مرجشہ بنی رہی۔ ملک کے کونے کونے سے

لوگ وہاں حاضر ہوتے تھے۔

ضیاہ الدین برنی نے تاریخ فیروز شائی میں لکھا ہے: "شمر سے خیاث پور مک مخلف مقالت پر چیوترے بنائے کئے تھے۔ چھیر ڈالے کئے تھے۔ پائی سے مجرے منگے اور مئی کے لوئے رکھے رہتے تھے۔ چنائیاں چھی رہتی تھیں۔ ہر چیوترہ اور ہر چھیر میں ایک حافظ اور ایک خادم مقرر کرویا القرق بینے (Alfred Binet) نے توجہ والی اور وسیع تر بنیادوں پر ذائی ملاجیوں کو نامیخ کا سب ہے پہلے بیانہ فرانس میں 1905 میں ایجاد کیا جو بینے مائمن اسلیل (Binet Simon Intelligence Scale) کہلاتا ہے۔ اس نمیٹ (Test) کی ایجاد کی وجہ سے نفسیاتی بیائش کی تحریک کو فیر معمولی برحاوا ملا اور نیتجا انسانی طرز عمل اور مخصیت کے مختلف پہلوؤں کو جامجتے کے انفرادی اور جماعتی جانج (شن ) کے طریقے رائح ہوئے۔ جامجتے کے لیے انفرادی اور جماعتی جانج (شن ) کے طریقے رائح ہوئے۔ وائی میں نامین کی حاصی بین

(1) فہانت (Intelligence) کی آزمائش یا جائی (Test): فائن عمل آوری کی عام سطح کو جامحتے کی فرض ہے۔

- (2) طبی صلاحیت (Aptitude) کی آزمائش یا جائی (Test): مخسوص بنرک فطری صلاحیت چیے موسیقی وغیرہ کو جائینے کی غرض ہے۔
- (3) تحصیل (قابلیت) (Achievement) کی جانج: اسکول یا کی صنعت میں ترقی یا جاتی تعلیم کے اثرات و نتائج کو جانچنے کی غرض سے محصیلی آزمائش یا جائج (Test)۔
- (4) فخصیت کی آزبائش یا جائی (Test): انسانی کردار (Behaviour) میلودن کو جائی کن فر ش کے ماسوائے ذاتن (Non-Intelligence) پیلودن کو جائی فر ش ہے۔ مثل رویے (Attitude)، اقدار (Values)، تعمور ذات (Self-Concept)، جذباتی ساتی یا ازدوائی ہم آبیگی۔ ایسے تمام آزبائش (جائج) کے طریقوں کا معیاری ہونے کے علاوہ مجروسہ کے گائی اور معقول ہوتا بھی ضروری ہے۔

معیاری جائے ہے مرادیہ ہے کہ نبر اندازی کے لیے کیاں طریقہ پر عمل کیا جائے اور حریح کے اپنے کیاں طریقہ پر عمل کیا جائے اور حریح اصولوں کے مطابق کی جائے۔ ایسے اصول ای دقت موزوں ہو گئے ہیں جب کہ کمی نمائکدہ جماعت کو جائے کے استعال اور اس سے ماصل شدہ تائے کو جائے کا موقع دیا جائے۔ اس طرح جو عملی تجربہ ماصل ہوگا اس کی بنا پر دوسرے افراد کی جائے گی۔

نفیاتی پاکش کو سائنی دیثیت ای وقت عاصل ہو سکتی ہے جب کہ وہ مجروسہ کے قابل (Reliable) ہو۔ ان دو امرر کی جمیل نہایت ضروری ہے۔ جانچ کے ذریعہ جس سلد کی مجی جانچ کے دریعہ جس سلد کی مجی جانچ کے کا معلب یہ ہے کہ کی جائے اس کے فیک فیک نتائج پر آلد ہوں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ

انسانی کردار (Behaviour) کے مختف پیلووں مثل طبی میاان، الجیت، کارگزاری، درجان، حجلیق صلاحیت، دلچیں اور مخصیت کی دیگر ضوصیات کا نفیاتی پیانوں پر جائزہ لیا جاتا ہے۔ ایٹ وسیح تر مفہوم کے لحاظ سے لئس بیائی میں نفی منظرات (Variables) کو جامیج کے تمام پیاد شامل ہیں۔

نفیاتی بیانہ عددی قدروں کا ایک ایسا طریق ہے جس می معید قواعد کے مطابق افراد کے نفی موال کا ایک معیاری نفی جائج کے در بید اعازہ نگایا جاتا ہے۔ معیاری نفیاتی طریقت آزائش پہلے ہے آزائے ہوئے مدات (سوالات، بیات، ساک) پر مشتل ہوتا ہے جس میں اس کے طریقت استعال اور اسکور یا نبرات دینے کے متعلق صریح بدایات درج ہوتی ہیں۔ آزائش کے مدات پر جو بھی رد عمل ہوتا ہے یا جوابات کی جسی بھی نومیت ہوتی ہے اس کھاظ ہے نبرات دینے جاتے ہیں۔ بعض آزائش یعنی شف (Tests) کے ابعادی (Unidimentional) ہوتے ہیں۔ جن ہے ایک می متعزہ (Wariable) کو جانچا جاتا ہے اور بعض شرالابعادی دونوں صورتوں میں جانچ کی حثیث زر کی صلاحت یا دکھر قصوصیات کو جانچے کا اے اشارتی عی ہوتی ہے۔ کی فرد کی صلاحت یا دیگر قصوصیات کو جانچے کا اے اشارتی عی ہوتی ہے۔ کی فرد کی صلاحت یا دیگر قصوصیات کو جانچے کا اے باتر کی جاتی ہے۔ می فرد کی مطاحت یا دیگر قصوصیات کو جانچے کا اے باتر کی جاتی ہے۔ می فرد کی مطاحت کی حاصل ہوتی ہے۔ جس کی فرد کے متعلق اس کے گھر اسکول یا کام کرنے کی جاتے ہے۔ حاصل ہوتی ہے۔

نفیاتی طریقہ آزائش، وہنی طور سے معدور بجوں کی ملاحیتوں کا اندازہ لگانے کی فرض سے شروع کیا گیا تھا لیکن جلد ہی اس کا وائرہ وسیح ہو کیا اور اب تو انفرادی عدم مما ثلت (Individual Differences) نے انسیویں صدی کے آخر میں سر قرائس کالٹن ایش (Reaction Time) ہمری، انگستان میں شروع کی۔ کالٹن نے زبانی رو عمل (Reaction Time) ہمری، بند بچانے ایجاد کیے۔ 'وہنی جائج ' (Intelligence Test) کی اصطلاح سب بند بچانے ایجاد کیے۔ 'وہنی جائج ' (J.M. Cattell) کی اور حواس نیز بھی احساب کے حری خصائص میں انفرادی تفاوت کی جانب توجہ کی۔ بعد میں حافظ، اوراک اور فائن ملاحیتوں کو جائجے کے بیجیدہ بیانے درائج ہوئے۔ تاہم گزشتہ صدی کے اواخر تک مرف نبیٹا سادہ اور مخصوص صلاحیتوں بی حاب تاہم گزشتہ صدی کے اواخر تک مرف نبیٹا سادہ اور مخصوص صلاحیتوں بی حاب تاہم گزشتہ صدی کے اواخر تک مرف نبیٹا سادہ اور مخصوص صلاحیتوں بی

آزائش (Test) قابل احماد، پائیدار اور ایک سے زائد مرتبہ استعال کرنے کے قابل ہو اور اسے چاہے کوئی بھی استعال کرے بالالتزم ایک على طرح کے نتائج بر آمد ہوں۔

فرض معیاری، قابل مجروسہ اور معقول تقبیاتی آزاکش (Test) کے ذریعہ جو معلومات فراہم ہوتی ہیں أے مختقہ افراض مثل طبعی میانان، ملاحیت اور کارکردگی کی نوعیت کا اعدادہ کرنے کے لیے استعال کیا جاسکا ہے اور اس معلومات کی بنا پر مختقہ نوعیت کی فرینگ اور کاموں کے لیے اشخاص کو مامور کیا جاسکتا ہے۔ باصلاحیت یا معدور بچوں کو ان کی ضروریات کی مناسبت سے مخصوص پروکراموں میں کھیلا جاسکتا ہے۔ ان کے علادہ نقبیاتی کروریوں کا بھی تجزید کیا جاسکتا ہے۔

نفیاتی پائش کی آزائش (Tests) چو کلد انسانی کردار یا مخصیت کا اندازہ لگانے کے بہت ہی معروضی اور معیاری طریقے ہیں اس لیے ان سے کی فرد کے تفصیل مطالعہ میں بوی مدد لی جائلی ہو اور اس طرح جو معلوات حاصل ہوتی ہے اے محلی افراض کے علادہ انسانی کردار اور مخصیت کو نظریاتی طور سے سجھنے میں مجمی استعال کیا جاسکا ہے۔

نفق : العت من لفظ نفقه كا مطلب ب، وه مال جو انبان اسي الل و عیال پر مرف کرتا ہے۔ اصطلاح شریعت میں اس سے وہ خوراک، نباس اور مکان مراد ہے جو شوہر کا اٹی زوجہ کے لیے فراہم کرنا لازم ہے۔ اور مجی بہت ی اشیا جو زعدگی میں بنیادی نوعیت کی ہیں، نفقہ کہلاتی ہیں۔ نفقہ واجب ہونے کے تمن سب اس: (1) الردواج، (2) قرابت، (3) ملک، جس مورت کو طلاق دی مئ ہے وہ عدت کے اندر بیر حال نفقہ بائے می خواہ طلاق رجعي مو يا يائن يا طلاق مغلظه وفات كي عدت مي نفقه واجب نيس، طاب مورت عالمہ ہو یانہ ہو۔ اگر کوئی زوجہ اینے شوہر کے گرے با اجازت چلی من تو جب تک والی ند آجائے، ایام علامدی کا نفقه حیل بائے گ- اگر شوہر نفقہ کی اوا یکی پر قادر نہ ہو اور مورت مائم کے روہرو تفریق كرانے كى درخواست وش كرے تو امام مالك، امام شافعى اور امام احم كے سلك كے مطابق ماكم محتيق كے بعد تفريق كرا دے كا\_ ليكن الم ابو طیفہ کے نزدیک اس صورت میں تفریق نہ ہوگی بلکہ هوہر کے نام بر قرضہ لے کر حل لدكورہ كى اداليكى كردى جائے گى۔ 'جو الراكل ميں ہے ك اکر منذکرہ صدر صورت میں حق ماکم نے اپن موالدید سے تفریق کرادی تو حل قانون کے مطابق ہی یہ فیملہ دوخت معمور ہوگا۔

نفتد میں کیا کیا اشیا شال میں اور مورت کو س طرح کی رہائش گاو دیل فازی ہے، اس کی تنسیلات 'روافقار جوہرہ' اور 'فاوی بندیہ' وغیرہ سنب فقد میں طاحقہ کی جاسکتی ہیں۔

حدہ (مدت والی مورت) کے نقلہ کی طرح باپ اپنے بیش کے بالغ ہوجانے تک حسب استطاعت نقلہ کا ذمتہ دار ہے۔ لیکن یہ اس صورت میں جب بابالغ اولاد کا مال موجود نہ ہو۔ اگر بچہ کا مال موجود ہو (جو اے تکہ یا کی مورت میں طلاعو) تو اس کا نقلہ باپ پر داجب نیس بلکہ اس کا فرق اس کے اپنے مال سے پررا کیا جائے گا۔ اس طرح باپ مرت بلکہ اس کا فرق اس کے اپنے مال سے پررا کیا جائے گا۔ اس طرح ہونے کی صورت میں اولاد کے نفتہ کا ذمہ دار ہے۔ باپ کے مطلس ہونے کی صورت میں اولاد کے نفتہ کی ذمہ داری بشرط مقدرت مال پر ہوئے۔ اگر مال باپ دونوں می تقدست ہوں تو اس صورت میں اولاد کے نفتہ کا ذمہ دار داوا ہے۔ ای طرح اولاد پر بھی اپنے حاجمتہ آبا و اجداد کا نفتہ رہا واجب ہوں یا نہ ہوں۔

الوہر روق سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلح نے فرمایا کہ بہترین صدقہ وہ ہے جس سے دینے والا غریب نہ ہو جائے۔ دینے والا ہاتھ، لینے والے ہاتھ سے اونچا (بہتر) ہو تاہے۔ پہلے انھیں دے جو تیری عیال داری میں ہوں یعنی رشتہ دارے، ایک اور روایت ہے کہ رسول اکرم صلم کا ارشاد ہے کہ اللہ تعالی نے فرمایا: "اے اولاد آدم! عمل تم کو نفتہ دوں گا۔"

تعش بندى- سلسله: ويكي خواجكان سلد-

نقوش حرفی (Aravesque) : عارتوں کی سفوں پر نہایت نازک اور حسین نقوش بنانے کا طریقہ جس میں مام خور پر ہندی شکلوں سے کام لیا جاتا ہے اور لہراتی ہوئی کیروں، مرخولہ دار شکلوں وغیرہ کا استعال ہوتا ہے۔

لکائ : لکان اس مقد یا معابدہ کو کہتے ہیں جو مرد فورت کی رضامندی
سے منعقد ہوتا ہے اور جس کے ہونے پر مرد فورت ازدوائی زندگی بمی
بندھ جاتے ہیں اور اس کے نتیجہ بی مرد کو فورت سے بمان وفیرہ طال
ہوجاتا ہے۔ اسلائ شریعت میں ہر صاحب استفاعت اور تقورست فیس
کے لیے لکان سف مؤکدہ ہے۔ مدین بی ہے کہ جس فیس بین لکان کی
استفاعت ہو وہ شادی کرے کیوکہ لکان ہے۔ لکیس اور مصنی مجلوط

ر بتی ہیں اور جو استطاعت نہ رکھتا ہو وہ روزے رکھے۔ حضور نے ارشاد فریلا ہے کہ جس نے شادی کی اس نے ضف ایمان ماصل کرلیا۔ اب باتی نسف میں تقریل اختیار کرے۔

لکال سے پہلے حورت یا اس کے دلی کی طرف سے اجازت کی ضروری ہے۔ تابالد کی طرف سے ابارت لی ضروری ہے۔ تابالد کی طرف سے باپ یا دادا لکال کردے یا اجازت دے دے۔ باپ یا دادا کے طاوہ کوئی دوسرا ولی اگر تکال کرے تو سن بلوغ کو ککھنے پر لڑک کو اختیار ہوگا کہ جاہے اپنے تکال کو بر قرار رکھ یا مشوخ کردے۔

الای کے وکیل کے ساتھ دو عاقل بالغ مردوں یا ایک مرداور دو مورتوں یا ایک مرداور دو مورتوں یا آیک مرداور دو مورتوں یا آیک مرداور کورتوں یا آئیل و قبول کے الفاظ کو زبان سے ادا کرتا نکاح کے رکن سمجھے جاتے ہیں۔ ان کے بغیر نکاح منعقد جمیں ہوتا۔ اگر مرداور مورت بالغ ہیں تو وہ خود ورندان کے ولی کوابوں کی موجود کی ہیں ایجاب تجول کریں۔ ایجاب سے ہے کہ ایک کیم شن نکاح کیا اور تجول سے ہے کہ اطلان کے ساتھ خطبہ پڑھ کر قاضی میں نہتے کا حق شرق طور پر حاصل ہوجائے گا۔ سورہ بقر اور سورہ نباد میں رہنے کا حق شرق طور پر حاصل ہوجائے گا۔ سورہ بقر اور سورہ نباد میں نکاح کے ساتھ کیا ہے۔

قل (Pipe): ایک استوانے کی شکل کی لجی شے جس میں کے میں خول ہوتا ہے اور اے پائی، مائع حمیس وفیرہ ایک مقام سے دوسرے مقام ختل کرنے کے لیے استعمال کرتے ہیں۔ بعض وقت اس میں سے بجلی کے تاریخی گزارتے ہیں تاکہ وہ محفوظ رہیں۔

نوں یا پاپ کا استعال خائیا ہے پہلے چین جی شروع ہوا۔
پائی بڑار ق.م. ہے چین بالس کے بنے پاپ پائی خطی کرنے کے لیے
استعال کرتے آئے ہیں۔ تین بڑار ق.م. می معربوں نے سب سے پہلے
دھات کے بین تانیہ کے ٹل بنانے شروع کیے۔ لوب کی ٹل افداویں
صدی بیسوی سے بنا شروع ہوئے ورنہ اس سے پہلے ٹل پھروں می
سوران کرکے یا مٹی اور کنزی کے بنائے جاتے تھے۔ بعض وقت یہ جست،
تانیہ یا چیش کے جی بنے تھے۔ موجودہ دور می اس کے لیے لوبا، فولاد،
تانیہ یا چیش کے جی بین کوری، شیشہ اور چاسک استعال
تانیہ، چیش، جست، سمید کاکری، کوری، شیشہ اور چاسک استعال

قماز: یہ اسلای مبادات کے پانچ ادکان میں سے ایک رکن ہے۔

آخضرت ملی اللہ علیہ وسلم بہ مبعوث ہوئ تو توجید کے بعد س

ے پہلا تھم آپ کو فماذ ہی کا ملا تعالہ یہ اسلام کا وہ اہم ترین فریشہ ہ

جس سے کوئی سلمان شنش جب تک اس میں ہوش و حواس باتی ہیں،

مشتیٰ فییں ہوسکا۔ قرآن پاک میں سو مرتب سے زیادہ اس کی تحریف، اس

کی بچا آوری کا تھم اور اس کی تاکید آئی ہے۔ اس طرح نماز کی ابیت اور

فضیلت کے بارے میں محرت سے احادیث مروی ہیں۔ یہاں بھک کہ اس

دین کا ستون اور سومن کی معراج قرار دیا گیا ہے۔ نماز کے اطائی، تمدنی

اور معاشر تی فوائد ہے شار ہیں۔ قرآن مجید میں بار بار نماز کا ذکر آیا ہے۔

اور معاشر تی فوائد ہے شار ہیں۔ قرآن مجید میں بار بار نماز کا ذکر آیا ہے۔

اسلام میں نماز کی ادائیگل کے لیے چند شرائط مقرد ہیں:

(۱) بدن، لباس اور جگد کی طبارت، (2) نماز پڑھے وقت جم کے اس محید حصد کو چھپا جس کا ظاہر کرنا شرعا حرام ہے۔ (3) حالت نماز میں خاند کھید کی طرف رخ کرنا (اگر کسی سواری پر سنر کردیا ہے تو تبلد رو بونے کی شرط سے متعلیٰ ہوگا)۔ (4) دل میں نماز پڑھنے کی نیت کرنا بلکہ نمان سے کہنا بھی بہتر ہے۔ (5) تحمیر تحرید (مینی نماز شروع کرتے وقت الشد اکبر کہنا)۔

نماز کے لیے وقت کی پابندی اسلام کا اہم اصول ہے اور اس کا اہتمام بھی معاوت میں شار کیا گیا ہے۔ اللہ تعالی نے پانچ وقت کی نمازوں کو فرض قرار دیا ہے جو حسب ذیل ہیں۔

(1) فجر : اس کا دقت می صادق سے شروع : و کر طوع آفاب کل، (2) ظہر : سورج کے دوال سے لے کر سایہ کے ایک مثل کل بالا تفاق اور بعض آئیہ کے نزدیک دو مثل مک، (3) عمر : سایہ کے دو مثل مک ہونے سے شروع ہوکر غروب آفاب مک، (4) مغرب : غروب آفاب سے، (4) مغرب : غروب آفاب سے، (4) مغرب : غروب رہا ہے۔ آفاب سے خروب شنق سے میج صادق مک رہتا ہے۔

مماز تحف معراج نبوی ب اور پانچوں نمازیں فرض ہیں جن میں طہارت اور وضو اول شرط ہے۔ دوران نماز ادھر أدھر ديكينا، كان يا ناك كھانا اور ليك اى دوسرے افعال سے بچنا جائے۔ زُخ قبلد كى جانب ہو۔ نماز كے آخر میں سلام پہلے وائيں جانب اور پھر بائيں جانب چيرا جائے۔

نوآبادى: ديكي كاوني

451

لورع - طوفان: قرآن اور الحيل دولوں بي اس كا ذكر آيا ہے۔ ان كے مطابق يد ايك ايد زيروست طوفان قا جو سارى دنيا پر جما كيا قلد مرف حضرت لوح اور ان كا خاندان في كيا قلد انعوں نے ايك الى مشى مي بناه لى تقى اور اسن ساتھ جانوروں كو بھى بناه دى تقى تاكد ان كى نسل محفوظ رہے۔

ماہرین آفار قدیمہ کو اب تک کی ایسے طوفان کے آفار فیلی فی ہیں۔ البتد دیا کی گئ قدیم قوموں حثل امریکا کے اظرین باشدوں، آخریلی اور جزیرہ کی کے قدیم باشدوں وغیرہ میں اس متم کے طوفان کی کہانیاں صدیوں سے چلی آری ہیں۔

تو کلاسیر م (Neo-Classicism): یه تو یک اضاروی مدی می روم سے شروط بول اور تمام مغربی علوں میں گیل گئی۔ کچھ تو یہ یروک اور روکو کا رد عمل تعالیٰ اصل میں یہ اس خواہش کا بتیجہ تھی کہ یون اور روکو کا رد عمل تعالیٰ اصل میں یہ اس خواہش کا بتیجہ تھی کہ اور پامپائی کا یا چلنے کے بعد ای جذب کو حزید تقویت کی نیتیا فنکاروں نے کیکل مرتبہ تدیم آرث کے مولوں کی نظیم اتارنی شروع کیس کیونکہ اب وہ قدیم آرث کی ایجیت سے واقف ہو چکے تھے۔ یہ بات جموں کی صد کے زیادہ می جموں کی صد کے زیادہ می ج

فٹاۃ ٹانیہ فنون لطیفہ۔ ہوروپ کا وہ عہد جو فٹاۃ ٹانیہ کہلاتا ہے فائ اللہ اہم دور ہے۔ یہ عہد چودہوی اور سولیوی صدی فائب انسانی تاریخ کا ایک اہم دور ہے۔ یہ عہد چودہوی اور سولیوی صدی کے درمیان کا ہے جس میں ہوروپ کی زیرگی کے ہر شجے میں انتقاب آیا۔ اس عہد میں علوم و فنون نے فیر سعولی ترقی کی جس سے تجارت، فنون لطیف، موسیق، اوب فرض کہ انسانی سرگری کی شکل می بدل گئی۔

نشاۃ ہانے سے پہلے اوگ چھوٹے چھوٹے طاقوں میں تقریباً خود مکنی زندگی گزارا کرتے تھے اور اس کی دجہ سے ان طاقوں میں آئیں میں المیں المقات انجائی محدود تھے۔ تجارت بہت کم تھی۔ بہت کم شہر تھے۔ تمام ساتی زندگی جاکیر دار کے قلع یا یادری کے محل کی اطراف میں کھومتی تھی۔ نشاۃ ہانے کے دور میں زندگی کانے ڈھٹک بالکل بدل کیا۔ منتیس اور تجارت ترقی کرنے گی۔ بوے اور چھوٹے شہر وجود میں آئے۔ الدار منتیس کاروں اور تاجروں کا کنرول سان کے بوجے ٹی اور اب بھائے چھوٹی

چھوٹی ریاستوں کے بوی ریاستیں قائم ہونے گلیں۔ کیونٹی کی مجد اب بوی

بوی تو یمی لینے کلیں۔ سے کا رواح عام ہونے لگا۔ ٹیس سے یمی وصول ہونے گئے۔ تاج اور صنعت کار بوی مقدار یمی ٹیس دینے گئے اور عمرال اب بوی فویس منظم کرنے اور طاقے فتح کرکے بوی بوی سلطتیں قائم کرنے گئے۔ اس طرح جاکیر دارانہ تظام کی دیاری جگہ چگہ ے فوئے گئیں۔ ساخ کی ان تجدیلیوں کا اثر امتقادات پر پڑلہ چرچ کا زور محطنے لگا۔ رومن کیتھولک چرچ کی ختیوں اور دنیاوی سائل می فیر معمولی داعلت کے ظاف بخاد تھی ہونے گئیں اور پولسلنٹ چرچ وجود میں آیا۔

جہد وسلی بیں جہد قدیم کے تمام علوم رومن سلطنت کے مشرق طاقہ (موجودہ ترکی اور اس کی اطراف کا عالقہ) بیں مرکوز تھے۔
مغربی ہوروپ تاریکی بیں گھرا ہوا قلہ 1440 بیں بیرس کی ترتی کے ساتھ
سے علوم مغربی ہوروپ کا رخ کرنے گئے۔ دوسری طرف عربوں نے جو
آخوس صدی ہے انہین پر قابض تھ، سائنس، ریاض، علم ہیئت، طب
اور دوسرے علوم بی فیر سعمولی ترقی کی تھی۔ قدیم ہونائی فلفہ اور
دوسرے علوم کی ساجی عربی بی خفل ہو بچی تھیں۔ ان نے طالات بی
علوم کے بیر سارے ذخرے ہوروپ بی تحقیل ہو بچی تھیں۔ ان نے طالات بی
سے لکھا کہ چودہویں صدی سے ہوروپ بی توری اوب پیدا ہونے اور ترقی
کرنے لگا۔ کو گوں کی عام بول جال کی زبان اور لا شین، اوبی اظہار کے لیے
استعال ہونے گئی۔ چودہویں صدی کے شروع بی اگی بی ایک عظیم
شاعر خالے بیدا ہول الگینڈ بی جاسر اور فرائس بی فرانوا والان بیسے
شاعر بیدا ہوئے۔

اٹلی میں پیٹرارک یا فرانسکوں پر ارکائے نے علوم کی ترویج میں اہم رول اوا کیا۔ پیٹرارک اور اس کے ساتھی انسان دوست (Humanists) کہلاتے ہیں۔ ان کے نزدیک انسان کا احرام بحثیت انسان سب سے بوا ندہب ہے۔ ان کامتھد انسانی علوم سے مجت پیدا کرنا اور اے عام کرنا تھا۔ وہ دینیات یا رواتی ندہی علوم کے ظاف تھے۔

انسان دوستوں نے قدیم ہے نائی اور لاطی ملوم و اوب کا مطالعہ کیا اور افضی ملوم و اوب کا مطالعہ کیا اور افضی مام کیا۔ انھوں نے نیا اوب بھی پیداکیا۔ عہد وسٹی میں علوم مرف راہیوں تک محدود تھے جو اپنی خانتاہوں میں بند رہے، موام سے ان کا بہت کم رابط ہوتا۔ انسان دوستوں کا مقیدہ تھا کہ علم سرست کا دوسرا نام ہے اور ہر مختس کو اس کا حصد وار بنے کا حق ہے۔ ان کو یقین تھا کہ انسان بنیادی طور ر کے لیک ہوتا ہے۔ مرتمامی مورف اپنی مشہور لکم ہوئی

(Utopia) میں یہاں تک کہا کہ ہمرت زعر کی کے لیے دوسری دنیا کے انتظار کی ضرورت فیمی ۔ وہ ای زمین بر حاصل کی جائتی ہے۔

انسان دوست لمب ك ظاف كيل فقد ده اس ساده ذبان ين في كرنا واست لمب ك خلاف كيل في وه است ساده ذبان على المراج والم

نٹاہ نانی اپنی بلندی پر سب سے پہلے اٹل میں کچنی اور پھر مارے ہوروپ میں چیلی۔ فن تقیر میں اٹل نے سارے ہوروپ کو چیچے چھوڑ دیا۔ اٹل کا بیٹ پیٹر کا گر جا کھر اور ویش کے کل کا آج بھی جواب فیس۔ اس نے سارے ہوروپ کے فن تقیر میں افتتاب پیدا کردیا۔ اس کا مطالعہ کرنے کے لیے سارے ہوروپ سے فنکار اٹلی آنے لگے۔

دور نشاہ نانیے نے مجتے برے فنکار اور بھتی تعداد میں پیدا کے اس کی مثال جریخ میں نیس لمتی لے بارڈو داو فی اور اس کی شابکار موبایزا آج بھی فنکاروں اور خوش نداتوں کے دلوں کی دھڑکن جیز کرتی ہے۔ وہ مرف مصور می نمیں بلکہ مجمد ساز، الجینئز سائنس دال، موجد، ظفی اور عالم علم ابدان بھی تھا۔ ما کیل المجیلو صرف مجمد ساز می نمیں تھا بلکہ اس عالم علم ابدان بھی تھا۔ ما کیکل المجیلو صرف مجمد ساز می نمیں تھا بلکہ اس بید کا مصور، المجینز، ماہر فن تعیر اور ماہر بھگ بھی تھا۔ اس کی شعر ی محمد من اور دو کے تیسرے معذر رفائل کے نفوش آن کی ویکن اور روم میں مجیلے ہوئے ہیں۔ اس کے علاوہ فی شین، محمد فی بیتے ہمر ساز اور دوسرے عالم ایر شیرے والے فن کار ای دور کی پیداوار ہیں۔

جید نشاہ نانی کے مصوروں اور فکاروں نے اس حسن کو اپنے
آرف کے دریا ہے دیا کے سامنے پیش کیا ہے وہ ہر روز اپنی اطراف می
دیکھتے اور محسوس کرتے تھے۔ پرائے فکاروں کی طرح وہ ان دیکھی چروں
کو پیش کرنے کی کوشش نیس کرتے تھے۔ اوب میں بھی اٹل نے اس
زبانے میں بوی بوی مخصیتیں پیدا کیں۔ کمیاول (Machiavalli) جیا
مصنف ای دور میں پیدا ہوا۔

اس زمانے علی دوسرے مکوں علی محقیم فتکار اور اویب پیدا موسے اس زمانے علی دوسرے مکوں علی محقیم فتکار اور اویب پیدا موسے اس آئی اس کا فرانسوال رہائی ایک فرانسوال رہائی ایک منڈ ایکٹر، کرسٹافر ماراد اور ب شار شام اور اویب ای دور علی اوروپ کے افق یر چکے۔

دور نشاة ناديد من علوم و فنون اور ادب من زيروست ترقى بوك لین لوگوں کی زندگی صرف ان بی تک محدود نیس عمی۔ وہ ایک کمل زندگی بسر کرنا جائے تھے۔ کمیاس ایجاد ہوا لوگ افی دنیا سے فکل کر دوسری دنیان کو تخیر کرنا جائے تھے۔ واسکوڈی گا اور کولیس نے دوسری دنیاؤں کے دروازے کول دیے جن کے ذریعے دولت سٹ کر بوروب آنے می۔ سائنس کے میدان میں بھی انتلائی اعشافات ہوئے۔ کور میکس نے جب بر خیال بیش کیا کہ اس کا کات کا مر از زیمن نہیں بلکہ سورج ہے و اس نے سائنی تعورات می زبردست انتاب پیدا کردیا۔ اب لوگ برانے فرسودہ عقائد کو مانے کے لیے تیار نیس تھے۔ سائنس اور اس کی کموج کا طریقہ اب ہر خیال اور ہر تعور کو جانیخ اور بر کھے کے لے استعال ہونے لگا تھا۔ جال عبد نشاۃ ٹاند نے زندگی کو دیکھنے، میکنے اور برتے کی نی راہیں کھولیں وہی اس کے شر سب کو پکساں طور پر نہیں مل تحكيه شنرادي، باوشاه ادر امراكي طاقت ادر عيش و عشرت ادر ٦جرول اور صنعت کاروں کی دولت و طاقت میں اضافہ ہوا لیکن موام کی عالت زیادہ بہتر نہ ہو سکی وہ ای طرح غربت اور جبالت کے شکار رے اور بی تضادات آئندہ دوسرے ذہنی اور سابی انتظاب کا سب ہے۔

نهلزم (Nihilism): دیکیے مدیت۔

نوزایجنسیال (عالمی): ویمیه فررسان (مالی).

فوزا يجنسيان (مكلي): ويكي فررسان ايجنيان (كل)-

شور سروس (موضوعاتی): مام نوعیت کی فرین فراہم کرنے دائی قوی اور مالی نیوز ایجنیوں کے علاوہ ایک نیوز سرویس بھی یورپ اور امریکا بھی کرتے ہے ماتی بدیدی ، تقلیم، معاشی اور ای طرح کے دوسرے موضوعات سے تعلق رکھنے والی فروں بن کی فراہی اور تعلیم کا کام کرتی ہیں۔ فروں کے علاوہ مخصوص موضوعات پر مضامین اور تبرے وفیرہ بھی سے سرویس اپنے فریداروں کو فراہم کرتی ہیں۔ ہدوستان بھی ای فوع کے چند اوارے ہیں گر ان کا میدان بوی مد کی سیای یا معاشی موضوعات بی کھدور رہتا ہے۔

غوكلاميزم: ديكي نوكلامرم-

9

والسن، جان براؤی والسن جان براؤی والسن جی کو کرداریت (Behaviourism) جان براؤی والسن جی کو کرداریت (Behaviourism) بی ایک ایک شیم کرین دل (Greenville) می 9 جنوری کا بانی کیا جائ ہے امریکا کے ایک شیم کرین دل (Greenville) میں 9 جنوری کا 1878 کو پیدا ہوا۔ اس نے فرش (Furmann) برخوری ان 1908 میں 1903 میں ان 1908 میں 1903 میں ان 1908 م

واٹن نے اپنے علم، قیم رہ اور کتابوں کے ذریعہ موجودہ نفیات (Modern Psychology) پر بہت می غیر معمولی اثر ڈالا ہے۔ واٹس کو اس کی علمی خدمات کے صلہ جن جو اعزازات دیے گئے ہیں ان جی 1915 میں امر کی سائیلام جیکل اسوی ایشن 1915 میں فرمن Psychological Association) کی صدارت اور 1919 میں فرمن یو نفورش ہے ایل ایل ای کی کی وگری شائل ہیں۔

والن نے تجربی نفیات میں قابل قدر کام کیا ہے فاص طور پر تھالی نفیات اختال میں۔ اس نے روایاتی شعوری نفیات کو بنیادی طور پر بدل کر رکھ دیا۔ واٹن کی نظر میں نفیات ایک طبی علم ہے اور دیگر طبی

علوم کی طرح معروضی اور تجرباتی ہے اور وہ اس کو طبیعیات کے نمونے پر وحالنا مابتا ہے۔ اس کے نزدیک نغیات، فارقی مجات External (Stimuli) اور ان کے جوالی عمل (Response) کے باہمی تعلق کا مطالعہ ہے۔ والین کے نزویک واعلی تج بات، شعور، فیلد، متعد اور ذہن وغیرہ تمام جزی نعیات کے دائرے سے خارج ہیں۔ حق کہ افر انانی (Human Thinking) جس کو عام طور بر ایک بالکلیہ واظلی کیفیت سمجما جاتا ہے اس کے بارے میں بھی والس کا یہ ایقان تماکہ گار در حقیقت اصنائے کلم کی حرکت تخی (Implicit Laryneal Activity) یہ منی ہوتی ے۔ انبان کی لیانی اور ذہنی برتری کا انحمار اس کے آلہ صوت Vocal (Apparatus) کی جیدگی ہے۔ اگر اصل می سلسلہ تمثیلات (Imuges) نیس بلکہ تلفظی حرکات (Word-Movement) کا to ہے۔ جب آدی سوچا ے و وہ این آپ سے منتگو کر تا ہے اگرچہ یہ محسوس نیس ہو آ۔ اس العلم نظر سے مذیات اندرونی جسانی تطابق Emotions are Specific (Patterns of Internal Bodily Adjustment کی مخصوص قشمیں ہیں۔ اس کا ابھان تھا کہ ایک محت مند بنے کو کوئی بھی پیشہ یا ہنر سکھایا جاسکا بے یا ہم اس کو جینا جامیں وینا بنا کے بین خواد اس کی ارث (Heredity) -91 5

جیوی مدی کے ابتدائی دور کی نفیات بوکہ مطالعہ باطن (Introspection) کے طریقے پر تی تھی اس کو دائس بالکلیے رو کرتا ہے۔ وہ نفیات کے دائرہ جی صرف ان می اُمور کو شائل کرتا ہے جو تالمی مشاہدہ تالمی ساحت، تالمی لس (Tangible) اور جو تاہے لولے جاسکے (Measurable) ہیں۔

کردارے کا اثر اگرچہ ہورپ پر زیادہ کمرا فیل چا گر ہمریکا علی 1960 کے دہے تک اس کا زیروست اثر دہا۔ اس کے بعد سے اس عمل اتی

تبدیلیاں آئی ہیں کہ اب اس کو ایک طاحدہ اسکول یا تحریک کے طور پر میکل میں مرد دیا ہے اور اس میں کردہ مشکل ہے۔ والس نے نفیات کو ایک یا روپ دیا ہے اور اس کے بنیادی تصورات کو بدل کر رکھ دیا ہے۔ اس سے پہلے کے بعض باہر من نفیات مثل ہے، رش (R.Lange)، ایف لاتھے (F.Lange)، ولید میکاوگل نفیات مثل مور پر روی باہرین نفیات ولید میکاوگل (W.Mc.Dougal) اور چاولوق (Pavolov) نے بحی اضی خیالات کا اظہار کیا تھا گر والس نے جی ولولے اور جی انداز سے کرواریت پر زور دیا اور جی کا اثر ساری دنیا کی نفیاتی تحقیقات پر چا ہے اور اس نے نفیات کو جس طرح سائنی اور معروضی عطوط پر آھے برحلیا ہے وہ مرف والس کا درس سے۔

وادی سندھ کی تہذیب: 1920-1922 میں ہندوستان کے شال مغرلی جھے لڑکانہ، موہن جودارو اور بخاب کے مظاهری کے علاقہ کے آجار بڑیہ کی کھودائیوں میں پر آمد ہوئے۔ سندھ کی وادی میں کی مقابات کا با علا جن من جميدو، الد محدود آمري، ينذي واني، على مردا فازي شاه وغيره قابل ذكر بي- 1947 من جب كلك كي تحتيم موكى توبه ماكتاني ملاقه مي شاف ہوئے۔ تحقیقات سے یا جلا سے کہ تہذیب سندھ وادی تک عی محدود نیس تھی بلکہ منظ جمنا کی وادی میر ٹھ اور عالمیر بور تک اور شال پیڈیوں کے دائن میں امالہ اور دکن میں فردا تاتی کے کتارے ک پھلی ہوئی تھی۔ الل مفرلی راجستمان دھک کڑب سرسوتی سے آھے کچھ اور، سوراشر سب لحے ہوئے تھے۔ اس تہذیب کا میدان 21755 کیومیر تک کھیا ہوا قیاں کیا جاتا ہے۔ ملاکا کہنا ہے کہ اس کو سندھ کی تہذیب کی عملے بڑیے کی تبذیب کہنا زیادہ موزوں ہوگا کوکلہ اس تبذیب کے جلہ فوت بڑے کے ہیں۔ زیلی براعظم کی یہ تبذیب معر اور حراق کی تہذیب سے کیں زیادہ بلند معار کی تھی۔ وادی سندھ کی یہ تہذیب تیری مدی قبل می می مروج بر حی- بریه کے دستیاب شدہ اشیا سے حب ول مائ الذكي مات ين:

(1) مہرین اور ان کے نقرش جن عمل جانوروں کی تساویر اور اس کے نقرش جن عمل جانوروں کی تساویر اور تصویری حروف کی تحریر ہے، (2) مزاور اور چھر کے اوران، (3) مئی کے مرف دیگ کے نقرش ہے جن ایں، (4) تانب اور کانے کا استعمال ہوتا تا، (5) شحر آباد نے تھے۔ کہ آجار لحتے ہیں، (6) ملی اور کانوں کے کھونے اور ماتا دیوی کی مور تیاں، (7) مئی کی کھیال،

(8) اعدر محوب لي فنس شي روث ظ پائي، (9) كيني، (10) كيبول اور كياس كا استعال، (11) مردول كو كازن كي مسان.

موہی جودارہ کے بحری راستوں سے کچھ اور سودائزا میں جو
اس تہذیب کے آثار لحے ہیں اس سے آیاں ہوتا ہے کہ سندھ سے کچھ ک
طرف بھی ان لوگوں نے لقل مقام کیا۔ اس تہذیب کے کچھ فاص مقامات
ہیں : موہی جودارہ (سندھ)، بڑپ (بنجاب)، کمیز (کچھ)، دلیل پور اور
سرکوٹ (سودائٹرا)، کائی بنگن (راجستھان)، مالگیر پور (ازردیش)
شال ہیں۔

موہان جووارو لین موت کا کمر اس ٹیلے سے متعلق معلوات آر فی . بخری نے ووارو لین موت کا کمر اس ٹیلے سے 24-25 میٹر کے ٹیلے پ ایک محل ہے جو چو طرف والانوں سے گیرا ہوا ہے، ایک عوض بھی ہے، ایک خات این اور کلای کے استعال سے ہوتی ہے۔ ایک غار کی تغیر میں کلوی استعال ہوئی ہے اور ہواکی آمد و رفت کا ابتہام ہے۔ پنت اینوں کے چہوتے، موریان، چھوٹے بوسے مکان، دس میٹر کی چوڑی مؤکس، مکان میں درمیان میں صحن چار چھ کمرے، دو منزلد کا مجت پر بخان میں مکان میں درمیان میں صحن چار چھ کمرے، دو منزلد کا مجت پر کا بھانے کے لیے میٹر میاں، ہر مکان میں تمام، سونے چاندی اور ہاتھی دائت کے لیے میٹر میاں وقیرہ سے ہیں۔ پھر میں ترشے ہوئے رقاص اور داڑھی سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ شیو کے دائے والے مرد کی صورت میں مور توں اور مردوں کے عضو، شیو مورتیاں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ شیو کے دائے والے تھے۔ وہ لوگ موتی کہزے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ شیو کے دائے والے تھے۔ وہ لوگ موتی کہزے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ شیو کے دائے والے تھے۔ وہ لوگ موتی کہزے

ہمارت کی تہذیب پر اس تہذیب کا کائی اثر رہا ہے۔ شہر آباد کرنے کا ڈھٹک، تلموں کی تعیر کے فن سے واقف تھے۔ اس تہذیب کا مہد 2500 ق.م. سے 15000 ق.م. تک تشلیم کیا گیا ہے۔

واقعیت (Realism): فلند می واقعیت کا تصور بهت برانا ہے۔ فلند کے وسلی دور میں اس کا تعلق اس نظف نظر سے تما جو کلیات فلند کے وسلی دور میں اس کا تعلق اس نظف نظر سے تما ہو کلیات کا دوروں (Universals) کے بارے میں افتیار کیا جاتا تھا۔ ایک انجا پندی کا نظریہ جس کے مطابق کلیات کا اینا آزاد وجود ہوتا ہے۔ انسانی ذہاں اور جرویات (Particulars) یا کی خاص جج سے اس کا کوئی تعلق نیمیں ہوتا۔ یہ افغاطونی نظریہ کے بہت قریب ہے۔ وسطی دور کے فلنےوں نے اس نظریہ کو قبول نظریہ کیا ادر اس کی جگہ انموں نے

## کے تلغہ کا ہی اڑے۔

ایک معتدل واقعیت کا تصور چیش کیا۔ اس کے مطابق کمیات کا وجود مرف خدا کے ذہن شی ہوتا ہے اور اس کے فوٹ پر وہ بردیات پیدا کرتا ہے۔ بیشٹ تمامس ایک بناس (St. Thomas Aquinas) اور جان آف سائسم کی(John of Salsbury) اس تظریہ کے علم بردار تھے۔

علمیات (Epistemology) عمل واقعیت سے مراد وہ ظلفہ ہے جس کے مطابق جزویات کا وجود الگ آزادانہ طور پر ہوتا ہے۔ ہمارے مشاہرے سے اس کا تعلق نہیں ہوتا۔ یہ نظریہ تصوریت (Idealism) کے بالکل برعس ہے جس کے مطابق حقیقت کا وجود صرف ہمارے ذہن عمل ہوتا ہے۔

موجودہ دور على ایگل، بارس اور لینن وغیرہ نے بھی واقعیت کو تی جبت دی ہے۔ برطانیہ اور امریکہ وغیرہ کے موجودہ دور کے بوے ظفی نظریہ واقعیت کے حالی ہیں۔ ان عمل برفریڈ رسل، تی. ای. مور اور ک. ڈی. براڈکائی مشہور ہیں۔

ادب می واقعت یا حقیقت پندی سے مراد یہ آن جاتی ہے کہ زندگی کی تصویر کئی میں روائی واظیت سے کام ند لیا جائے اور نہ می تصور کو ہے گام چھوڑ دیا جائے۔ ادب می واقعیت نے کب روائ پیا اس کا تعین مشکل ہے لیکن عام طور پر اس ادبی تحریک کو انہویں مدی کے فرائیسی مشکل ہے لیکن عام طور پر مشہور فرائیسی ناول نگاروں بالزک اور فلایر سے منوب کیا جاتا ہے۔ واقعیت کے حالی ادیب عام طور پر متوسط اور نی منوب کیا جاتا ہے۔ واقعیت کے حالی ادیب عام طور پر متوسط اور ملکی حالی کا خید کی روزم و کی زندگی کی تصویر کئی کرتے ہیں۔ جن می کروار، مائی حالات کی پیداوار ہوتے اور ڈرامہ و کہائی کے اتار چھاڈ میں باحول کا باد خل مول کا باد علی ہوتا ہے۔ ڈرامہ کے میدان میں حقیقت نگاروں میں ایس کو ادیوں نے اس ڈکر سے افتان و اتحراف کیا۔ ان کا کہنا تھا کہ اس میں خلیوں نے اس ڈکر سے افتان و اتحراف کیا۔ ان کا کہنا تھا کہ اس میں خلیوں نے نفریاتی واقعیت یا حقیقت پندی کو اپنیا۔ ان ادیوں نے بعض ادیوں نے نفریاتی واقعیت یا حقیقت پندی کو اپنیا۔ ان ادیوں نے افراف کے ماخول و حالات کا انسان کے ذہن اور نفریات پر جو اثر ہوتا اطراف کے ماخول و حالات کا انسان کے ذہن اور نفریات پر جو اثر ہوتا ہوگا کے اس کا مطالعہ چیش کیا۔

موجودہ دور میں خاص طور پر ردی انتلاب کے بعد سے سوشلسٹ واقعیت نے بھی کانی مقبولیت حاصل کی۔ اس میں ساتی کھکش میں طبقہ داری تشادات کا تجوبے کیا جاتا ہے سے بہت سے ادیوں پر فرائڈ

وجوویت (Existentialism): یه اسطاح کی ظفیانه دلائل کے لیے استعال ہوتا ہے کہ انسان اور فدا کے درمیان رشتہ کیا ہے؟ ظف وجودیت سے تعلق رکھے دائد کا کات یا انسان اور فدا کے درمیان رشتہ کیا ہے؟ ظف وجودیت سے تعلق رکھے دائی محتمیش سورن کیرکیگارہ کارل پائیرس، باد ٹن بائیڈ کر، گیبرل بارسل اور جان پال مارتر ہیں۔ یہ وجودیت کے مختف اور بعض متفاد ر بحالت کی لائندگی کرتے ہیں۔ ان سب نے کا کات میں انسان کے مقام کے متعلق قد کم بابعد الطبعیاتی تصورات سے بخاوت کی ہے۔

وجودیت کی ابتدا تماس الجویاس، یاسل اور شفے سے کی جاتی ے لین اصل عمد اس کی شروعات کیرمیکارڈ سے ہوتی ہے۔ اس نے کا کات میں انبان کے مقام کی عاش میں ایک طرف بیگل کے پیرووں ك مطلق العد الطبعاتي نقله نظر كو الى خت تقيد كا نثانه بنايا ب تو دوسری طرف و تماری کلیسا کے دنیاوی نظف نظر کو بھی نہیں بخشا ہے۔ كيركيادو كي شيادي بعيرت اس من ب كد اس في ان فوس اظاتي اور خہی سائل پر الگی رکی ہے جن کا سامنا ایک فرد کو ہوتا ہے۔ اس نے محسوس کیا کہ ان سائل کو محض عقلی نصلے صادر کرے حل نہیں کیا ما سكا بكد اس كے ليے فرد كے است داخلي احتادات كو بھي وخل موتا ہے۔ اس کا خال تھا کہ انبان کے خوف اور احساس نا احیدی کا بندادی سب بی یہ ے کہ اے اتنے اہم اظلاقی سائل کا مامنا رہتا ہے اور وہ ان کا حل وموشم نیس باتا۔ انسان کو جن مالات کا مامنا ہے ان کا تجرب کیر کیگارؤ نے کیا ہے اور وی موجودہ وجود بت کا مرکزی نظر ہے۔ اس کے بعد اس ظلم كے سب سے بوے مفكر باكذ مكر اور سارتر بوئے بيں۔ وونوں الم مند سرل کے شاکرد تے اور اس کے اڑے انھوں نے مظمریت (Phenomenological) کا ایک طریقہ مرتب کیا اور ای کی مدد ہے وجودی تجربہ کا اینا طریقہ ترتیب دیا۔ ہائذ کرکو اے طریقہ کے لیے وجودیاتی مجرب یا این لیے وجودی فلف کا نام پند نہیں قلد اسنے فلف کے بارے میں اس کا سر کہنا تھا کہ یہ وجود کے بارے میں تحقیقات کا ایک طریقہ ہے جس میں انبانی وجود کا تجویہ بہلا قدم ہے۔ اس ظلف کے بوے مفكروں میں صرف سارتر عی ایك الیا ہے جو اسے آب كو كيلے عام وجودى طلق کہتا ہے۔ اس کے فردیک ہر اگری وجودیت کا بنیادی انتظ یہ ہے کہ وجود کو جوہر (Essence) یہ نقرم ماصل ہے۔ سارتر کے بیال خدا کا کوئ

وجود فیمی ہے اور اس لیے کوئی مقررہ فطرت انسان کے عمل کا تھین فیمی کرتا ہے اور جو کرتے بھی انسان کمل طور پر آزاد ہے اور دہ جو کچھ بھی کرتا ہے اور جو روپ بھی افقیار کرتا ہے اس کا وہ خود آپ بی ذمہ دار ہے۔ کیر کیگارڈ کے نزدیک بھی آزادی اور ذمہ داری انسان کی جیت (Dread) کا سب ہے۔ سادتر نے اپنے فیالات کو اپنی کہانیوں، ٹاولوں، ڈراموں اور ظسفیانہ میں چیش کیا ہے۔ موجودہ دور کے فرانسی ادیجوں پر اس کا کائی اثر ہے۔ اس سلسلہ عن البرث کا مو(Albert Camus) اور سیمون دابوا کا ذکر کیا جا سکتا ہے۔

فرائس میں ایک اور وجودیت بھل عیمائی وجودیت بھی رائے ہے۔ اس کتب خیال کے لوگوں میں گیرل ارسل (Gabriel Marcel) سب سے مشہور ہے۔ اس نے اپنے فلفہ کو عیمائی کلیما کے چوکھ میں مرتب کیا ہے۔ جرشی میں وجودیت کے مظروں میں ہائڈ مجر تو مشہور ہے ہی اس کے علاوہ کارل یا اسرس بھی مشہور ہے۔ اس نے کیرکیگارڈ کے بنیادی فلفہ کو مقابقا کم نہ ہی ڈھانے کے اندر ترقی دی ہے۔ ان کے علاوہ کی اور نہ ہی مقر میں مثلاً کارل بارتحہ ، ارش بویر وفیرہ جو وجودیت کے فلنیوں کے طقع میں شار ہوتے ہیں۔

وحداثیت: دیکیے تزمید

وحدت الوجوديت (Pantheism): اي تمام عقائد يا نظام يا نظريد جن كي بنياد الى به وقى ب كر فعدا على سب بكو به اور سب بكو فعدا على سب الى من سارى فعدا على ب- الى من سارى كاكت خدا به بعض كية بيل الى من سارى كاكت خدا به اور خدا عن كاكت ب- وحدت الوجود كانظريد نبايت قديم بهد حدث الوجود عن خدا كي وحدت مسلم ب- الرجد خدا كي تصورات الك الك بيل.

حقیدہ وصدت الوجود عی سب سے بری حقیقت خداکا وجود ہے۔

دہ بھٹ سے ہے اور بیش رہے گا۔ وسعت عی وہ لا محدود ہے۔ وہ بر
محدود چیز کو دکم سکنا ہے اس لیے کہ وہ اس کا حصہ ہے۔ خدا ساری
کا نکات ہے اس لیے برشے اس کا حصہ ہے، کوئی شے اس سے الگ نیس۔
وحدت الوجود کا ایک حم کا تصور تمام غراہب عمی ملک ہے۔
بعض سائنگلک تعلق نظر والے بھی اس حقیدہ کے ٹائل جیں۔ شامروں نے
بعض سائنگلک تعلق نظر والے بھی اس حقیدہ کے ٹائل جیں۔ شامروں نے
بھی اس تصور کو اینایا ہے۔ ہندہ غرہب عمی ہے تصور ہے کہ واحد حقیقت

جس میں ساری حقیقیں مل جاتی ہیں وہ ب 'بر بحد' یونانی فلسنیوں کے یہاں مجی اس کا تصور اور قاس کا ہے۔ زینو فینس (Xenophanes) کی تعلیمات بھی بھی تھیں کہ خدا واحد میں کوئی حرکت یا تبرلی نیس۔ رواقیوں (Stoies) کے یہاں خدا کی زیادہ واضح تصویر اتی ہے۔ انحوں نے خدا اور کا نکات کی وصدت پر زور دیا ہے۔ نوافلاطوئی (Mecoplatonist) فلنیوں اور صوفیت (Mysticism) کے ویرووں، شکل فلنیوں، قدیم عیمائی فلنیوں اور صوفیت (Mysticism) کے ویرووں، شکل ایک بارث (Eckhart) کو دیمس (Boems) کے بیاں وحدت الوجود کا تصور موجود ہے۔

سولہدیں صدی عمل برونو (Bruno) جے فلسفیوں کی قلا کا اثر اتنا کہ اثر اتنا کہ اس نے جدید فلسفیوں کے ہم متاثر کیا۔ اسپوزا جیسے فلسفیوں نے وصدت الوجود کا نہایت کمل تصور چیش کیا ہے۔ اس کے مطابق ضدا کی ذات لا محدود ہے۔ اس عمل مقابت کا محدود ہے۔ اس کی مطابق ضدا کی خلا علمت ہے۔ اس کی صفات لا محدود جی۔ اس تشم کے وصدت الوجود کی کہا علمت ہے۔ اس کی صفات لا محدود جی۔ اس تشم کے وصدت الوجود کی کہر جملک فقیح، شلک اور تبکل وغیرہ کے تصوری فلسفہ میں بھی لمتی ہے۔ موری فلسفہ میں بھی لمتی ہے۔ فظری یا نچر کی شامری عمل امریزی عمل درڈس در تحد اور کولرج کی شامری میں اس کا بہت اعلی نہونہ ہے۔ خد بھی نقط نظر سے اسلاک وغیرہ کی شامری عمل اس کا بہت اعلی نہونہ ہے۔ خد بھی نقط نظر سے اسلاک تصور کی شامری عمل اس کا بہت اعلی نہونہ ہے۔ خد بھی نقط نظر سے اسلاک تصور کی علم اس کا بہت اعلی نہونہ ہے۔ خد بھی نقط سے اسلاک سے جریغی شیرے کے حال ہی۔

وحی : فیمی وربید علم کی تین صور تی بین : و تی، البام اور سخف ان علی میں ب ب اعلی متحد و معانی طخ بیس بی این کی ستعد معانی طخ بیس بین اشاره کرنا، لکھنا، پینام و بنا، ول بین والنا اور پھیا کر بات کرنا و فیره شائل بین کین اکثر الله للفت کی رائے ہے کہ وقی کا اصل منہوم دوسروں سے چھیا کر کی سے چیکے بات کرنا ہے۔ اصطلاح شر بیت بی وقی اس مخصوص وربید فیمی کا نام ہے جس کے وربید فور و گر، کب و نظر اور تجرب و استدال کے بغیر خاص الله تعالی کی طرف سے اس کے فشل و اطلب خاص سے کی تی کو کوئی علم حاصل ہوتا ہے۔ بالفاظ ویکر وی کی شرق تعریف سے کہ فدا اسے نی کو و قل فو تما احکام اور بداجوں سے کی اوربید آگاہ کرے۔ اب وی کا لفظ اس خاص سمنی میں ایک منقول شرقی بن میں ہے۔

ومی کی اصل حقیقت کا علم سوائے خدا کے کمی کو نہیں ہے۔ فلفیوں و متکلمین نے اپنے مبلغ علم کے مطابق کچھ پید چلانے کی کو حش ضرور کی ہے لیکن ومی کے امکان و جواز میں اس کا حاصل مجی کچھ باستی نہیں ہے۔

امادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر وتی کا نزول مختف طریقوں سے ہوتا تھا۔ مافق ابن قیم نے وتی ک حسب ویل سات صورتی بیان کی ہیں : (1) رویائے صادقہ (بینی سے خواب دیکینا)، (2) القاء فی القلب (دل میں والنا)، (3) صلصلہ الجرس (محشق کی آواذ کی طرح آنا)، (4) تمثل (بینی فرشتہ کا کی انسانی شکل میں آنا)، (5) فرشتہ کا اپنی اسلی صورت میں آنا، (6) وہ طریقی مکالہ جو معران میں چش آبا، (7) با واسطہ مکالہ۔

ان عمل سے ہر طریقہ کے مطابق حضور اکرم کم وق بازل بوئی ہے جس کی تصیدات کتب امادیث عمل ندکور ہیں۔

بعض علمائے اصول نے وی کی دو قسمیں بیان کی ہیں: وی متلو (بعنی دو وی جس کی خالات کی جاتی ہے) اور وی فیر حلو (جس میں وی کی حالات نہیں کی جاتی ہے) اور وی فیر حلو (جس میں وی کی حالات نہیں کی جاتی)۔ وی حتو قرآن مجید ہے جو مسلمانوں کے سیوں میں محفوظ ہے۔ اس میں محفوظ ہے۔ وی فیر حلو وہ ہے کہ جو احالایث میچو کی صورت میں امارے پاس موجود ہے کو تحد حضور اکرم کے اقوال و افعال سب کے سب وی الیٰی پر مجن ہوتے تھے۔ دونوں تم کی وجوں میں فرق ہے کہ اول الذکر میں ایک ایک حرف محواز محفول ہے، اس لیے فرق ہے کہ اول الذکر میں ایک ایک حرف محواز محفول ہے، اس لیے دو حتی طور پر کام الیٰی ہے لیکن خانی الذکر مین مدیث و سنت میں الفاظ و حمد محواز محفول ہے کہ جو محواز محفول ہے۔ اس کا بہت کم حصد محواز محفول کی خیرا سے کے بان میں حضور صلح نے الفاظ کو خدا کے الفاظ خیرں بتا۔

علامہ سید سلیمان عددی نے کھا ہے کہ بیغیروں کو جو علم ماصل ہوتا ہے اس کی دو تسمیں ہیں: ایک وی بعنی دو علم جس کو اللہ جل شاند' و آتا فو آتا اپنے خاص الفاظ میں بیغیر پر نازل کرتا رہتا ہے اور جس کے مجومے کو کتاب اٹھی، محیفہ رہائی مینی تورات، انجیل، زیور اور قرآن کا نام دیا گیا ہے۔ دوسرا علم وہ ہم جو بیغیر کے ملکہ نیوس، تور نیوت یا قہم نبوت کا تھیے ہوتا ہے۔ اس کو صدیت یا ملت کہتے ہیں۔

النيات عي وي كي طرح الهام بهي علم كروطاني ذرائع عي علم كروطاني ذرائع عي على المرك الهام بهي علم كري والن جير اس سے عراد وہ علم ہے جو محت، طاش، ححقق اور فور كر يغير ول عيں آجاتا ہے۔ وي اور الهام عي قرق يہ ہے كہ الهام الك الكي وجداني كيفيت ہے جس على الش كو يقين اور شے مطلوب كا علم تو حاصل ہوجاتا ہے حكر يہ احساس فيل موتاك اس كي كيفيت اور علم كا مبدا كيا ہے جبكہ وي علم كا مبدا لا القياز يہ جي ہے كہ الهام تو تي اور غير تي دونوں كو ہو سكا ہے حكر وي مرف الميان على اعلى حكل مرف الميان كي ماتھ محسوم ہے۔ وي علم الحقين كي اعلى حكل مرف الديات كرام كے ساتھ مخسوم ہے۔ وي علم الحقين كي اعلى حكل ہے اور كي غير تي كو ملك على على عرب اور كي على اعلى حكل ہے اور كي غير تي كو ملك ہے ذريعہ فيس عسر نہيں ہو سكا۔

ای طرح کشف بھی واقفیت کا ایک غیر بادی اور رومانی ذرید بات جا ج ب کشف کے انفوی معنی تو کھولئے اور پردہ اشانے کے بیں محر اس سے مقصود یہ ہے کہ ماویت کے ظلمانی پردے کو چاک کرکے مادی چن رومانی مالم بیں مشاہرہ بیں آجاتی ہے۔ وہ کہیں اصلی صورت بیں اور کہیں ایکی مثالی صورت بیں نظر آتی ہے۔ عام لوگوں کے کھنے کے لیے اس کی بہترین مثال خواب ہے۔ فرق اتنا ہے کہ خواب، عالم خواب کی بات ہے اور کشف عالم بیداری کی۔

ورائی منطق: ید ایک اینا معری علم بے جس میں منطق اصول، تفنا یا تصورات کے مخلف منطق ظام، منطق جوت کی نوعیت نیز اس کی بنیادی اور مخلف صوری و علامتی زبانوں کے سائل اور ان کا اتمای یا غیر اتمای مونا زیر بحث ہوتے ہیں۔ بد الفاظ ویکر علم سنطق کی فطرت یا اس میں شائل موضوحات سے متحلق نظریاتی بحث ورائی سنطق کا موضوع بنی ہے۔ اس می منطق صرف و نمو نیز شطق معنیات دونوں شائل ہیں۔ اس کی ترویج و ارتقا می فرق بیر شرک اوکاموج اور کیرنیپ نے ایم رول اوا کیے۔

وردی، چوزپ بے (Verdi, Giuseppe, 1813-1901): اٹل اور ہوروپ کا آبراکا نفر نگار وردی ایک نبایت فریب کمرائے میں پیدا ہوا تھا۔ موسیقی کی ابتدائی تعلیم اپنے دیبات کے ایک آرگن نواز سے ماصل کی تھی۔ ایک مالدار مختص نے اس میں فیر معمولی جوہر دکھ کر اسے موسیقی کی اعلیٰ تعلیم کے لیے میلان بھیجا جو بھیشہ سے آبرا موسیقی کا مرکز رہا ہے۔ 24 سال کی عمر میں اس نے اپنا پہلا آبرا لکھا۔ ای کے بعد ایمھ وفثنو

451

ای عبد میں وشنو رہو تا کو شہرت ماصل حمی۔ وہ برما تی کی طرح نہیں بلکہ شیو کے ماند ایک قدیم دیوتا ہیں۔ رگ وید عمل ان کو ایک چوٹا داوتا سجما جاتا ہے یا زیادہ سے زیادہ دوسرے داوال کے سادی ورجہ کے خیال کے جاتے ہیں۔ وہ اندر واوع سے زیادہ ربط رکھے ہیں۔ البت يرجني ادب من ان كا رحد ببت بوا عد اور يكيد من بار بار ان ك طرف اشاره کیا جاتا ہے۔ یہ ان کے عظیم الثان معقبل کی پیٹین کوئی ے۔ وہ ووسرے داہ تاوں پر بقدر بج سبقت لے جاتے بیں اور ان کی عظمت برجائی سے صاف طور بر بلند نظر آتی ہے اس لیے کہ جو کار نمایاں يمل يرجائي كے تھ وہ اب وشنو سے موسوم كي جائے جي ينانج شت یت براہمن کے مطابق برجائی نے کھوا اور سور کی شکلیں افتیار کیں لینن بعد میں اس کو اس طرح سمجاعیا کہ یہ وشنو کے او تار ہیں۔ بنی نوع انسان ک مفاهت کی خاطر اس طرح ظبور یذیر ہونے یا او تار لینے کی خواہش کو دراصل وشنو کا ایک نشان سمجا جا تا ہے یہ ظاہر کرنے کے لیے کہ فیش رسانی ان کی امیازی خصوصیت ہے۔ ان کے وس او اور بہت مشہور ہیں۔ کی رانوں میں ان کا ذکر آیا ہے۔ ان کے نام میں مجھلی او تار، کھوا او تار، وراه نعنی سور اوتار، ترسکه اوتار، وامن اوتار، برشورام. رام، کرش، بده، اور کلکے۔ اس امر کی شہادت موجود ہے کہ شیو کے تصور کی طرح وشنو کا تسور میں بونانی ملہ کے زمانہ تک فوقیت حاصل کر چکا تما۔ ناران کا ایک اور تسور میں بعد کے ویدک دور میں نشو و نما باتا رہا اور براتمنوں کے بعض فقروں عمل ان کو سب سے بوا کبا حمیا ہے لیکن بعد میں وشنو اور ناراین کو بالکل ایک عی سمجاحیا ہے، اور ای ہے وشنو ناراین کے تصور کا آقاز ہوا۔ یہ تصور بالکل اشیورردرا کے تصور کے متوازی سمجما ماتا ہے۔ ای وقت سے یہ دونوں تصورات ہندوستان کی غربی اگر میں پیش پیش رج جی ۔ برہا مام ملک کی یہ نبت ماقہ محتی می بے مد معروف تے اس لیے وہ اپی رفع سیرت کے باوجود فد ہی احساسات کو متار نہ کر کے۔ وهنو-اران کے السور کی عظمت مہاجارت میں بہت زیادہ ہے۔ خدا يرس كى كر كے ايے ميان كو بماكوت كى طرز كى خدا يرس كبا جانا ہے۔ یہاں مرف ایک ماورائی وجود کے ایٹور کو تنکیم کیا جاتا ہے۔ اور برے کی آبا لکھ۔ لیکن ہر ایک میں فیر سعولی ڈولیائیت کے جوبر پائے جاتے ہے۔ وردی نے 1851 میں اپنا پہلا اعلیٰ پایہ کا آبا ر گولیئو (Rigoletto) کلما۔ اس کے بعد اس نے دو اور آبا لکھے جو اپنی ڈولیائیت اور موسعتیت کے لحاظ ہے جواب فیس ر کھے۔ اس کے بعد اس نے بعث ایر ذریس) اور بیرس کے آبا گروں کے لیے آبا لکھے۔ تاہرہ میں آبا گروں کے لیے آبا ایڈو (Aido) میں آبا گرک آبا ایڈو (Aido) کلما۔ کوئی آبا گین ائی فیس ہے جس کے بروگرام میں وردی کے آبا نہ میں ابرا کی وردی کے آبا نہ میں ابرا ایڈو (1901 میں سیان میں اس کا انتقال ہوا۔

وسعت : صداق (نوشد طاحة كيمي) كے طاوه كى مدكى وسعت بحى
الاقل ہو ہو كے تحت ہم كى صنف كے تمام اراكين كو افغرادى طور پ
خين بكله اس صنف كے تحت ہم كى صنف كے تمام اراكين كو افغرادى طور پ
فين بكله اس صنف كے قحت آنے والى تمام اصناف كو شائل كرتے ہيں۔
الإنا ان ذيلي اصناف كے وہ تصورات ہمى كى حديا تصور كى وسعت بمي
شائل ہوں مے جس حد ہے ہم ان ذيلي اصناف كى طرف اشاره كرتے ہيں۔
شائل ہم ہم ہوائى جہاز كے معداق پر فور كري تو اس كے محادہ يہ پيلو بمى
آكس مے جسمي ہم ہوائى جہاز كے ہم جنكى طيارے، بار بردار طيارے، مسافروں
تاكريے ہك ہوائى جہاز ہے ہم جنكى طيارے، باد بردار طيارے، مسافروں
كو بنانے والے ہوائى جہاز اور ديكر اقسام كے ہوائى جباز ہمى سمجے جاتے
ہیں۔ ہى وسعت بى ہم كى مطلوب صنف كے تحت آنے والى تمام ذيلي

طلاحتی منطق علی اس کا استعال اس نظریہ کے لیے ہوتا ہے جس کے مطابق کمی مرکب تغنیہ کی قدر صداقت اس کے ترکیمی اجزا (مادہ تغنایا) کی اقدار صداقت پر من ہے۔

وشتو: یہ کی ایک ذات کے لوگوں کے لیے مخص نیں بلکہ ذات پات
کی تفریق کے بغیر سب کے لیے ہے۔ ہندہ دحرم جو اپندوں کے اثر کی
پیداوار ہے قدیم تصوریت کے پی معظر کو پر قراد رکھتا ہے لیکن وہ بھی
مالم فارقی کی حقیقت پر زور دینے کے لیے ایک حد تک کوشاں ہے اور
پیدر کے فیرکا کائی تصور کے مقابلہ بی کا کائی تصور کو زیادہ قریج ویتا ہے
اور اس کو اچھی خاصی خدای تی بی حقیمیل ویتا ہے۔ چنانچہ براہ الم محلوق کو پیدا کرنے والا دیج تا اور شید کو
پیدا کرنے والا دیج تا، وهنو سب کی پرورش کرنے والا دیج تا اور شید کو
سب کا خالانہ کرنے والا ویو تا سمجا میں۔ اس حم کی خصوصیات سے اس

وصى: ديكي ولايعد

بھاگوت دھرم اپی اصل میں غیر پر بھی معلوم ہوتا ہے اگر چ غیر آرین نیں۔ اس دھرم کو بدھ کے قبل سری کرش نے دریافت کیا قااور اس وقت سری کرشن اور وشنو، باراین کو اجید ایک خیال کیا گیا قااور سب سے بلند ترین سجما گیا تھا۔ یہ نظریہ اپنی اس آخری صورت میں مباہمارت کے اباد ترین سجما گیا تھا۔ یہ نظریہ اپنی اس آخری صورت میں مباہمارت کے الدیدیہ باب میں بوی تفسیل سے زیم بحث آیا ہے۔

وشوامتر: وشوامتر ایک محض کا نام نیس ہے۔ یہ ایک فاندانی نام ہے
جو واقعات وشوامتر سے منسوب ہیں وہ ہر گر ایک محض فیس ہوسکا۔
(۱) وشوامتر و مدت شداس راج سے متعلق ہے، (2) وشوامتر اجود میا کے
راج کل باشیا د سے متعلق ہے، (3) وشوامتر گلتلا کے والد، (3) وشوامتر
میں رام کا معین و مددگار ہے، (4) وشوامتر گلتلا کے والد، (3) وشوامتر
گادی کا بیا، (6) وشوامتر اپنے مرشد لسیف کے فاندان کے چراغ بجمانے
والا، (7) وشوامتر کے کی لاکے بیان کیے چاتے ہیں اور اس وشوامتر کے
گئی گوتر اور کی فاندان کردے ہیں، (8) وشوامتر سے کی شاشتر منسوب
میں، (9) وشوامتر علم طلب می بہادروائ کا شاگرد ہے بھول چوک
ایرویے کی کا باہر ہوا ہے، (10) وشوامتر نے راجہ اندر سے بھیلے کرنے کا
علم ماصل کیا قباور (11) وشوامتر مرتی کار بھی گزرا ہے۔ فرض وشوامتر
عام ماصل کیا قباور (11) وشوامتر مرتی کار بھی گزرا ہے۔ فرض وشوامتر

وضع مقدم: استبلا ک وہ فیل جو روایق منطق نیز تھایاتی اصابی می فی جل حلیم کی گئے ہے بر ملیکہ قیاس کی ہدایک خرب ہے جس بی اس طرح کا استدلال ہوتا ہے۔ اگر وہ آتا ہے تو بی جاؤںگا۔ وہ آیا ہے لہذا بی جاؤںگا۔ وہ آیا ہے اور درسے بی بیان گا۔ کہ مقدمہ کا موفر (الی) دوسرے بی پہلو کے مقدم تھنے کا ادما۔ بتیجہ پہلے مقدمہ کا موفر (الی) ہوتا ہے۔ طامتی منطق بی اس کی ہے فیل ہوتی ہے۔ وی وی وی ب

وقف: اس ك معنى بند كرنا، قيد كرنا، باند منا اور دوكنا بير شر ى اسطاح مي كي حتى اور اس كي منعت اسطاح مي كي كي كي منعت كو دومرون ير ند بى و فيرائى كامون ك ليے دائماً صدق كردين كا صاف اور مرح اظهار وقف كهلانا ہے۔

وقف کرنے ولیا مخص کو واقف اور جس فردیا جماعت کو فائدہ پہنچانے کی فرض سے وقف کیا جائے اے موقف علیہ کہتے ہیں۔ جس تحریح کے ذریعہ وقف کا اظہار کیا جائے اس کو وقف نامہ کہا جاتا ہے۔ افراض وقف کے بورا کرنے اور وقف کے خشاد متعمد کے مطابق وقف پر ممل درآمہ کرنے کے لیے جو محض مقرر کیا جائے اے متولی کہتے ہیں۔

آئر اربد کاال بارے یم اختاف ہے کہ فے موقوذ کی ک مکیت ہوتی ہے۔ امام ابوطنید کی رائے ہے کہ اس پر واقف کا حق مکیت قائم رہتا ہے جبد صاحبین (امام ابوبوسف و امام محر) اور دوسرے حتی فقہا کے نزدیک فے موقوذ ہے واقف کی مکیت قتم ہوکر فعا کی مکیت می اس طرح آجاتی ہے کہ اس کا منافع محلوق کے لیے مخصوص ہو جاتا ہے۔ مالکی ہمی اے واقف ہی کی مکیت قرار دیتے ہیں۔ عوافع کا قول صاحبین کی فدکورہ بالا رائے کے مواقف ہے۔ حالمہ کے نزدیک مکیت معتمیٰ موقوف علیہ کی ہے۔

امام الوطنيف كى فدكوره بالا رائ كى بادجود اكثر حقى فتها ك خديك جائداد موقوف خداك كليت بو جاتى سهد هيى مسلك ك مطابق واقت ورج كى طرف رجوع كرجائ كاد

وقف کو وقوع على لائے كے ليے اصل امر واقف كا ارادہ اور نيت ہے۔ اس ارادہ و نيت كے اظہار كے ليے جر اس كل كا اظهار كيا جاسكا

ہ جو دقف کے لیے شرعا مستعمل ہے۔ لفظ دقف استعمال کرن الذی خیل بے لیکن طبیق مسلک عمی دقف کا لفظ صریح ہے۔ اس لیے ظاہر لفظ جمت ہے خواہ دقف کا قصد کرے یا نہ کرے۔

و تف کے لیے کی تحریری دستاویز کی خرورت جیس لیمن اس کے جوالا کے لیے حسب ذیل فرطوں کا پورا بونا خروری ہے۔

- (1) واقف عاقل، بالغ ادر آزاد مور
- (2) في موقونه كا بند ويناد چاني فيهى نتها ك نوديك اكر بند وين ع ببل واقف مر جائ قروقف مح نه بوكا اور وه في ورها ك مكيت بوگ د
  - (3) وقف کا اعلان نیک نی اور حقیقی ارادے کے ساتھ ہو۔
    - (4) وقف می شرط به موقوف نه بور
      - (5) مے موتوز معروف نہ ہو۔
    - (6) تھا ہے کرنے کی شرط نہ کی میں۔
      - (7) و تف دائل مور

وقف کے دوام کو فقہا کی غالب اکثریت سحت وقف کے لیے شرط قرار دیتی ہے لیکن اس سلسلہ بھی آئمہ اربعہ، علائے ظاہر یہ اور شیعہ الماموں کے متعلق جداگانہ نقط الئے نظر ہیں۔ شیعوں کی رائے مائلی مسلک کے مطابق ہے لینی وقف بھی اس کا دائی ہونا جرو اسلی کی دیشیت نہیں رکھتا۔ بہرمال تمام مکاتب اسے اسے دلائل رکھتے ہیں۔

اگر کوئی فض مرض الموت می اپنی متوضہ باکداد و الماک ومیت کے ذریع وقت کرے تو وہ کل جاکداد کے مرف ایک تہائی حمد کے لیے وقت بوگا خواد دہ اس سے زیادہ کی نبیت ومیت کیوں ند کرے۔ بال اگر ورجا کی رضاعدی ہو تو ایک تہائی سے زیادہ کے لیے بھی وقت بالومیت درست سے۔ اس میں سی اور شیعہ دولوں متنق بیں۔

وقف کی ایک حم وقف علی الاولاد مجی ہے۔ یوں شر ما ہر طرح کا وقف باص اجر و قواب ہے کین اپنی اولاد، الل خاندان اور اقربا کے لیے وقف کرنا دیگر او قاف سے افضل ہے کیونکہ ہر سلمان کا فرض ہے کہ پہلے ان لوگوں کی پرورش کا کفیل ہو جن کی سربرسی اس کے ذمہ ہے۔ اولاد میں وہ تمام رشتہ وار شائل ہیں جن کا نب نامہ واقف سے ال جاتا ہو۔ واضح رہے کہ جو وقف واقف کی زعم کی میں کمل ہو چکا ہو وہ

منوخ فیل ہوسکا۔ البتہ وقف بذریع وصبت واقف کی وفات سے قبل کی وقت ہی منوخ کیا جاسکا ہے۔

شریعت کی رو سے واقف خود ہی وقف کا متولی بننے کا جاز ب
اور اسے یہ بھی حق ہے کہ وہ وقف ناسش کمی اور مخض یا بماعت کو
حقل نامور کرے۔ تولیت کی عدم سراحت کی صورت میں واقف خود وقف
کا متولی متعور ہوگا۔ اس کے انتقال کے بعد اس کا دصی اور اس کے بھی
انتقال کے بعد عدالت متولی مقرر کرنے کی جاز ہوگی۔ متولی کے لیے
وقف کی آمدنی میں ایسے تمام معارف جائز میں جو تیام وقف کی مصلحوں
پر بخی ہوں اور واقف کے خشا، غرض اور اس کی شر غوں کے
مخالف نہ ہوں لیکن ناجائز معارف (مثل وقف کی زمین پر سکونت اختیار
کرلینا یا اسے اپنے تعرف میں ادا) قابل مواخذہ ہوں کے اسلای تاریخ
میں وقف سے بوے بوے کام لیے کے ہیں۔

ولا يت: التي اسطلاح عن ولى اس سريست كو كتب جي جو بابالغ اور كسن بنج كى د كي بعال كا فد وار اور اس كم الى امور كا محران بوتا بين كا ولى وه بنج كا دلى سب بي بيل اس كا باب به اس كى دفات كه بعد اس كا دلى وه فض بوگا جه باب في ولى بنخ كى وصحت كى بو اور پر اس وصى كى بعد دادا ولى بوگا في باب في ولى بنا بور اس ك بعد دادا ولى بوگا وه جو اس ب او پر (جي پردادا، سكو دادا وفيره) له اس كه بعد دادا في بور كه اس ك بعد دادا في بورك وسى كا بعد دادا في بورك وسى كا بعد دادا في بعد والى مك بعد والى مك بعد والى مك بعد في ما مرك كا اختيار حاصل به به به كامن يا وه فنى بي بعد والى مك بيد وسى كا اختيار حاصل به به به كامن يا دو من كام دودا كى موجودگى عن موجودگى عن موجودگى عن موجودگى عن ما يا تاضى كو دلى بنخ كاحق فيس.

مالی امور میں ماں کو ولی کے حقوق حاصل خیں۔ نکاح کے بارے میں ولی بنے کا حق بالتر تیب حب زیل لوگوں کو حاصل ب: باپ کھر اس کے اوپر وادا، پرداوا وغیرہ کھر حقیق بھائی، گھر دودہ شریک بھائی، حقیق بھیا، حقیق بھیا، گھر سوتیلے بھیا۔ ان میں ہر ایک کو تابائے لڑک یا لڑک کا ان نکا کو باتی کا نکاح کرنے کا جاز ہے گر بلوغ کے بعد لڑک یا لڑک کو اس نکاح کو باتی یا کالعدم کرنے کا اختیار ہے۔ آئمہ اربعہ اور شیعوں کا اس بات پر انقاق ہے کہ تابائح کا نکاح اس کا ول کر سکت ہے۔

جدید اقدار و تصورات کے روز افزوں فزانہ می اس نے اپنے حصہ ک ادا کی کا سلسلہ شروع کیا ہے۔ ایکو اسر کی اگر اسے اختافات کے بادجرو مور اور رسل کی محرے کائی مماثلت رکھی ہے۔ اس اهبارے کہ ب بحی مالف ما یعد اطرحیاتی اور تخلیل مراج کو فروغ وسنے می معاون ابت ہوتی ہے۔ آخری محلیل جی یہ رجمان الر مزشتہ صدی کے دوسرے نسف کے دوران طبی علوم اور حرفت و صنعت کے میدانوں میں از مد جیز رقار رقیات کا دراصل محوی متحد ہے۔ سائنس کی رق محرد التخراق و تیای مابعد الطبعات كا شمره سعد بلك مشاهره تجرب اور تعديق يذي مفروضات ير محتل سائنی منباج کا اصل ہے۔ تامجید (Pragmatism)، ایک ظفیاند منهاج کی حیثیت سے مخلاق، ندب اور مابعد الطبیعات کے ساکل بر مائنی طریق کار یا طرز گار کی نظری طور بر ایک وسعت یافته صورت ب جن كو اب تك جرو معلى كا معالمه كردانا جاتا تعلد جس طرح سائشي نظربات کی صداقت سائنی تصورات اور ان کے مفروضہ معروضی مرافع ك اجن كابرى مطابقت كے براہ راست اوراك ير من نيس موتى ہے بك فطرت ير تلط حاصل كرنے اور حزيد علم كو فروغ دينے على ان كى افاديت ير موقوف موتى عد اى طرح مابعد الطبعياتي عقائد يا اظاتى تقديقات ك مداتت معول افراض و مقامد کے صول کے سلسہ میں ان کی سود مندی بر مشمل کردانی جاتی ہے۔ صداقت کا معار کویا افادیت ہے۔ مدات کواس کے مغیر علم ہونے، شر آور ہونے یاس کے عمل نامج ک بناد بری بر کھا جا سکتا ہے۔ مزید برآن، جیس کے نتا محیتی طریق استدلال کے مطابق نمی تغید کا منبوم اس تغیب میں خلتی طور پر موجود و مظمر نیں ہوتا، بلکہ در اصل رسم و روایت کا مطید ہوتا ہے۔ محر سمی جملہ میں متعل الفاظ و مادرات کے محض روائی ملبوم و معانی کی مدد سے ہم اس جل کے مطلب کو اور یا طور پر فیل مجھ کے ایں۔ اس سلسلہ على اس بات كا طم مجى بمين مونا وإيد كم كيد ياس عقرون مورت مال ك تحت اس جلد کا استعال عمل على آما ہے لین اس جلد کے مقرون تفاطل کا طم مجی ضروری ہے۔ چانچہ ایک جلد کی نہ مرف مداقت یا مدم مدات، یک اس کا مین علیوم دراصل اس امر کا متناشی ہے کہ ہمیں اس بخصوص صورت مال یا تفاعل طراق کارک داست سے میں ہودی طرح واقف ہو ج متعلقہ جلد کو مقرون معنی و ملبوم سے مزین کرتی ہے۔ میں ك مر مثل ك فور ير لوب ك ورق يا هر ك الليل يذري ك ملیوم کو مشاہدہ یا جربہ پر مشتل شامل طریق کار کے ملادہ کمی اور طریقے

تعرف کی اصطلاح شی والایت، قرب الی اور معرفت کے ایک فاص ورجہ کا نام ہوتی ہیں۔ جی فاص ورجہ کا نام ہوتی ہیں۔ جی مومن صالح کو یہ مقام نعیب ہوجائے اے ولی کہتے ہیں۔ ابد علی جرجائی کے نزدیک ول وہ ہوتا ہے جو استین مال میں قانی ہو اور خدا کے مشاہدہ شی باتی ہو سین سیا ول باسوا اللہ کے اور کی ہے لگاؤ فیس رکھتا۔ معرب جید بغدادی کی بھی میں دائے ہے۔ این کے نزدیک میں ولی کی ہے فیل فیل وارا سوائے اللہ کے۔

اکثر کو مطابق شرع کانی عرصہ تک ریاضت و مبادت کرنے کے بعد والات کا درجہ ملا ہے۔ محر مجمی مجمی (شاذ و تادر) بلا ریاضت و مجاجه محص فضل ایزدی سے یہ درجہ لعیب بوجاتا ہے۔ کا والی اس کا غلام نہیں ہوتا۔ وہ مبر و محل اور اسرونوائ کی تھیل کرتا ہے اور دل کی معمولی سے معمولی بات اور محل سے تھیم الی خابر ہوتی ہے۔

جس طرح معجوہ دلیل نیوت ہے ای طرح کرامت دلیل ولایت ہے اور کرابات اولیا کی حقانیت کر ایجان رکھنا مقائد اسلام میں واخل ہے۔ معجوہ اور کرامت میں نبوت اور ولایت کے طاوہ ایک فرق سے بھی ہے کہ کرامت کی حد معجوہ سے تک ہے۔ جتے مہتم بالثان امور معجوہ سے وقوع می آسکتے ہیں، کرامت سے نہیں آسکتے۔

اولیا کے سلسلۂ طریقت عمل داخل ہوتا اور ان کا مرید ہوتا محتقدین کے نزدیک سعادت دارین کا سبب ہے۔ اے اصلاحاً بیت کرنا کے ہیں۔ ...

ولیم جیس (William James, 1842-1909): دلیم جیس امریک شیم برطانید جیس امریک شیم برطانید اور بردپ یم بولی۔ 1864 یمی دو باردرڈ میڈیکل اسکول یمی داخل ہوا اور باروپ یمی بولی۔ 1864 یمی دو باردرڈ میڈیکل اسکول یمی داخل ہوا اور پانچ سالوں بحک در تعلیم رہنے کے بعد 1869 یمی فارخ التحمیل بول 1872 یمی دو باردرڈ کے اندر عضویات کا معلم مقرر ہول صفویات کا مطلم مقرد ہول صفویات کا مطلم دونوں میدانوں یمی اس کی تحمیلات اس کی دائی شہرت کا موجب ہو کی۔ دونوں میدانوں یمی اس کی تحمیلات اس کی دائی شہرت کا موجب ہو کی۔ دیا اے ایک باہر نقبیات اور بلند مرجد ظنی کی دیثیت سے جاتی ہے۔

امر کی قلف ک تاریخ بی ولیم جیس کو ایک میاز مقام ماصل ہے۔ در اصل جیس کی تسانیف می امر کی اگر ایل باوخت کو میگی ہے دار

ے فیل مجھ کے بیر۔ میں میں پڑ مائنی، ریاضیاتی اور فسلایت تصورات پر بھی منطبق ہوتا ہو تا ہوتا ہو جہ بھید وقعات اس کو صادق با دیتے ہیں۔ اس کی مدانت در اصل ایک وقع ہو ہے جہد وقعات اس کو مادت میں دولت، محت اور طاقت کو مامس کیا جاتا ہے، مدانت بھی ای طرح دولت، محت اور طاقت کو مامس کیا جاتا ہے، مدانت بھی ای طرح دوران بیس مدانت بھی ای طرح داران بیس مامسل ہوا کرتی ہے۔ اس تصور میں جدید نسانیاتی تحلیل کے رقمان کر کی ایک فیر معمول بیش بنی لمتی ہے۔

فرض کہ ولیم جیس نے متاجمیت کو نظریہ ملبوم و صداقت پر میدا اور ایک ایسے قسنیانہ طریق فکر سے تجبیر کیا ہے جو انجا پندانہ تجربیت کے طاوہ کی بہت مخسوص طبی یا بابعد الطبعیاتی متائج پر دلائت فیس کرتی ہے۔ اسپنا اثباتی فلند میں اس نے بہر کیف امود و و اقعات کی مقرون گونا گونی یا تنوع کی ایمیت پر دور دیا ہے جن کو بادہ یا روح کی طرح کے بحرد تصورات کی تحریل میں لنا یا ایک مطلق میں مد فم کرنا ممکن تیس ہے۔ اس نے انسان کی وجودی آزادی پر زور دیا ہے اور کا کات کا ایک روحانی تصور چیش کیا ہے جو روائی اور فیر کیکدار میسائی البیات سے بالکل روحانی تصور چیش کیا ہے جو روائی اور فیر کیکدار میسائی البیات سے بالکل

وو ڈواڈم : ایک ندہی مقیدہ ہو کریسی طاقہ کے تیکرو لوگوں میں بہت مقبول ہے۔ اس کے ان والے امریکا کے جوبی طاقہ اور جوبی امریکا کی بیش شال ریاستوں مثل کیا و فیرہ میں موجود ہیں۔ براتر ال میں بھی اس کی ایک ترق یافتہ شال موجود ہیں۔ براتر ال میں بھی اس جب افریکی ظام اس طاقہ میں کا کر لائے گئے تو وہ اپنے ساتھ یہ عقائد بھی کا کر لائے گئے تو وہ اپنے ساتھ یہ عقائد بھی لائے۔ اس میں جادو اور وجد کو خاص مقام حاصل ہے۔ جب افریکی مقائد علی چند میسائی مقتبدے بھی لا لیے گئے۔ افریکی دیا تکوں کے جب افریکی مقائد میں چند میسائی مقتبدے بھی لا لیے گئے۔ افریکی دیا تکوں کی جگہ میسائی سینس یا والیوں نے لیے گئے۔ افریکی دیا تکوں کی جگہ میسائی سینس یا والیوں نے لیے

ووثث، ولم (Wundt, Wilhelm, 1832-1920) ووثث، ولم (Wundt, Wilhelm, 1832-1920) برس ابر تفیات و معوات دون 1875 بم ابراک بغدر تی بمی برای نفیات (Experimental بی تجربال نفیات (Experimental کی مکل تجربالی کار دو جن مائی پر پیما تدا دنیا اب اس سے آگا کی جی اس کا تجربالی طرف کار آن مجی ای طرح ایم

سمجا جاتا ہے۔ وہ لوک نفیات (Folk Psychology) کی سائنس کا بانی تصور کیا جاتا ہے۔ 'ابتدائی نفیات (Elementary Psychology)'، 'اصول نفیات (Principles of Psychology) وغیرہ اس کی اہم تفنیقات ہیں۔

ویب شاپک (کمپیوٹر پر مشتیم کی اور ترید و قروشت):
اخبادوں کو جہاں الیشرائک میٹیا ہے جن میں کمپیوز، ویب انزین اور
مواصلاتی بیارہ بھی شال ہیں کائی فائدہ پہنیا رہے ہیں۔ اشتہادوں کے
صول میں شدید مقابلہ کا بھی سامنا کرنا پردہا ہے۔ بری بری کمپنیوں کے
اشتہادی بجٹ میں ریدیع اور ٹیلی ویزن بی کی حصہ داری میں اشافہ نیس
ہوا ہے بلکہ درلتہ واکہ ویب (WWW) کے حصتہ میں بھی دوز بروز اشافہ
ہو دہا ہے جس کے ذریعہ صارفین کو طرح طرح کی معنوعات کے متعلق
نی فئی معلومات طاصل ہوتی ہیں اور دو اپنی پندیدہ چیزوں کی فریدادی کا
آرڈر ویب کے ذریعہ دے دیتے ہیں۔ ویب کے ذریعہ آرڈر وصول کرنے
والے بوے برے اسٹور آرڈر دیتے والوں کو یہ سابان ان کے گھر پر بینیا
کراس کی قیت دصول کرتے ہیں۔

پندوستان میں کہلی ویب شاپ: ہندوستان بی کیل دیب شاپ اکتوبر 1998 میں دہلی میں شروع ہوئی اور اب ملک کے دوسرے حسوں میں بھی اس طرح کی دوکائیں کمل رہی ہیں۔ دیب کی وساطت سے کہیوٹر پر موصول ہونے والے آرڈروں کی تقیل اور مصنوعات کی مشتہری شہیوٹر پر موصول ہونے والے آرڈروں کی تقیل اور مصنوعات کی مشتہری شاپ کے مالک کا نام آئی بی سکید اسکائی قدم ہے۔ دبی کی اس کہل دیب شاپ کے مالک کا نام آئی بی سکید ہے۔ ان کی دوکان کا نام آبا بازار کم براسلور 'ہے۔ یہ شیر اسلور گھر لیو ضرورت کی قیام اشیا فراہم کرتا ہے۔ ان میں میزیان، تازہ کھل، میدہ جات سے لے کر کابیاں، کیائیں، آنا، دال بیان میں میزیان، تازہ کھل، میدہ جات سے لے کر کابیاں، کیائیں، آنا، دال بیال یہ شیر اسلور ان فریداروں کی خدمت کرتا ہے جو اس سے رجنر ڈ فرو مین کی کوئی فیس فیس ہے۔ ویب پر شروع ہونے وائی اس فرید و فرو فیت کی وسعت کے امکان کائی روشن ہیں۔ گاہر ہے کہ اس طرح کی شاچک اور شتہری کے روائ پانے سے اخبارات کے اشتبارات کی آمدئی پر کائی دوشن ہیں۔ گاہر ہے کہ اس طرح کی شاچک اور شتہری کے روائی پانے سے اخبارات کے اشتبارات کی آمدئی پر کائی دوشن ہیں۔ گاہرات کے اشتبارات کی آمدئی پر کائی سے میں میں۔

ويير، ادنست بمترخ (Weber, Ernst Heinrich, ويير، ادنست بمترخ ( 1821 عن اير ادخيت بمزخ ويبر 1821 عن ليزگ

ا پنیورٹی عمی پروفیسر مقرر ہول وہ ویبر اصول (Weber Law) کے لیے مشہور ہے۔ جو محقر آ یہ ہے کہ تحسیس یا محسوسات (Sensations) عمی اضافہ کی شرح کا ربط کوئی معتمن اضافہ کی شرح کا ربط کوئی معتمن لوگاروم (Logarithmic) تانون کے مطابق ہے۔ اس نے اسینہ بھائی ایجورؤ فریز رخ ویبر (Edward Frederic Weber) کی مدد سے محسب تاب اور کو دیم اس کے بارے عمی تحقیقات کی اور کی تائج افلہ کے اور اسینے دوسرے بھائی ڈیلیو ای ویبر کی مدد سے اس نے صوتیات اور موجوں کی حرکت کے بارے عمی کام کیا۔

ویبر کارل ماریا قان ,Veber Carl Maria Von (ایر قان کار دنیائے موسیق کا مشہور نف تلار دنیائے موسیق کا مشہور نف تلار دنیائے موسیق کو کاسکیت ہے درائیت کی طرف نے جانے ہم اس کا اہم حصد رہا ہے۔

ویر کو بھین می ہے موسیق کا طوق تھا چنانچ اس کے والد نے
اسے کی بوے موسیقاروں کے پاس تربیت و تعلیم کے لیے بھیجا۔ اس کے
استادوں میں مشہور موسیقار بیڈن کا بھائی مائیکل بیڈن بھی ہے۔ ویبر
1813 میں پراگ کے آپرا ہاؤس میں ہدایت کار مقرر ہوا جہاں اس نے
موسیقیت کے ہارے میں اسپنے رومانیت کے تصورات کو عملی شکل دینے کی
کوشش کی۔ اس ہے اس کی بھیشیت نفر نگار، ہدایت کار اور پیالولوائز کے
شہرت بوضنے تھی۔ 1817 میں وہ ڈریون کے مشہور جرمن آپرا کا ڈائرکٹر
مقرر ہوا۔ یہاں اس نے آپرا چیش کرنے کے ہر پہلو کو متاثر کیا۔ اس نے
اپی معروفیات کے باوجود کئی آپرا تعنیف کے۔ اس کا آخری آپرا اوران
افی معروفیات کے باوجود کئی آپرا تعنیف کے۔ اس کا آخری آپرا اوران
کارون میں چیش کیا جمال کی کو شیط

ویل : وید کے مجومے کل چار ہیں۔ رگ وید، سام وید، مجروید، افرورید۔ ان میں رگ وید سب سے قدیم ہے اور سام وید کی کوئی ممل آذاد قیت فیس ہے اس لیے کہ مرف 75 منزوں کو چھوڑ کر یہ سب رگ وید پر مختل ہے جن کا مقصد یہ تھا کہ وہ معید راگ کے ساتھ گائے جاکی۔ اس کو مجھن کی کتاب کہتے ہیں۔ مجروید میں رگ وید کے بہت سے منز ہیں اور اس میں بہت سے ایتدائی اصول مجی ہیں۔ سام وید

کے بھوں کی ترتیب الک ہے کہ سوائر بانی کے وقت موقع و کل کے فاظ مے پہلے میں۔ اور بھر وید میں یہ ترتیب ہے کہ وہ فلف نہ ہی کہ کو میں کی ترتیب ہے کہ وہ فلف نہ ہی کہ وقت پڑھے جاتے ہیں۔ دگ وید کی ترتیب ہے اس کا یہ تقابل ہے کہ اس میں متر آن داہ بائوں کے فحاظ ہے ترتیب دیے گئے ہیں جن میں ان کی تحریف کی گئی ہے۔ مثل پہلے تمام نفح آئی یا اگل کے وہ تا کہ مام ہے خطاب کے گئے ہیں اور کھر اندر داہ تا کے مام ہے و فیرمہ پو تقا محمود اتحرو وید ہے۔ قائب اس کی موجودہ صورت دگ وید کے بعد مرقب مول ہوئی ہے لیک ترکی ہے بعد مرقب دوگ ہوئی ہے گئی ان جیا کہ بوئی ہے اس کے بعد مرف دگ وید سے فلف بلکہ گر ک ہے مد ابتدائی مالت چین کرتا ہے۔ دگ وید کا املی میں اندر وید سے فلان ہے کہ وہ انسان میں انسان ہے کہ وہ انسان ہے کہ وہ کتاب ہے کہ وہ کی ہائی ہے اور یہ جادو کے کہا ہے۔ دی میں شیطانی قوتوں سے فریاد کی جاتی ہے اور یہ جادو کے تصورات سے معمود ہے جو اور انقرو وید اپنے مشولات میں ایک دو مرے کو میں مام قد یہ وید بہت کمل کرتے ہیں اور بھاہر چادوں ویدوں میں یہ دونوں سب سے ایم ہیں۔'

ویکر، ولہم رچرڈ (Waguer, Wilhelm Richard, اس نے ڈرامہ، موسیقی اور الفاظ کی مدرے آرامہ، موسیقی اور الفاظ کی مدرے آرٹ کی ایک فی شکل ایجاد کی۔

ویکر لاپرگ (جرش) میں پیدا ہوا۔ اس کے خاندان میں موسیقی اور ڈرامہ کا براج چہا تھا۔ پدرہ سال کی جر تک ویکر نے پیانو بجانے پر مہارت ماصل کرلی تھی۔ 1833 میں جب وہ بوغور ٹی ہے تھا اور ایک متحوم موبائی آبرا کمپنی میں سوسیقی ہدایت کار کی جگہ ال گئے۔ 1842 میں اس نے اپنا کامیاب آبرا کھی موسیقی ہدایت کار کی جگہ ال گئے۔ 1842 میں اس نے اپنا کامیاب آبرا کھی اس نے کئی آبرا کھے جنوں نے بہت شہرت آبرا گھر میں نوکری ال گئے۔ اس نے کئی آبرا کھے جنوں نے بہت شہرت ماصل کی جو آت کے دیا کے فقف آبرا گھروں میں بیش کیے جاتے ہیں۔ ماصل کی جو آت کے دیا کے فقف آبرا گھروں میں بیش کیے جاتے ہیں۔ ماصل کی جو آت کی در کرنی پڑی۔ اس زمانے میں اس نے کئی میں متالے کھے جن میں اس نے کئی سے مقالی ڈراے کی اس نے کئی متال کے جن میں اس نے کئی متال کے در اس نامان (1849) بہت مشہور ہے۔ اس میں اس نے مقالی ڈراے کے مقام سے بحث کی ہے۔

سویا میا ہے اور تصویر میں شامل فوگوں کے کردار کو بدی مجرالی کے ساتھ پیش کیا میا ہے۔

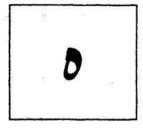
1630 اور 1640 کے درمیان اس نے دربارشای کے بے شار لوگوں کی مجمیس بنائی ہیں جن ہیں ہونے، نیچہ بوتا ہے کہ اے اپنی اطراف لوگ سب بی شائل ہیں۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اسے اپنی اطراف کے کرداروں سے کتی دلچیں تھی۔ اس نے اپنے بیار اور ممکنین بادشاہ ک بھی بوی چاہک وسی سے تصویر بنائی ہے، بادشاہ نے بھی اسے شای اعزاز سے توادا۔ میڈرڈ بھی ویلازکیز کی تصویروں کا بے مثال خزانہ محقوظ ہے۔ اس کے علاہ بوروپ اور امریکا کی تمام اہم ممیاریوں اور میوزیم میں اس کی تصویری موجود ہیں۔

ویمپائر: بعض پرانی کہانیوں بھی ایک انسانی داش کا ذکر ماتا ہے جو قبر سے افغہ کر انسان کا خون چو تی ہے۔ یہ دیمپائر کہانی ہے۔ اس حتم کی دائش کے دجود کے بارے بھی طرح طرح کے قصے مشہور ہیں اور بعض لوگ اس پر مقیدہ بھی رکھتے تھے۔ مام طور پر سجما جاتا تھا کہ یہ ایک حتم کی دوح یا چیل ہوتی ہے جو رات کو قبر سے نکل کر اپنے دخن پر قابد پانے اور اسے غلام بنانے کی کوشش کرتی ہے۔ اس سے نجات حاصل کرنے کے لیے ایک زبانہ بھی بہت سارے گذم، تعوید اور مشر رائ تھے اور اس کے دل بھی مختر پوست کرکے یا جا کر بیش کے لیے اس سے نجات حاصل کی جاسمتی تھی۔ یہ بھی کہا جاتا تھا کہ بعش وقت یہ ویمپائر فیر انسانی شکلیں بھی افتیار کرلیتی ہیں بھن چھاؤر یا بھیڑے کی عمل افتیار کرکے انسانی شکلیں بھی افتیار کرلیتی ہیں بھن چھاؤر یا بھیڑے کی عمل افتیار کرکے انسانی کو خون زوہ کرتی ہے۔

ویلاز کیر، ڈیگو راڈر گیز Rodrigues, 1599-1660) : ویلاز کیز انجن عمل پیدا ہوا، امدا پر محل تھا۔ 1613 عمل دو سعویل کی ایک اکادی عمل تعلیم کے لیے داخل ہوا۔ 1617 عمل دو ایک آزاد استاد بن ممیا۔ سعویل عمل اس نے 1622 تک کام کیا۔ اس زیانے کی اس کی تصویروں سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ اس کے تیزوں کی قدرتی رنگ عمل دیکھنے اور الحمیل کیوس پر اتار نے کا شوق تھا۔ ممرے رنگ استعمال کرتا تھا۔

1622 میں وہ میڈرڈ میا لیکن ایک عی سال بعد سیویل واپس ایمی اور سرکاری مصور بن میا۔ اس زمانے میں جو تصویری اس نے بنائیں اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کی سختیک میں مجرائی تھی۔ رنگ ممرے نیس ہوئے تھے اور اپنی تمام فیبیوں میں وہ انجائی ساوہ پس مظر استعال کرتا تھا۔

چ کے وہ درباری مصور تھا اس لیے نہ ہی موضوعات پر مصوری کا اس وقت نمیں ملک تھا۔ دوسرے فنکاروں کا اثر اس پر بہت کم پڑلا 1628 میں البتہ وہ اسنے دور کے سب سے بوے مصور روبٹس سے ملا جس نے اے اے اٹی جانے کی ترخیب دی۔ 1629 میں وہ جنیوا، ویش، روم اور میس کیا اور 1631 میں میڈرڈ وائیں آیا۔ 1648 میں وہ نی ملکہ کے ہمراہ کی آیا۔ 1648 میں وہ نی ملکہ کے ہمراہ کی آیا۔ یہاں اس کا متعمد اپنے بادشاہ کے لیے تصویری فریدا تھا۔ تیام کے دوران اس نے فود بھی کئی تصویریں بنا کیں۔ اس دور کی اس کی مشہور تصویر لاس منتخاس (Las Meninas) ہے جس میں کس شخرادی مشہور تو این کو اپنے دربار کی مورتوں کے ساتھ چش کیا حمیا ہے۔ یہ اس کم کرٹے فریدا کی کورتوں کے ساتھ چش کیا حمیا ہے۔ یہ اس



پارا کری: جاپئی زبان میں تقد پادا کری کے متی ہیں چیت کافلہ جاپان میں فردکشی کا نبایت پراتا اور مبذب طریقہ دہا ہے۔ یہ قدیم مبد جاپکرداری میں جگ باز طبقہ میں دائع قلہ جب وہ دشن سے فکست کماجا ہے آج بھیار ڈالنے کی بجائے پید میں مجرِّ بجو تک کر فرد کئی کر لیجہ پندارہ ویں صدی کے قریب سے یہ موت کی سزا کے فوض استعال ہوئے کی بینی کوئی سمورائے شبشاہ سے فداری کا مر کب ہوتا تو اے اس کی سعادت مطا ہوئی کہ وہ فود تی ہادا کری کر لے۔ یہ رسم بوے اجتمام سے ادا کی جائی۔ اس کے لیے شبشاہ جاہرات، جزا ایک مخرِ مجرم کو حطا کر جا۔ میں وہ ایک جائے۔ اس کے لیے شبشاہ جاہرات، جزا ایک مخرِ مجرم کو حطا کر جا۔ میں وہ یہ تنجر اپنے ہید کی بائیں جانب اتار دیتا کی اسے تحوی وہ وہ سید می جانب لے جا کر کا فار مرس کا اور کی گرام کے اس وقت سید می جانب لے جا کر کا قا موا کہ وہ اور کی وادر دوست ایک وار میں اس کا سرقم کر دیتا اور کی فرق آلود یہ مخبر شاہ کے حضور بیش کر دیا جات اور کی فرق آلود یہ مخبر شاہ کے حضور بیش کر دیا جات اور کی فرق آلود یہ مخبر شاہ کے حضور بیش کر دیا جات اور کی فرق آلود یہ مخبر شاہ کے حضور بیش کر دیا جات اور کی فرق آلود یہ مخبر کی دیا دین کر دیا ہار اس بر قائم رہے۔

ہراکری سزا کے طور پر کرنے کے علاوہ لوگ اپنی مرضی سے بھی کر لیتے تھے۔ مثل کی بوا ذاتی نقصان کی صورت میں۔ مالک کی وفات پر وفاواری کے اظہار کے طور پر اور آقا کی زیادتی یا ظلم کے ظلف احتیاج کے طور پر ہراکری 1868 میں بند کر وی گئ کے طور پر ہراکری 1868 میں بند کر وی گئ کیا اپنی مرضی کی ہراکری باتی رہی اور آج تک باتی ہے۔ 1926 میں جب شہنشاہ بوشی ویو کا انتقال ہوا تو گئ مربر آوروہ جاپائیوں نے ہراکری کی دوسری بنگ حظیم میں جاپائیوں کو کلست ہوئی تو بے شار جاپائی کی دوسری بنگ حظیم میں جاپائیوں کو کلست ہوئی تو بے شار جاپائی

بار لم (Harlem): امریکا کے شیر نعیارک کا ایک مشیور کاروباری اور اقاحی طاقد اس طاقد علی سب سے پہلے 1658 عمل بالیند سے آتے

ہوئے لوگ آباد ہوئے تھے۔ 1776 میں ای کے قریب کے علاقہ میں جہاں اب کولیمیا ہے تھو کے برطانوی اور اسر کی فوجوں کے درمیان جگ موٹی تھی۔ انیسویں صدی تک یہ ایک علاحدہ دیجی علاقہ رہا۔ جب رسل و رسائل کے وطیوں میں ترقی ہوئی تو یہاں خوش حال لوگ کھنے گئے اور مرائل کے درمیان تیرو کھر یہ تھی ترک کا ایک حصہ بن گیا۔ 1910 اور 1920 کے درمیان تیرو لوگ بوی تعداد میں میال آکر کھنے گئے اور مرارے امریکا میں تیرو آبادی کا یہ سب سے بڑا علاقہ بن گیا۔ دوسری جنگ عظیم کے بعد یہاں تو روز کے لوگ کھی بوی تعداد میں آکر رہنے گئے۔

اس طاقہ علی ند مرف ہولو میدان، بالو تمیز اور کی تائف کلب اور تفریح گایں میں بلک فیرو کرجا کمر بھی ب سے زیادہ میں ہیں۔ امریکا کے تمام بوے فیرو اویب طل جیس بالدون، رچ ڈ رائٹ وغیرہ مینی رچ تھ اور بہاں کی زندگی کے بارے بھی تھے تھے۔ مشہور فیکار مثل لینا بارن وغیرہ اسے پروکرام چیش کرتے۔

بالم امریکا اور نعیارک کا سب سے فریب علاقہ ہے۔ آبادی ب صد مخیان ہے۔ سب سے نیادہ ب دونگار بیٹی دیج ہیں۔ یہاں ک بوے اور چھوٹے سارے کاروبار یہاں سے باہر کے لوگوں اور خاض طور پر سنید قاسوں کے ہیں۔ اس افلاس اور شکد تی کی وجہ سے جرائم کی بھی ا

بہید : بہہ کے لفوی معنی بعض ، تحذ اور حطا کرنے کے ہیں۔
کترالد کا کن ا بی اس کی تعریف ہوں نہ کور ہے کہ با معاوضہ کی مخص کو
کی جاکداد معقولہ وغیر معقولہ کا مالک بنانا بہد کبانا ہے۔ شرعاکی مخصوص
فے کی مکیت کا حق بغیر کی معاوضہ کے حطاکرنا بہہ ہے۔ فیتی کتب فقہ میں اس کی تعریف ان اتفاظ میں ملتی ہے: "بہہ وہ مقدہ بج با حوض میں مال کی اس طرح مالک کو دینے کو متعمی ہے کہ فوری (غیر معلی) اور

نیت قربت سے مجرد (خال) ہو۔ مجی ہبہ کی تعبیر لفظ تحلہ اور صلیہ سے مجی کی جاتی ہے۔

ببہ بمعنی وہ چنز یا جائداد جو بلاقیت کی کو دی جائے۔ اس علی ادل جو بلاقیت کی کو دی جائے۔ اس علی ادل جو اللہ علی اللہ علیہ کا مادہ وجب ہے۔ اسم مباللہ عالم ہے جو اللہ تعالی کا مفاتی نام ہے لیننی وہ سب سے بوا بھشش کرنے والا ہے۔

جبہ کے لیے یہ امر لازی ہے کہ داہب (ہبہ کرنے والا)
موہوب (ببہ کی ہوئی چنے) کے حق مکیت اور اس سے متعلق احتیارات
سے کی طور پر دستبردار ہوجائے۔ ببہ دراصل ایک معاہدہ ہے جو ایجاب و
قبول سے منعقد ہو جاتا ہے۔ اس کے لیے کی شہادت کی حاجت نہیں ہے
گر اس معاہدہ کو رضاکارانہ طور پر ہوتا چاہے اور اس کے لیے ایک
اقرارنامہ بھی ہوتا چاہے جے 'بہہ نامہ 'کتے ہیں۔ ببہ دالی گینا شر می طور
پر اچھا نہیں سجھا جاتا۔ ہاں اگر جر سے کام لیا گیا ہو تو بہہ ناجائز اور
کالعدم متعور ہوگا۔ بہہ کی سحیل اس وقت تک نہیں ہوتی جب تک داہب
کالعدم متعور ہوگا۔ بہہ کی سحیل اس وقت تک نہیں ہوتی جب تک داہب
کردے اللیہ کہ جن اشیا کا قبلہ نہیں دیا جاسکا۔ ان کے بہہ کی سحیل
داہب کے کی ایسے فعل سے نابت ہوجائے گی جس سے صاف طور پر یہ
داختی ہوتا ہو کہ وہ جائیداد کے حق طکیت سے وستبردار ہوگیا۔ یہ حتی

اس سلد میں خیبی نظ نظر بھی بھی ہے کہ معاہدہ بہر ایجاب و تبول کے ساتھ بند کا فتائ ہے۔ جب تک قبضہ متحق نہ ہوگا اس دفت تک ببہ کے لیے کوئی تھم نہ ہوگا۔ حرید رآل معاہدہ بہر کی صحت کے لیے واب کا بالغ اور کائل العش اور جائز العرف ہونا شرط ہے۔ ہر الی شے کا بہہ جائز ہوگا جس کر بال و جمتی جائیداد کا اطلاق ہو سکت ہے۔ الی شحی نے کہ اس خوبی کے کہ اس عز کر جو گال المام سرخمی نے کلما ہے کہ جم شے نی الحال معدوم ہو اس کا بہر باجائز ہے۔ (البوئ 12 میں 17) حل کوئی محس یہ کی کہ اس عز کر جو گال آئیں گے ان کو بہد کرتا ہوں۔ کاابر ہے کیلوں کے معدوم ہونے کے سب اس وقت بہد کرتا ہوں۔ کاابر ہے کیلوں کے معدوم ہونے کے سب اس وقت بہد کرتا ہوں۔

تہم فتی مکاب آکر کے نزدیک (بشول شید) ایک سلمان اس امر کا مجاز ہے کہ وہ اپنی زیدگی بی بھالت صحت جس کی کو اور جب چاہے اپنی کل جائداو و الماک یا اس کا کوئی حصہ بید کرسکتا ہے۔ اس کے برظاف مرض الموت بیں جو وصیتی بید کیا جاتا ہے اس می کوئی مسلمان

ائی تبائی جائیداد و الماک سے زیادہ ببد کرنے کا مجاز نیس ہے۔

بر اللغس (Heraclitus, 544 B.C.- 484 B.C.) مسعد، مظل، یا مبم کی عرفیت یانے والا به مقر ریفیسس میں پیدا ہوا۔ اس کا فلف فلف تغیر کے نام سے مشہور ہے کیونکہ اس کی نظر میں تغیر و تون ع كائات ك اصل حقيقت بـ كائات كى بر شے تغير يذي بـ اس کا پہلا قول ہے کہ ایک عی دریا میں کوئی دوبارہ قدم نہیں رکھ سکا کوکلہ نہ تو وی دریا ہے اور نہ وی انسان۔ تاہم متبل ستیوں کے درمیان وی شے باتی رہتی ہے۔ تفرقات و توع کی گود میں اکائی لجن ہے۔ به ظاہر متاقض قول اس کی صراحت کرنا ہے کہ کا نئات میں اضداد ہی نمود و نمو کے شامن ہیں۔ اس کا یہ اصول ہے کہ جد و جبد یا تخالف عی حیات کی بھاکی بنیاد ہے۔ سرد و گرم، فشک و تر، تاریکی و روشن ایک دوس سے کو پدا کرتے ہیں۔ لحد بدلحد تغیر کی داحت کی خاطر اس نے آگ کو کا نات کا اصل و اساس تنکیم کیا جو اپی متقل بیقراری کے باوجود قائم ہے۔ ننا و مود کا یہ چرت گیز احراج ے کیونکہ جو شے ان یس داخل ہوتی ہے وہ فوراً ی کمی اور محل می ہویدا ہوتی ہے۔ انخلا و تدخیل کا ایک ایبا سلسلہ جاری ہے کہ کا کات کی کلی شکل متوازن رہتی ہے۔ اس یا اصول و پاکست تغیر کے بردے میں براقلیس نے 'نطق' (لوگوس) یا عقل کو کار فرما دیکھا جو خدا کا نطق سے اور کا کات کے لیے ایک کلیہ قانون۔ مر خدا اور آگ دولوں اس کی نظر میں مماثل ہیں۔

ہیا توی فی تھیر: مسلمان مربوں اور موروں (Moors) نے711 کک پورے این پر تبلد کائم کرلی تقد اس سے پہلے ایپن کے فن تھیر شمی کوئی خاص بات فیس تھی۔ رومن اثر سے بنی ہوئی کھ بالیاں (Aqueduca) کمی تھیں اور چھ چھوٹے کر جاکھر۔

اسلای عہد کی سب سے پہلی عظیم اور خوبصورت عمارت جائے قرطبہ ہے۔ یہ ایک وسیع 240 × 550 نث کے مستطیل پر بنائی گئی ہے۔ عمارت کے اندر ب عمر پئے بازک اور خوبصورت ستون ہیں جس کی وجہ ہوری مجہ 19 حصوں بھی بٹ گئی ہے۔ یہ عمارت 786 میں بنا شروع ہوگ۔ اس کے سب سے خوبصورت اور ہج ہوئے دے 970 میں ممل ہوگ۔ اس کی سب سے خوبصورت اور ہج ہوئے دے 970 میں ممل ہوگ۔ اس میں بے شار کمانیں ہیں اور انھیں بنلی نما حصوں سے جوڑا گیا ہے۔ عالیا کمو تھی اور بروک فن تعیر نے محرابوں کو بنلی نما حصوں سے جوڑا گیا

جوڑنے کا تن یہی سے لیا ہے۔ مسلم حکرانوں نے اپنے دور حکرانی میں کو مربی ہور کو حقر ان میں کے موج میں اور کلی عین سے نو تعیر کو حق حیر اور ایک نے تن تعیر کو حق دیا جس کے اثرات الیان میں آج تک نظر آتے ہیں۔ مسلمان اپنے کلوں اور مجدوں کے اندرونی حصوں کو انگ الگ اکائیوں میں بائف دیتے تھے۔ اندر سے دو خوب شنڈے ہوتے وہ نہائت حن اور خاکت کے ماتحہ روشی اور ماید کا استعال کرتے۔ فرناط کے الحمر الے کل جو آج مجی اپنی مان و شوکت کے ماتحہ موجود ہیں اس کے شام جیں۔ یہ تکتیک بعد میں الیان کے ہر کر جاگھر میں استعال کی گئے۔ ای طرح فارت کے اندر کمائیں بنانے اور ان کر واقعہ میں استعال کی گئے۔ ای طرح فارت کے اندر کمائیں بنانے اور ان کا دور کے درمیان مور اور عالم کی خوب میں ہیں مہد وسلمی کے تام گرجا گھروں میں مجی نی اسلای مور اور ہیائوی فن تقیر کے اور گارہویں صدی صوی کے درمیان مور اور ہیائوی فن تقیر کے اور ان عارض کے دور کی اور اور عمائی میں اسلای و عیمائی میں والی میں تقیر کا احتواج۔ اس کی بجڑین مثالیں مگل ڈاسکالاڈا اور مانگاریا کے فن تقیر کا احتواج۔ اس کی بجڑین مثالیں مگل ڈاسکالاڈا اور مانگاریا کے فن تقیر کا احتواج۔ اس کی بجڑین مثالیں مگل ڈاسکالاڈا اور مانگاریا کے فرواکھ۔ ہیں۔

فن تقیر مرجار میسائیوں تی کا تھا لین اس کا استائل پوری طرح اسلامی تھا اور عبدوسطی کے فتم تک یہ اسپین کی فیر فدہی عاد توں می ب صد مقبول رہا۔ اے میسائی اسرا اور محرافوں نے اسپنے محلوں کی آرائش کے لیے خوب استعمال کیا۔ اردی سلام کا محل (1340)، سیویل کا افقصد کے لیے خوب استعمال کیا۔ اردی سلام کا محل (1340)، سیویل کا افقصد (1349-1368) مرجار استاکل کی بہترین مثالیس ہیں۔ یہ اثرات سولبویں مدی تک پوری طرح باتی تھے۔ سیویل کا بائس آف پائی لیٹ 1553 میں منا تھا۔ اس کا پورا استاکل مدجار کا ہے آگرچہ اس پر گوتھک اور نشاۃ جانے کی بھی کچھ اثرات ہیں۔

اس مشرقی استاکل کے ساتھ روی استاکل بھی ساتھ ساتھ اثراثداد ہورہا تھا۔ سمیارہویں صدی عمل اس طرز کی عمارتیں بنا شروع ہوگئی تھیں۔ سمیارہویں صدی عمل اسین عمل عمارتوں کی سماوٹ عمل مجموں کا استعمال بھی شروح ہوچکا تھا اور روی انداز کے کرجا کمر کافی تعداد عمل شخہ سے عمل شخ کے تھے۔

ہارہویں صدی عیسوی میں الیمین میں گو تھک فن تھیر کے اثرات بھی مختیجے گئے اور ٹوکدار کمانیں بنے لکیں۔ بعض طاقوں میں گو تھک اور روی فن تقیر کا احواج لما ہے۔

تیر ہویں صدی میسوی کے شروع میں شالی فرانس کا فن تقیر داخل ہونے لگا۔ چنانچہ 1298 میں ہسپانوی کو تھک اشاکل عمل کیالان کا کرجا تھر یا لاریے سلمالہ مواہویں صدی تک چاتا رہا۔

یوروپ کے دوسرے ممالک کے مقابلہ میں اپین کے تلاے اپنی اس و دوسرے ممالک کے مقابلہ میں اپین کے تلاے اپنی مان و شوکت کے لیے مشہور ہیں۔ بارہوں اور پندرہوی صدی کے درمیان یہاں کی شاندار قلع تغیر ہوئے۔ سولبویں صدی میسوی میں اطالوی فٹاۃ ٹانے کا اثر پنجا شروع ہوا اور اس کے زیراثر لاکالاہورا کے تلاے کے کچھ مے اور ٹالیڈو اپیال کی میر میاں تغیر ہوئیں۔ بیارلس پنجم نے افرامی اپن محل تغیر کرنا شروع (1526) کیا ہو تاکمل رہا۔ اس کا محن اور اس کے مرکزی تصورات اطالیہ کے رفائل اور دوسرے فنکاروں کی یاد دلاتے ہیں۔

خہ ہی فن تقیر سولیویں صدی عیسوی عمل اسپنے عرون ہر پہنچا جکہ سلو کا خرناط کرجاگھر ادر ہریا کے کرجاگھر تقیر ہوئے۔ اضادویں صدی عمل یہاں پروک کا زور ہوا اور کی شاندار محل ہنے، کی عمارتیں کاسکی اشاکل عمل مجی بنیں۔ انیسویں اور بیسویں صدی عمل انہین عمل فن تقیر کے میدان عمل کوئی قائل ذکر کارنامہ انجام نیس بیا۔

ہفتہ: موجودہ دور میں ایک ہفتہ میں سات دن ہوتے ہیں اور ایک سال میں 52 ہفتہ۔ قدیم معر میں ہفتہ دس دن کا ہوتا قبار انتقاب فرانس کے بعد مجی دس دن کا ہفتہ کر دیا گیا قبا لیکن دہ زیادہ دن باتی فیس رہا۔ روشن مجد میں ہر آٹھ دن بعد بازار گئا تما اور اس لیے دہ بازار کا ہفتہ کہلاتا تما۔ چاند کا ایک چو قبائی حصہ سات یا آٹھ دن میں ہمارے سائے آتا ہے اور اس لیے بحی شاید بعد میں ہفتہ کے سات دن کر دیے گئے۔

مات دن کے بفت کی ابتدا خالاً مشرق قریب سے ہوئی۔
میمولوٹامیہ (موجودہ عراق) میں عام خیال یہ تھاکہ چاند کی اطراف سات
سیارے کروش کرتے ہیں اور ای کی بنا پر دہاں بفتہ کے ساتھ دن مخین
ہوئے۔ یہودیوں کے یہاں بھی ہفتہ کے سات دن ہوتے تھے اس لیے کہ
ہر سات دن بھد ساتھ آتا تھا جس دن وہ روزہ رکھتے تھے اور ان کے
مقالد کے مطابق اللہ چے دن سخت معروثیت کے بعد اس دن آرام لیتا
ہے۔ عیسائیوں اور مسلمانوں کے مقدس دن آگرچہ یالٹر تیب اتوار اور جعد
ہیں لیکن ددنوں ہر ساتوی دن آگے ہیں۔ یہودیوں اور عیسائیوں کے

الميرث، وليود (1943-1862): برش كا مغيور و معروف رياض الميرث، وليون معروف رياض دال اور باير منطق ويود ليرث 1886 سے كو يتيكم ك يخدر كى بمل رياضيات كا كهراد اور 1895 سے كو جن يونيور كى بمل بروفيسر رہا۔ اس نے كوجن رياضيتى اسكول كى فياد والى۔

منطق و راضات کے مختف شعبوں میں اس نے اہم تحققات كين جن بي خصوماً نظريه حثيت، نظريه سيث، علم الحاب كي بنياد، الجرالَى البين الجرالَ بندے، وغيره قابل ذكر بيں۔ ابي مشبور كتاب علم البندسہ کی بنیاد' (1899) میں اس نے یہ فابت کرنے کی کوشش کی علم الحساب، يوكليدي علم البندسه اور تمام رماضات و منطق كو ابك ابيا استخراجي ظام مناکر پیش کیا جا سکا ہے جس میں ان کی تمام تعدیقات و بیانات چند امول بائے متعارف سے محرج کے جائیں جو اس ظام کا بنیادی حصہ ہوں۔ بہت سے علا اے این محد کا عقیم ترین ریاضی دال حلیم کرتے تھے۔ مندرجہ بالا کتاب جو اس نے رماضی وال برنے کے ساتھ تل کر تعنیف ک اس کی دوسری اہم کتاب ہے۔ 'ریاضیات کی بنیاد' (میلی جلد 1934، دوسری جلد1939) عی البرث کی تحریروں کا بتید تھا کہ صوری منطق بهت مد تک ریاضتی منطق کا مماثل بن حق اور نظریه سیث کا اطلاق منطق عل مام موميار اس ك مطابق علم الحساب ك تحويل منطق على مكن نبيل بلکہ دونوں کی توسیع اس طرح ہو کہ دونوں ظام باہم عدم توافق سے آزاد ہوں۔ اس نے تضاتی احسا (لوشتہ ماحقہ کیجے) اور تفاعل احسا کے میدان عى بعى ابم كام كيه. فلف رياضيات على وراكى رياضيات (Metamathematics) کے تصور کی لوک یک سنوار نے کا کام مجی اس کے کارناموں عی شامل ہے۔

بیرو وظرم: دیکیے کلیل معمون نداب، اددو اندائیلویڈیا، جلد سوم۔ بیدوستانی فن لقیر - دور جدید: معل سلخت کے دوال ک ساتھ ساتھ ملک افرا تفری کا شاکہ ہو میا۔ صوب آزاد ہوتے کے اور آہت

آہتد اگریزی تبلط بوصد قالد ایسے زبانے میں کی بیا تقیری کارناے کا تصور مجی مکن نہ تھا۔ الهادوی اور انبیویں صدی میں جب اگریزوں کا افتدار مغبوط ہونے لگا تو انحوں نے بھر کچھ الی عارتی بنوائی شروع کیں بین میں تو گا تی اور عربی فن تقییر کے ہندوستان کے روایق فن تقییر سے ہم آبال ہونے آبیک کرنے کی کو مش کی گئی ہے۔ جسے جسے بیت بیت بیت شہر آباد ہونے کے ان میں شعیر کی کے جاکتے ہیں۔ اس دور میں دل، کولکھ، چینی (حراس) اور ممئی وفیرہ میں کئی کر جاکھر تھیر ہوئے جو بلد جلے اسائل میں ہیں۔ کچھ کر جاگھر ورکس اسائل میں ہیں۔ کچھ کر جاگھر ورکس اسائل میں ہیں۔ کچھ کر جاگھر

اس دور کی دو عمارتی قائل ذکر ہیں ایک کولکت میں وکوریہ میصوریل کی عمارت ہے جو پوری سگ مر مر کی بنی ہے۔ دوسرے نن دبلی میں دائسرائے کا محل، سکریٹریٹ کی عمارتی اور پارلینٹ باؤس یہ عمارتی لاوڈ لٹن کی فنکاری کا بھیجہ ہے۔ ان میں غیر مکل عمرانوں کی شان و شوکت پیش کرنے کی کوشش کی من ہے۔ ننی دبلی کا پورا پالن مشہور باہر مقیرات لارڈ لٹن کا بنایا ہوا ہے، اس میں پہلی مرتبہ بڑے بیانے پر ایک جدید شیر کی مضور بندی کی محق ہے۔

آزادی کے بعد بالکل نے انداز پر شہری منصوب بندی کا تجرب چنٹری گڑھ میں کیا حمیا ہے جس کا فاکد مو تنزر لینڈ کے مشہور ماہر تقیر کار بوزئے نے بنایا، اس طرح ہندوستان جدید ترین فن تقیر سے متعارف ہوا۔

مندوستانی فن تقیر دور قدیم : ہندوستان ک فن تقیر ک الرخ پائی برار سال ک تاریخ ہے۔ دوسرے اور فنون ک طرح فن تقیر ک میں میں بھی تسلسل نظر آتا ہے۔ مختف علاقوں اور مختف تہذیبوں نے اپنے الگ الگ فی شر پارے مجھوڑے جن پر مقای خصوصیات کی جماب ری۔ لیکن یہ سب ایک فیر مرکی ڈوری سے بندھے ہوئے ہیں۔ بہت ی قویمی اور بہت می تهذیبی میاں آئی اور اپنے ساتھ ایی تهذیب اور فنون مجی لائی جفوں نے مقای فنون کو متاثر کیا اور ساتھ میں وہ خود مجی اس دھارے میں جنس مینب ہو تکیل اور ساتھ میں وہ خود مجی اس دھارے میں جنس مینب ہو تکیل۔ جندوستان کی تاریخ میں بہت کم ایبا ہوا ہے کہ فنون لطیفہ کا ارتقا کہ در ایان کو سان کے فنون لطیفہ کا ارتقا جوانیا کی اور ساج۔

موہن جو دارو تہذیب: ہندوستان على فن تعير كے جو قديم زين آور

موہمن جو دارہ تہذیب کے لیے ہیں دہ باوچتان اور سندھ بل ہیں۔ اس وقت کی محار تمیں بہت اوئی اور معمول تھیں۔ لیمن بعد کے دور میں جب شہری کمیونٹی ترتی پانے کی تو اس نے ترتی کی منزلیس کائی دور تک لیے کیں۔ تمین بزار قبل میچ کی یہ تہذیب دریائے سندھ کے قریب موہمن جو دارہ بنجاب میں دریائے رادی کے قریب بڑیہ اور تازہ کھدائیوں کے مطابق مجرات اور یونی تک چیلی ہوئی تھی۔

ان کمدائیں سے یہ چاپ ہے کہ ان شہروں کی معوبہ بندی نہات اور کی معوبہ بندی نہات اور کی اس کے باک اور پاری بائل ہات اور کی ہوئی ہاکہ اور پاری بائل ہاتی ہیں۔ چاری پاک ہوئی بائل ہوئی کی بنی محس ہوئی ہوئی استعال ایشوں کی بنی تھیں۔ چھوں، دروازوں اور کمر کیوں کے لیے کئوی استعال ہوئی تھی۔ سر میوں سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ بعض صور توں میں ایک سے زیادہ منزلیں ہوئی تھیں۔ ان میں رہنے والے لوگوں کی تہذیب کائی تقی اور مشرکہ مام بلکہ بعض کمروں میں اپنے عام بحی شعہ تھے۔ تلعہ علم میں مشتقت کی نشائدی کرتے ہیں۔ ایس کے تھا م بحی سے۔ تلعہ ایک شائدی کرتے ہیں کہ ایک شائدی کرتے ہیں کہ ایک شائدی کرتے ہیں۔ ایک شائدی کرتے ہیں کہ ایک شائدی کرتے ہیں۔ ایک شائدی کرتے ہیں کہ ایک شائدی کرتے ہیں۔ ایک شائدی کرتے ہیں کہ ایک شائدی کرتے ہیں۔ کی دور کی سائدی کرتے ہیں۔ کی دور کی سے کی دور کی سائدی کرتے ہیں۔ کی دور کی سائدی کرتے ہیں۔ کی دور کی سائدی کرتے ہیں کہ ایک شائدی کرتے ہیں۔ کی دور کی سائدی کی دور کی تھا۔

ال تہذیب کے بعد کے زانے کے طالات آریائی دور تک تارکی میں ہیں۔ اس کے بعد جس سان کا پیا چانا ہے وہ ویدوں کے دور کے آریا ہیں۔ یہ لوگ گئزی، ہائس، زسل وفیرہ کے بنے مکانات میں رجے تھے۔ ان کی تہذیب اور ان کے رہن سمین کا طریقہ و ضروریات زندگی نہاہے سادہ تھے۔

جمنی صدی قبل کے عمل ہندوستان ایک نے اور اہم دور عمل داخل ہوا۔ یہاں دو بہت بوے فاہب یعنی بدھ مت اور جمین مت نے جمنی ایک نیا رخ اپنایا۔ اس کے ساتھ یہاں جمنی بوکس اور ان سب نے یہاں کے فون پر گرا اگر دالا۔ قدیم تاریخی عمار وں کے جو آثار ہیں ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ پہلے کی کوی کی عاروں کا اس فن تحیر پر کتا اگر ہے۔

بری سلفتوں کے قیام اور تھارت میں فروغ سے ایک مرتبہ پھر شہروں نے ساتی زعرگ میں بری البیت حاصل کرلید اس کا اعازہ جاتک کہانیوں سے ہوتا ہے۔ اس دورکی الدائی یا ان کے آثار اب باتی تو فیس رہے لیکن بودھی اوب اور میکی بیات میکا معمیر کی تحریروں سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ شمر کنے ترقی یافتہ تھے۔ اون سے جو العوم انجرتی ہے وہ یہ

فد ہی فن تھیر: ونیا کے دوسرے مکوں کی طرح قدیم ہندوستان میں فدہ کو سب چیزوں پر اولیت رق ہے۔ فن تقیر نے بھی ندہی عارتوں میں سب سے زیادہ ترتی کی ہے۔ قدیم ہندوستان کے بوے نداہب بدھ مت اور میں مت نے فن تھیر کے ارتقا می بوا حصد لیا ہے۔

دھ ندہب کی عارتوں میں استوپا کو خاص مقام حاصل ہے (دیکھیے استوپا)۔ اس کے علاوہ عبادت کا بیں جو کیتیا کہلاتی ہیںاور وہارا (خافاجیں) بھی خاصے اہم ہیں۔

استوپا می مرنے والوں کی راکھ وفن کی جاتی تھی۔ یہ مٹی کے فیلوں کی حال میں بنائے جاتے تھے۔ کیتیا عبادت گاہیں لمی مستقبل حکل کے بال پر مشتل ہوتی اور ستونوں کے بال پر مشتل ہوتی قصوں میں تعظیم کردیا جاتا۔ اس خم کی عمار تمی باتی کین رصوں میں تعظیم کردیا جاتا۔ اس خم کی عمار تمی باتی باتی رو گئی ہیں۔ البتہ مفرنی بعدومتان میں پہلا کاٹ کر عاروں میں یہ مبادت کا ہیں بائ کی بیر۔ البتہ مفرنی بعدومتان میں پہلا کاٹ کر عاروں میں یہ مبادت کی بیر مائن کی بیر۔ اس حم کی عمار تمی الموک کے زمانے میں تھیں۔ اس خم کی خار میں الموک کے زمانے میں حمیں۔ اس فوق کے قار بھی لیے ہیں۔ ان میں ایک مستقبل بال ہے اور سرے پر کول یا دائرہ نما حسر، یہ پہلا ان میں ایک مستقبل بال ہے اور سرے پر کول یا دائرہ نما حسر، یہ پہلا کاٹ کر بنائے گئے ہیں۔

مقرفی معدوستان على جركيتيا عبادت كايس عارول على في يس

470

ا تھیں دو تھوں میں تھیم کیا جاسکا ہے۔ یہ ان کے ارفا کی دو منزلوں کی استعد کی کر منزلوں کی استعد کی دو منزلوں کی استعد کی کرتے ہیں۔ اس جو کا اور جگہ جمال ہیں جو قائل دوسری صدی قبل مستح کے ہیں۔ ان کے علاوہ ایسے فار اور جگہ بھی ہیں۔

دوسرے دور کے فار الجورا اور ابعثا ہیں جن سے بدھ لدہب بھی آنے والے لئےرات کا اعجاد ہوتا ہے۔ اندر کے بال سب می تقریباً کیساں ہیں لیکن داخلہ کی جگہ فعل کی شکل کی ہے اور اندر ستونوں پر، سائے دیداروں پر فرض جگہ جگہ مہاتباہد کے جھے چھر میں رائے ہوئے ہیں اور کھڑے یا بیٹے ہوئے مہادت کی مختف طالوں میں دکھلاتے کے ہیں جس سے یہ ممان ہوتا ہے کہ مہادت کا ہیں مبادت کے متام کی جگہ جس سے یہ ممان ہوتا ہے کہ مہادت کا ہیں مبادت کے متام کی جگہ جس سے یہ ممان ہوتا ہے کہ مہادت کا ہیں مبادت کے متام کی جگہ جس سے یہ ممان ہوتا ہے کہ مبادت محالیں عبادت کے متام کی جگہ

برھ مت کی تیری اہم عمارت وہدا یا خانقہ ہے۔ یہ ای طرح بنانی جاتی جی ہے۔ یہ ای طرح بنانی جاتی جیں۔ یہی ایک کھے مر لا محن کی اطراف سونے کے کرے بنائے جاتے تھے۔ بعد بی بہت بوے ادارے بن کے اور تطلی مراکز کی طرح استعال ہونے گئے۔ شال و جنوبی ہندوستان کی کمدائی میں یہ وہارا لیے ہیں۔ ان میں سے نائدا (پانچ یں صدی میسوی) کے وہارا بہت اہم ہیں۔ کھی ساح ہون مانگ نے ان کا تفسیل سے ذکر کیا ہے اور بتلایا ہے کہ ان میں کئی کئی منزلہ عمارتی اور شاعدار مندر ہیں۔ کمدائی سے بھی اس کی تقدیق ہوتی ہے۔ پہاڑ پور کے وہارا میں رہنے کے 177 کرے لے ہیں۔ ان کے سامنے طویل پر آمدہ ہے، وسیع محن ہے جس کے فئی مندر اس کا مانے طویل پر آمدہ ہے، وسیع محن ہے جس کے فئی مندر سے۔ سے عمارتی اینٹوں کی نی تھیں۔

وہارا عادوں بھی پہاڑوں کو کاٹ کر بنائے جاتے تھے۔ اڑید، الجوراء اجتا و فیرہ میں اس حم کے وہارا موجود ہیں۔ اور کگ آباد (مہاراء مر) اور الجوراء این ومنزلد تین منزلد وہارا مجی ہیں۔ ان کی خاص بات سے ب کے ان وہاروں کے بال کے سرے کے بھی میں مہاتا بدھ کے جمعے تراشے میں۔

ر محی اور جین فار: پیاڑوں نے فاروں کو کاٹنا اور افھیں لدہی افراش کے لیے استعمال کے قائل بدائے میں بدھ مت والوں کے مقابلہ میں بدہ مت والوں کے مقابلہ میں بدہ اور جین مت والے مجی چیچے فیش رہے ہیں۔ سب سے قدیم بر مجی فار پانچ میں صدی میسوی کے اوے کری (بدھیہ پردیش) میں لے ہیں۔ ان میں مری فیل کے بال ہیں اور کا میں ستون ہیں جاکہ میست کو

مہدا دیا جاسکے۔ بعد کے دوسری جگہوں کے خاروں میں بر آمدے بھی ہے اس ۔ بہت ہیں۔ اس میں بر آمدے بھی ہے اس ۔ بہت وزائن، وسعت اور باہری اور اعمدونی حسوں کے بے شار جموں اور کھدائی سے عالی ہوئی تصویروں میں ان کا جواب میں۔ ان میں دو تین مزل بال اور کرے وقیرہ ہیں۔ دیواروں پر تاریخ اور خرب کے بے شار واقعات راشے کے ہیں۔ ایلورا کا کیاش مندر ان میں سب سے شاندار ہے۔

جین فرہب کے سب سے پرانے غار ساتویں صدی کے بادای وغیرہ جی ہیں۔ الجورا کے جین خار نویں صدی جیسوی کے ہیں۔ ان کے بال اور ستون پر سک تراثی کا کمال دکھلایا کیا ہے۔

مندر: قدیم ہندوستانی فن تغییر میں جو مقام مندروں کو حاصل ہے وہ کسی اور عمارت کو نہیں۔ میہ بلند و بالا عمارتیں، ان کا تناسب، ان کی سنگ تراثی اور کندہ کاری دیکھنے والے کو متحیر کرتی ہے۔

مندروں کی تغیر دوسری صدی میسوی سے شروع ہوگئی تھی ایکن اس دور کی عمار تھی اب باقی خیس رہیں غالبً ان میں جو سالہ استعال کیا گیا تھا وہ پائیدار خیس تھا۔ گیتا دور سے پھروں اور اینٹوں کے مندر بنے شروع ہوگئے تھے جہاں سے ایک نے دور کا آغاز ہوتا ہے۔ اس دور کے مندر سادہ ہوتے تھے۔ سلم مراح ہوتی اور اس پر یا تو سپائ مجست ہوتی یا ان پر گلبہ ہوتا۔ ان کے سانے بعض ستونوں کی مدد سے ایک چش گاہ یا پورج ٹی ہوتی۔ من کے مندر کی اطراف چلے پھرنے کا راستہ منا ہوتا جس پر چست ہوتی۔ اس حس کے مندر تیر (ضلع شوال پور، مباراشر)، بزرالا (ضلع کوشاہ آئدهرا پردیش) اور مدھیہ یردیش، جھانی وغیرہ ویس ہیں۔

گیتا دور کے بعد کے مندروں کی فنکاری کافی ترتی یافتہ ہے۔
سلیا شاسر' میں اس دور کے مندروں کی تین قسموں کو بوی ایمیت حاصل
رہی ہے۔ یہ بین نگارا، ڈرادیڈا اور دیسرا۔ یہ تقییم جغرافیائی ہے۔ نگارا
اسٹائل شکل ہندوستان میں ہمالیہ اور و ندھیاچل کے درمیان رائج تما۔
یہی و عدھیاچل اور وریائے کرشا کے درمیان۔ نگارا اور ڈرادیڈا اسٹائل میں
کافی فرق ہے۔ ان کے نہ مرف خاکے الگ بیں بلکہ اونجائی میں مجی فرق
ہے۔ ویسرا اسٹائل میں شال اور جنوب دونوں اسٹائل سے فوشہ چین کی گئ
ہے۔ اس لیے بعض لوگ مرف دو اسٹائل مائے ہیں۔ ایک جنوب کا اور

نگارا مندر شالی ہندوستان کے تقریباً ہر صوب میں پہلے ہوئے ہیں۔ مندروں کی تقییر کے فن میں الریہ نے بے حد ترتی کی۔ ہمونیشور کی اطراف کائی مندر ہیں جو بنیادی طور پر نگارا اطاکل میں ہیں لیکن ان کی تعلوث میں مجسر مازی اور سنگ تراثی ہے بیانے پر کام لیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ اور کئی جدتیں کی گئی ہیں۔ ان میں مکتیفور کا مندر سب سے خوبصورت ہے۔ الریہ کے علاوہ وسطی ہند میں بھی بے شار نادر مندر ہیں۔ ان میں مجموراہو نے بڑی شہرت حاصل کی ہے۔ یہ زیادہ تر چنڈیل حکرانوں کے دور میں بنے۔ اپنی شہرت حاصل کی ہے۔ یہ زیادہ تر چنڈیل حکرانوں کے دور میں بنے۔ اپنی قبیر، حسن کاری اور سجاوٹ کے لیے اس انتہا پر بہت کم عمارتیں بنگلی، سندھ، اور نقوش سے سجایا گیا ہے۔ انگرا مندر اس کے علاوہ گجرات، بنگال، سندھ، مہاراشر وغیرہ میں مجی موجود ہیں۔

سب سے پرانے ؤراو فیا مندر مہالی پورم (ساتویں صدی) کے بیں۔ اس کے بعد یہ ارتقا کی منزلین مسلسل ملے کرتے رہے ہیں۔ بالدا اور چولا مہد (نویں صدی عیسوی) میں فن تقیر عروق پر پہنچا۔ ویسرا اسائل کے مندر کرنامک زبان بولی جانے والے علاقے می زیادہ بنائے گئے۔ خاص طور پر چالوکیہ خاندان کے دور میں۔ یہ اسٹائل ایندائی ڈراو فیکی اسٹائل سے لگا ہے لیکن بعد میں ویسرا اسٹائل میں نگارا اسٹائل کی پکھ خصوصیات بھی آسکیں۔

مندوستانی فن تغیر - عبد وسطی و عبدجدید: ملان ی بندوستانی من آمد آخوی مدی میدی عروم موی قی مرد مرد موی

712 کے شروع میں سندھ پر بہند کر لیا لیکن سے مارضی قبلہ پھان، ترک، مفل جو اب اسلام تحول کر پچ تھے، شال ہے آتے رہے اور اپنے ساتھ وسطی ایشیا کے فون مجی لاتے رہے۔ انھوں نے نہ صرف فن تقیر میں نے ڈیزائن وافل کیے بلکہ بھٹ مخلف طریقوں ہے وسط ایشیا اور ہندو ستان کے فون کے احتراق ہے نے ڈیزائن پیدا کے۔ ان کی پیک بنائی ہوئی ممارت مجد قوت الاسلام جو 1196 میں کمل ہوئی۔ 1198 میں اس کے مارت مجد قوت الاسلام جو 1196 میں کمل ہوئی۔ 1198 میں اس کے ماری، کائیں وفیرہ بنائی حمین جو بنیادی طور پر ہندوستانی ہیں۔ اس کے پاس مشہور مالم قطب بینار ہے جو 2888 فٹ او نچا ہے اور اس میں بوی حن کاری کے ساتھ ہندوستانی فن تقیر کو سمویا میں ہے۔ ای طرح کی ایک سمجد اس زمانے میں اجمد میں بین میں دائی دی موری سمویا کی ایک سمجد اس ذائے ہے۔ ای طرح کی ایک سمجد اس ذائے ہے۔ ای طرح کی ایک سمجد اس ذائے ہے۔ اس ذائے ہے۔

مجدوں کی تغیر کے ساتھ اسلای دور میں مغیرے بھی بنائے چانے گئے۔ ان می سب سے پرانا مغیرہ سلطان فوری کا ہے جو 1231 میں بنا تقلد لیکن سب سے خواصورت مغیرہ سلطان النش (زبائة حکومت 1236-1211) کا ہے۔ اس کے اندر قرآئی آیتیں کندہ ہیں لیکن فن تغیر پا ہدوستانی فن کی گھری چھاپ ملتی ہے۔ سلطان علاوالدین فلکی (زبائة حکومت ہدوستانی فن کی گھر مکمل ند کرسکا۔ ایک فویصورت بھائک اور طائی دروازہ اس کی یادگار رہ گیا ہے۔

چدہویں صدی میسوی علی تعلق خاندان کا دور شروع ہوا۔
سوائے چد کو چھوڑ کر اس دور کی عمار تی اکثر معدے پاتروں کی نی ہوئی
ہیں، ان پر پلاستر چھاہے۔ سان علی شاہ رخ عالم کا مقبرہ کی قدر بہتر
ہے جو اینٹوں کا بنا ہے اور اس پر ٹاکلوں کا خوبصورت کام ہے۔ فیروز شاہ
تعلق نے دلی علی کوظہ فیروز شاہ تقیر کیا تھا جس علی کل، مجد، مقبرے
وفیرہ ہیں اور ان کی اطراف فسیل ہے۔ ان عمل سے اکثر کر چکے ہیں۔
فیروز شاہ کو تقیر کا بڑا شوق تھا۔ سولیویں صدی علی شیر شاہ سوری نے بمی
تقیر علی بہت دلچی لد اس کی بنائی ہوئی مجد اور اس کا مقبرہ نی تقیر کا

فوری، ظلی، تناق سلختیں جب کرور ہو سکیں تو ان کے صوب آزاد مکتیں بن محے ان آزاد ریاستوں بی بھی اعلیٰ پائے کا تعیری کام ہوا ہے۔ مثل اتر پردیش بی جون پور کے مقام پر کی مجدیں بیں (1377-1408)۔ ان بی جائع مجد خاص طور پر مضہور ہے۔ وسل

پدر ہوی صدی میں باوے کے تھر انوں نے باطرہ میں کی محل اور دوسری مدر ہویں صدی میں رائی مبر الله علی اور دوسری اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ اللہ علی اور بندوستانی فن تھیر کے اجواج کا اعلیٰ عوز ہیں۔

دکن میں چدرہوی و سولیوی صدی میں بھی خاندان اور ان کے جانفیوں نے فن تھیر کے اعلیٰ مونے چھوٹ جیں۔ اگرچہ ان پر متابی فن تھیر کا بہت کم اثر ہے۔ ان میں گلبرکہ کی جائع مجد، بھالور کا کول محمد، جدر آباد کا چار بیناراور ابراہیم روضہ قابل آکر ہیں۔ گول محمد کا مثر دنیا کے سب سے بڑے محمدوں میں ہوتا ہے۔ اس دور کے ہندو محمرانوں نے بھی بے شہر محل اور مندر تھیر کے ان میں چنور کے راچہ کا محل اور مندر تھیر کے ان میں چنور کے راچہ کا محل اور مندر تھیر کے ان میں چنور کے راچہ کا محل اور مون تقیر کو کائی متاثر کیا ہے جو فتح پور سیکری کی فائل متاثر کیا ہے جو فتح پور سیکری کی فائل وی سیکری کی عادوں سے جملک ہے۔

مغل فن تقیر: مغل فایمان نے ہندوستان کو فن تقیر کے جو لوادرات
دیے ہیں اس کی مثال شاید دیا ہیں کہیں اور نہ لے۔ انھوں نے ہندوستانی،
ترک اور ایرانی اور مخلف صوبوں کے فن تقیر کے احواج سے اختیائی حسین
عارتمی تھیر کی ہیں۔ ہایوں کا مقبرہ 1564 میں تھیر ہوا۔ ای سے مثل
فن تھیر کی ایتدا ہوتی ہے۔ یہ سرخ پھر اور سنگ مرمر نے بنا ہے لیکن
اس پر ایرانی فن تقیر فالب ہے۔ آگرہ کا لال قلد (7-1565) اور فنخ پور
سکری (7-1569) اکبر کے ذوق تھیر کے مونے ہیں۔ لال تلعد کے اندر
الحراف سرخ پھر کی کی ایک بہت دین مجم بھی ہے اور ان سب کی
المراف سرخ پھر کی بن ایک بہت دوئی فسیل ہے جس کی اطراف میں
خدرت ہے۔ قلع کے اندر جانے کے لیے بہت بوے بوے پھائل ہے ہیں۔
اس کے اندر کی عمارتوں میں جہا تھیر اور پھر شاجیاں نے اضافے کے۔

اکبر کے ذوق تغیر کا کھل مونہ رفتے ہور سکری ہے جے وہ اپنا پایہ
تخت بنانا چاہتا تھا لیس پائی نہ ہونے کی دچہ ہے اے بن بدائے مجھوٹنا پڑا۔
اس میں ایک عظیم جامع مجہ ہے جس کے دافظے پر بلند دروازہ ہے جو اپنی
بلندی اور شوکت میں جواب میس رکھتا۔ یہ عمارت مطل دور کی اعلیٰ ترین
عمار توں میں ہے ہے۔ اس کے اعدر سب سے خوابصورت کل جودطابائی کا
ہے جس پر ہندوستانی فن تحمیر کی مجری مجاب ہے۔ ویے بی محل، دایان
عام، دایوان خاص سب عی ہندوستانی و ترکی و ایرانی فن تغییز کے احواج

کے اعلیٰ مونے ہیں۔ ان سب عارتوں میں کمانیں بہت کم استعال ہوئی ہیں۔ همتر یا نشل استعال موئے ہیں۔

جاگیر نے آکبر کا مغیرہ 1613 میں سکندرہ میں تغیر کروایا۔ یہ نہایت مال شان اور سے ڈیزائن کا ہے۔ جہاتیر کے زبانے می عمارتی زیادہ نیس بیں۔ کھ لاہور میں ہیں۔ ایک نادر عمارت اس کے خسر احمادالدوله كا مقبره آكره مي ہے۔ يه جيونا سا مقبره اينے حسن اور نزاكت می جواب تین رکتا مغل شبنتاموں می تقیری ذوق می شابجهان کو كوئى اور ند كافى سكا\_ ولى كا لال تلعد (1639-48) اى كا بنوايا ہوا ہے۔ جس میں شاعدار دیوان عام بھی ہے۔ اس کی حست سیاث ہے اور لوکدار کمانوں یر کھڑی ہے۔ اس کے علاوہ وہوان خاص اور دوسری عمارتوں میں مبت کاری کا فوبصورت کام ہے۔ دلی کی جائع سجد (1650-56) بھی ای کی بوالی ہو لی ہے جو ہندوستان کی سب سے خوبصورت مجدول می سے ہے لین اس کی عارتوں میں سب سے فوبسورت تاج کل (1632-39) ہے جو اس نے اپی ملکہ متاز محل کے لیے بنوایا تھا۔ یہ دنیا کی حسین ترین مارتوں میں شار ہوتی ہے۔ یہ عارت اتن عظیم ہونے کے باوجود نہایت نازک، متاسب اور خوبصورت ہے۔ بورا مقبرہ ایک اولحے چیوترے پر سک مرم کا بنا ہوا ہے اور اور بہت بوا گنبد ہے۔ جار کونوں پر جار مینار ہیں۔ مقےے کے اعمر متلا محل کے برابر شاہباں بھی دفن ہیں اور قبروں کی وارول طرف اعتال نازک سک مرمر کی جالی ہے۔ مقرب پر جکہ جگہ قرآن مجید کی آیتی بوی خوبصورتی سے پھروں پر کھی گئی ہیں۔ اس کے علاوہ ریک برنگ کے پھروں اور سک مرم کے نبایت خوبصورت کل پولے اور شکلیں بنائی می ہی۔ خواصورت باغ اور فوارے ہیں۔ بوری عارت بنیادی طور پر ایرانی رنگ کی ہے لیکن اس کے اعدر ہندوستانی فن تعیر کو نہایت خوبصورتی سے سمویا میا ہے۔ خاص طور سے چھوں اور برجوں کے ڈرزائن اور منت کاری وغیر مدان کے علاوہ شاہیاں کے دور كومت على دو اور خوبمورت مجدي موتى مجد اور جامع مجد آكره بعى قمیر ہو کیں۔ شاہباں کا دور حکرانی اور فن تغیر کے لحاظ سے مغلیہ دور کا عمد زری قیار اوریک زیب کے دور میں اوریک آباد میں مقبرہ رابد الدوراني (1679)، لاموركي بادشاعي محد (1674) اور لال تلعه، ولي كي موتی معجد (1660) تقیر ہو گی۔ محر افی خوبوں کے یادجود یہ شاہجیانی دور کی عار توں کی ہم یلہ فیس جیں۔ مظید دور کی آخری اہم عارت دلی میں صفار جك كالمقره ي-

کیل جگل جگ متعم کے بعد اس کی جاہ کاریوں سے متاثر ہو کر پرگسان نے اپنی تمام تر آگری و حملی کوشش و کاوش کو چین الاقوای معاطات پر مرکوز کر دیا تاکہ اقوام کے با چین امن و تعاون کے جذبات فروغ پا سیس لین بدھتی ہے اس کی سے خواہش اور کاوش کامیابی ہے بھاہر محروم ردی۔ دوسری جگ متعم چیز گئے۔ فرائس پر ٹازی چرمنی کی افواج کا تبضہ مو گیا اور اس دوران برگسان کی موت واقع ہوگئے۔

ائیسویں صدی کے اوافر اور بیسویں صدی کے اوائل میں ایک طرف شرورت نے زیادہ سادگی کی حال اور بیجیدگی ہے ماری سائنی یا دو ہے۔ پر اور دوسری طرف اتی تی بیاد فی سادگی کی شار الجیت یا تصوریت پر قالاً ہے مد شدید اور خت ترین حملہ برگسان کے قام ہے وارد ہوا ہے۔ هیئت کی بابیت کا اکھشاف نہ تو اسخراجی و نظری معل کے ذراید اور نہ بی فطری سائنس کے ذراید عمل کے ذراید اور نہ بی دونوں ذرائع علم کے دووں کو وہ مسترد کر دیتا ہے اس لیے کم حملی حمل ودنوں ذرائع علم کے دوں کو وہ مسترد کر دیتا ہے اس لیے کم حملی حمل کے دونوں خرائع علم کے دووں کو وہ مسترد کر دیتا ہے اس لیے کم حملی حمل کے تر ہوگ ہے۔ جب کی تامیاتی وصدت کو محمل برباد اور مسخ کرنے پر قادر بوتی ہے۔ کہ حملی ایک مرف کو بیاد اور حمل کی دراید خود کوئی محمل ایک مسلم اور نہ بدی جوہر ہے بلکہ ایک حمل کی معلی محمل کی معلی ایک حمل کی دراید خود کوئی محمل ایک خود آگاہ کی معروض کی حقیت رکھتا ہے۔ دوسرے الفاظ میں وجدان ایک مورات کے معراد نے جے اپنے طور سے الکال پر دوشنی ڈالنے اور جبلت' کے معراد ف جے اپنے طور سے الکال پر دوشنی ڈالنے اور جبلت' کے معراد ف جے اپنے طور سے الکال پر دوشنی ڈالنے اور جبلت' کے معراد ف جے کا مکمل حاصل ہوتا ہے۔

استدلالی اور طامتی اظہار بیان پر مشتل انسانی مثل جس کو بر مسان نے مظل والے والی وائس کا نام دیاہے اس سیان حقیقت کے تشکس کو طاحدہ کر کے طوس شکلوں بھی تراش کر بیش کرتی ہے۔ چانچہ مثل حقیقت کی جاب ہاری کوئی رہنمائی نہیں کر کئی ہے کو کھا اس میں حقیقت کو ایک مضوی کل کے طور پر منتشف کرنے کی صلاحیت کا فقدان وجدان کے واللہ ہے می ماصل ہو سکتا ہے۔ اس لیے کہ اس کے اندر بچوش حیات او اوجدان کے واسلا ہے می ماصل ہو سکتا ہے۔ اس لیے کہ اس کے اندر بچوش حیات اور وجدان کا وقیقہ کرنے کی ملاحیت کا مختب کرنے کی دورت پائی جاتی ہے۔ مشک کا کام تحلیل و تجربہ ہے اور وجدان کا وفیقہ ترکیب ہے۔ قبلہ مشکل کا کام تحلیل و تجربہ ہے اور وجدان کا وفیقہ ترکیب ہے۔ قبلہ مشکل کا کام تحلیل و تجربہ ہے اور وجدان کا وفیقہ ترکیب ہے۔ قبلہ مشکل کرنا ممکن شور دورت اس اعتبار ہے ہے کہ وزیعہ حقیقت کے اندرونی جوہر کا اوراک حاصل کرنا ممکن نہیں ہے۔ یہ اشیا کو خارج ہے بر کرنا کوئی مطابقہ، اور فیر نہ ہی خطوط پر فرسیان کی وجدانیت، بہر کیف، خالص علیاتی، اور فیر نہ ہی خطوط پر مشتل ہے جو برس کیا نہ میں میں سے۔ مرتب کی مطابقت نہیں رکمی ہے۔

برمسان نے ای شامکار تعنیف ، تخلیق ارتقا ، Creative) (Evolution می کا کاتی ارتفاکی تشریح و توضیح ایک 'جوش حیات' کی اصطلاح میں پیش کرنے کی کوشش کی ہے جو خالص تخلیق قرت کے طور پر جيم روال دوال ہے۔ يہ جوش حيات آ كے كى جانب بوجة والى ايك الي قوت کے مترادف ہے جو مجی مراجعت نہیں کرتی ہے۔ جوں جوں یہ بوحتی جاتی ہے ویے ویے یہ اپنی ماہیت کی کلیت میں تخلیق اور از سر نو علیق کے سلسلہ عمل کو آھے بوماتی چلی جاتی ہے۔ جوش حیات اینا اظہار لدے، حیات اور ذہن کی مونا موں شکوں میں کرنا ہے۔ موا ناتاتی اور حيواناتي وانرول عن كار قرما ميلانات ايك واحد حياتياتي ميلان يا تحريك عن م فم رہے ہیں جو بیک وقت ناتاتی جود، جلت اور ذبانت کے عاصر سے مرکب ہوتی ہے۔ اس طرح مخلف قتم کے موجودات کی مخلیق ایک بی بنیادی حرک اصول کے وربیہ عمل میں آتی ہے جو زندگی کو تولیق سلسلہ اے عمل میں مربوط كرتے ہوئے اعلىٰ سے اعلىٰ تر مقدرات كى طرف ال جاتا ہے۔ وومرے الفاظ میں کا تات کا ارتفا ایک تحقیق عمل سے مبارت ہے۔ یہ اس معنی میں مخلق عمل ہے کہ یہا ں ہر مرطد یر نی صورتوں عل اس طور بر ارتفا موتا ربتا ہے کہ جن کی پیشین کوئی فیس کی جاعتی اس دور کے سائنس ذہن پر ایک شدید حملہ کیا ہے۔

ہے۔ اس میں کی ایسے مصوبے کی شحیل کی مخبائش نہیں تکتی ہے جو پہلے

ہے موجود ہے اس لیے کہ اگر ادفات سے مراد ایک مسلس تخلیتی عمل ہے

اللہ بھر مستقبل کے افتشہ کو پہلے ہے تیار کرنا ممکن نہیں ہے۔ یہ تخلیق ارقاا

کے تصور کے منافی ہے۔ افر ض جوش حیات محکیت کی ایک ایک جو دوال ہے جو کسی مقررہ یا تعلق قامت کے بغیر جاری و ماری ہے اور جے

دوال ہے جو کسی مقررہ یا تعلق قامت کے بغیر جاری و ماری ہے اور جے

وجدانی یا باطنی ہم آبگل ہمارے اندر بادہ اور روح میں ظاہر ایک قادر مطلق وجدانی یا باطنی ہم آبگل ہمارے اندر بادہ اور روح میں ظاہر ایک قادر مطلق امارکر کرتی ہے لیون سے تعلق بلا شبر رواتی فدہ سے خدا کے صنور میں

رکی اطاعت یا بردگی کے مترادف نہیں ہے۔

افتا کا اندازہ نیس کا سخت ان میں بھوان کی خاص قرت مادی مثل میں خور ہوا تھا۔ بیتا کی حاص اور راون کے ساتھ الزائی میں بنومان تی نے جو زیردست راکھوں کو زیردست راکھوں کو زیردست راکھوں کو بازا اور پچھاڑا۔ کئی جرت انگیز معرکے سر کیے۔ فرض کہ بھوان رام کی برا اور پچھاڑا۔ کئی جرت انگیز معرکے سر کیے۔ فرض کہ بھوان رام کی زندگی میں انموں نے بوی بوی جنگی معرکہ آرائیوں میں فیر معمولی شجاعت کا جموت دیا۔ وہ فیر منوح جنگی اور جری تابت ہوئے۔ لین اس کے باوجود وہ زم دل بھی تھے۔ بھوان کے اہم پردگرام کی سخیل کے لیے انموں نے جان جو کھوں میں ڈائی اور بزارہا گناہ گاروں کو مزائے موت انموں نے جان جو کھوں میں ڈائی اور بزارہا گناہ گاروں کو مزائے موت دیا اور دکھا دیا کہ ان کے روم روم میں رام نام رہا ہوا ہے۔ بھوت بھی ڈائا اور دکھا دیا کہ ان کے روم روم میں رام نام رہا ہوا ہے۔ بھوت بھی

منومان جی: بنومان می محکوان کے لاجل بھت تھے۔ ہم ان کی بھتی ک

بر مسان کے تصور زبان کے بغیر اس کے تخلیق ارتفاکا بیان تھند اور ناممل رہتا ہے۔ وہ زبان کو تواتر نہیں بلکہ ایک 'دوران محض' قرار دیتا ہے۔ یعنی وہ تواتر کے مقبوم میں مستعمل ریاضاتی یا سائنسی زبان کے تصور کو مسترد کر دیتا ہے اور ایک لیے دوران کے مقبوم میں زبان کے وحدائی تصور کو تعلیم کرتا ہے جس می کوئی ظافییں ہے بلکہ ایک 'میل مسلس' ہما کیک کل ہے۔ ایک ایبا کل جس کے اندر باشی حال میں مدغم ہو جاتا ہے اور مستقبل کی بیش بندی کرتا ہے۔ کمیا باضی، حال اور مستقبل کے بادر مستقبل کے تصورات سے حاری میں دوران محض خود جوش حیات واقع ہوتا ہے جو بالذات تخلیقی عمل میں محرک کا کردار ادا کرتا ہے۔

جب تک رام چدر کی اس دنیا شی رہے تب تک ہنومان کی ان کے قد موں سے جدا فیص ہوئے اور جب بھوان خائب ہو گئے تو ہنومان کی نے اسپنے ہاتھ میں کرتا لین لے لی اور بھی کیر تحمیم کمن ہو گئے۔
رامائن کے زبانہ شی ان کا ذکر ملا ہے، مہابھارت اور کر شن کے زبانہ شی بھی ان کا تذکرہ ملا ہے۔
بھی ان کا تذکرہ ملا ہے۔

برسان نے جیلتی ارتفا کے فلفہ کو چیش کرکے اپی معاصر کار میں ایک چیش بہت نے بہت سارے فلفیوں،

یم ایک چیش بہا اضافہ کیا ہے۔ اس کی حیاتیت نے بہت سارے فلفیوں،

مانمندانوں اور مصنفوں کو جن جی چارج بربارا شاکا نام خاص طور پر قابل

اگر ہے، ب مد متاثر کیا ہے۔ تاہم برشسان کے فلفہ کے بیش مطروضات موجودہ رجمان گر ہے بالکل مطابقت نیس رکھتے ہیں۔ اس کے تصور وجدان سے برنے کی ہو آئی ہے جو کم از کم اس دور کے گری میان کے متائی ہے۔ دوران محض کا تصور لا تعییت پر دالات کرتا ہے۔

تعییت کے تمام تر تصورات سے وست برداری، خواہ اس کا تعلق مقدم مالات ہے ہو یا معقبل کے وقوعات کے رجمان ہے، اپنا کوئی معقبل جواز نہیں رکھتی ہے۔ اصول انضافہ اور اصول جہات ارتفاق محل کے بنیادی تصورات جی ہے۔ مرید برائی، نہاد ربر کسان ارتفائیت کی اس بنیاد پر کاری ضرب لگاتا تصورات جی سے جی اور برحسان ارتفائیت کی اس بنیاد پر کاری ضرب لگاتا تھورات جی سے جی اور برحسان ارتفائیت کی اس بنیاد پر کاری ضرب لگاتا

ہوئی: ہماکن مینے کی ہے تم کو یہ تہار منایاباتا ہے۔ اس دن ملک بحر می جگہ جگہ ہول جائی جاتی ہے۔ ہولی ہندو قوم کی زندہ دلی اور بوی خوشی کی تقریب کا تھاد ہے۔ اس موقع پر ناج، رنگ، تناش، دعی، بنی غداق اور مخلف متم کے رنگ رنگیلے پردگرام اور گانے بجانے کی محفل کو آدامت کیا جاتا ہے۔ مرد اور مور تمیں ایک دوسرے کے ساتھ رنگ گال وفیرہ ہے کھیل کر بوی بگانت اور طوص کا نظارہ بیش کرتے ہیں۔ اس میں اوٹی تج، چھواچھوت کی تفزیق کو بھول کر بوی مجت سے ایک دوسرے کے

کہا جاتا ہے کہ ای روز بھت پرہاد کو اس کے باپ نے زندہ جلا دینے کی میال چلی تھی لیکن پرہاد کی سائج کو آئج شیں گلی اور وہ دکتی آگ سے باہر کل کر آھیا۔ ای کی عظیم الثان یادگار عمی ہر سال ہوئی جلائی جاتی ہے جو سے سیق وہتی ہے کہ جھوان کے سچے اور بیارے بھت کو

دیا عم کی چز کا فوف فیس رہتا اور جگوان بر آن اس کی حفاظت کے لیے تیاد کھڑے رہے ہیں۔

بیٹرن، فرینز جوزف بالا (Haydn, Franz Josoph) (1732-1809 : مغربی موسیق کا مشہور نفد نکر، کا بیکل طرز ک موسیق کو ترتی دیے عمل اہم حصد رہا ہے۔ قائب وہ پہلا نفد نگار تنا جس نے سفونیاں تیار کیں اور آلات موسیق کی مدد سے موسیق کے دوسرے گلدے مرتب کے۔

ابتدائی عربی بیڈن کرجاگھر کے سرود خوانوں کی بعاصت کا میر تقالہ نفد نگاری کی تعلیم حاصل کرنے کے ابتدائی دنوں میں اسے تخت افلاس کی زندگی گزارتی پڑی لیکن 1758 ہے اس کی استادی کی طرف لوگ متوجہ ہونے گئے۔ اسے دیاتا کے ایک انجائی بالدار اور بااثر خاتدان کی سرپر تن حاصل ہوگئے۔ شہزادہ مکوس الحجر ہیری کے سرپر تن میں اس نے کئی نفتے مرتب کے اور ایک آر کشراکی رہنمائی کی۔ کی آبرا تعنیف کے انجام دیے۔ گرجاگھر کے سرود خوانوں کی رہنمائی کی۔ کی آبرا تعنیف کے اور کی کو بیش کرنے میں رہنمائی کی۔ چند می سال میں اس کی شہرت اور کی کو فیش کرنے میں رہنمائی کی۔ چند می سال میں اس کی شہرت پورپ کے کونے کونے میں پہلنے گئے۔ اس کی تیار کردہ موسیقی لوگ چاکر چھاجے گئے۔ یہ سال کی سال میں اس کی شہرت اس کی جہرت اس منزل پر بہتی گئی کہ اس کے کارناموں کو چھاجے کے لیے گئی کہ اس کے کارناموں کو چھاجے کے لیے گئی کہ اس کے کارناموں کو چھاجے کے لیے گئی۔ اس کی طاقات ایک اور طقیم فنکار اور باہر موسیقی موزارث سے ہوئی۔ وہ اشاعت ایک اور طقیم فنکار اور باہر موسیقی موزارث سے ہوئی۔ وہ اگرچہ اس سے 24 سال چھوٹا تھا لیکن دونوں میں بہت گھری دو تی ہوگی۔ ورونوں نے ایک دوسرے کی موسیقی کو مثاثر کیا۔

1791-92 اور 1794-95 ش بیڈن انگستان میں رہا جہاں اس نے اپنی سب سے مضہور سمفنی نمبر 100 مرتب کی۔ باتی عمر ویانا میں گزری جہاں اس نے موسیقی کے میدان میں کئی کارناسے انجام دیے۔ ان میں ایک کمٹن کی مشہور تھم بیراڈائز لاسٹ (Paradise Lost) یر بخی ہے۔

جیلن (Helan): یونانی دید الل کی حسین ترین مورسد نیدا اور زیس (Zeus) کی بڑے۔ ایکی وہ جوان می موئی حمی کہ حمیس اے الزا کر ایکا لے مجے لیکن دہاں سے اے چھڑوا لیا محیلہ بیلن کا حسن نہایت مدموش کن تھا اور بیان کے تمام بوے ہیرو اور مروار ایم کے وام محیت میں محرفار مح

اور اے حاصل کرنا چاہتے تھے۔ یہ حالت دکھ کر اس کے سوتیلے باپ نائن در کیس ال کی سوتیلے باپ نائن در کیس کا کو یہ ڈر پیدا ہو گیا کہ یہ آئیں میں اونے گئیں گے چانچہ اس نے ان سب سے یہ وعدہ لیا کہ جیلن شے بھی اپنا شوہر پنے گی اے سب مان لیس کے اور اس کے حق کی حقاقت کریں گے۔ اس کے بعد جیلن نے میندس (Mondaus) سے شاوی کر لی کین اس کے باوجود ایک اور حسین نوجوان میرس اے اشاکر فرائے کے گیا۔ بعض نے روایت کی ہے کہ فود جیلن کو میرس سے حشق ہوگیا تقل

ور س کے مخالفوں نے ایک فوج تیار کی، 'جگ فروجن' عمی اروجن والوں کی کلست دی۔ بوسر کی مشہور لقم ایلی اید (liad) اور اوؤیکی (Odyssey) عمی سے تلایا گیا ہے کہ جیلن نے دیرس سے شاوی کر کی تھی ایکن اے بھائوں کے بعد اس نے ایکن اے بھائوں کر کی اور جنگ ٹروجن کے بعد اس نے میدس سے شاوی کر کی اور اسیار تا عمی اس کے ساتھ رہنے گی۔

جیلن اور پیرس کے تعلقات اور اس سے متعلق دوسرے واقعات کے متعلق اور مجی کی مخلف اور متعاد روائش مشہور ہیں۔

بینڈل، جارج فیڈرک Handel, George) (Friderc, 1685-1759) جرمنی میں پیدا ہوا اور برطانی میں بس میا۔ اپنے مهد کا نامور نفد نگار۔ آپا اور آلات موسیقی پر نفول کے بجائے کے لیے مشہور ہے۔

بینڈل نے ہال اور ہیجبورگ (برشی) میں تعلیم حاصل کی اور سیجبورگ (برشی) میں تعلیم حاصل کی اور سیجبورگ (برشی) میں تعلیم حاصل کی اور سیجبی ایک اور 1709 کے ورمیان اٹلی میں اس نے متعدد آیرا اور کا ٹاٹا (Cantatas) تھے جو بے حد متبول ہوئے۔ 1710 مینوور دربار میں موسیقی کا ڈائز کر مقرر ہوا لیکن چند دن بعد اے چھوڑ کر لندن چلا آیا جہاں وہ کا ڈائز کر مقرد ہوا لیکن چند دن بعد اے چھوڑ کر لندن چلا آیا جہاں وہ انگلامان اور بے دوپ میں بھیٹیت عظیم نخد نگاد ہونے گا تھا۔

بین یان اور مہا یان : بدھ مت کے بعد کے دور کے بہت سارے مکا تیب اگر دو وسط قابل تقتیم زمروں کے تحت لائے ہا سکتے ہیں جن کے عام بین بین یان اور مہایان۔ ان اصطلاحوں کی تشریح فتلف طور پر کی سکتی ہے۔ مب سے زیادہ معمول تشریح ہیں ہے کہ یہ بالتر تیب نجات کا بھری رائے اور ابوا رائے سمجے جاتے ہیں۔ لفظ ابین (کم مرتب) کے

كما جاسكاك ووواقع اس تعليم كي فما تعد كي كرتي بين جو ابتداوي عني على-اگرجہ ایک کے بعد ایک علمیاتی اور علم الوجودی محتین کے ظام كا آخاز موتا ريا ليكن بودهي عمل تعليم مي كوئي تبديلي نظر نبيس آئي۔ يد بات بین یان مت کے متعلق می ہو علی ہے نہ کہ مہایان مت کے متعلق۔ یہ اعتقاد کہ سب کھ ایک اذبت سے اور سکھ مجی ایک جما ہوا دکھ ی بے بانی الذکر نظریہ کی خصوصیت کے طور یر ای طرح بر قرار رہا جس طرح کہ یہ عقیدہ کہ سمج میان دکھ پر غالب آنے کا زربیہ ہے۔ نروان مامل کرنے کے لیے کھ زہن اور کھ اطلاقی تربت کا سلسلہ جو نتخب کیا میا تھا وہ بھی پہلے کی طرح قائم تھا۔ لیمن زندگی کے نصب العین کا تسور بہت زیادہ بدل میا تھا۔ عمل اور زور غی (دھیان) کے یہ دو نصب العین يہلے سے موجود تھے۔ کی ایک ناستک نظریوں کی طرح بن یان مت نے اول الذكر نعب العين كو اعتبار كر لها اور مهامان مت جو زماده تر مندو فكر ے زیر اثر تھا اس نے اول الذکر نصب العین کے مثالی نمونے کے طور پر ا بی عملی تعلیم کو تشکیل دیا۔ اپی نحات کا ماصل کرنا آلرچہ ابھی تک زندگی كا متعد قرار ديا جا ريا تما ليكن اس كى تعريف و توصيف ايل خاطر نيس كى ماتی تھی بلکہ وہ الی قابلیت مجھی مانے گی کہ جو دوسروں کی نمات کے لیے کو شش کرنے کے واسلے ماصل کی جاتی ہے۔ یہ بودھی ستوا کا نعب العین جو بن بان کے اربحت سے اتبازی حیثیت رکھتا ہے۔ بودھی ستوا خود کامل ننے کے بعد دوسروں کی روحانی ترتی کے لیے ابی نحات کو بھی ترک کر دیتا ہے۔ اس کو صرف اینے حمیان سے تعنی نہیں ہوتی۔ دو مصیبت زوہ کلوق کی اماد کی آرزو میں بے قرار رہتا ہے اور ان کی فاطر کی متم ک مجی قربانی کے لیے تار رہا ہے۔ اس طرح خود کو قربان كرف والى محبت بائ تعلق طرز عمل كو مبلان مت كا اتمازى سر چشمه كها جاسکاہ۔

متن کے لحاظ سے جس کتری کے احماس کا اظہار ہوتا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ نام مہایان کے ویروں نے تجویز کیا موگا۔

ان دولوں میں جن یان کی ابتدا قدیم تر ہے لیکن دولوں میں المياز مرف تاريخ وار نيس ب بلك فلمفياند اور اطاق نظر سے اختلاف ے۔ چنانچہ جن بان کے مائی فارقی اشاکی حقیقت کو مانتے جی۔ مکن ہے کہ وہ خود حقیقت کا بھی کی تصور رکتے ہوں۔ اس وجہ سے اکثر ہندو تسانف میں ان کو مرواستووادن کیا جاتا ہے۔ اور مہلان کے مای اس ے متعاد تعلد نظر رکھتے ہیں۔ دوسرا اہم فرق یہ ہے کہ بین بان دنیا ک قید سے انفرادی طور پر نجات کے ذرائع بنا دینے کے بعد اپنی جد وجمد موتوف کر دیناکانی خیال کرتے ہیں۔ اس کے برنکس مہلان یہ تعلیم دیے یں کہ عالم یا عمل کو جاہیے کہ کوئی آرام لیے بغیر دنیا کی رومانی قلاح و بیوو کے لیے کام کرتے رہیں۔ بنیادی سائل میں ان دونوں نظریوں کے درمیان اسای اخلافات یہ بتاتے ہیں کہ مہلیان کی اجنی کر کے زیر اثر تھا۔ اور یہ خیال بھاہر معقول نظر آتا ہے اس لیے کہ اس وقت ہندوستان میں بیرونی صلے بدھ مت کے اس پہلو کو تھیل دینے کی مزلوں میں تھ۔ اس تاریخی سوال کی حقیقت بر فور کے بغیر ہم کہ کتے ہیں کہ مہلان مت کی امرزی فصوصات کی نشود نما کو ابتدائی بدھ مت کے مخل تصورات سے توجیہ کرنا کھ مشکل نہیں ہے۔ مبلیان کے عامی خود اس خیال کے تھے اور بیان کرتے تھے کہ ان کا نظریہ قدیم بدھ کی تعلیم ک المام و کمال مداقت کی نمائدگی کرتا ہے اور بین یان ندہب میں یائے جانے والے اختلافات کے متعلق یہ خیال کیا تھا کہ وہ یا تو ماسر کی اس كوشش كا متحد بين كد كم استعداد شاكروون كو بعي بم آبك كيا جا سك يا اس لے کہ وہ اس کی کائل امیت کو مجھنے کے الل نیس ہیں۔ مدانت کھ بھی ہو لین نظریہ کی دونوں صورتوں سے کی ایک اہم تبدیلیوں کا کسال اظہار ہوتا ہے، اور دولوں ہی ہے کی ایک کے متعلق مجی بی خیال نہیں



یاترا: کی پر ہی مقصد کے تحت یا زیارت کے لیے کی عبادت گاہ مقبرے وغیرہ کے لیے سنر کرنا۔ دنیا کی تقریباً تمام تہذیباں میں یاترا کی رم ملتی ہے۔ قدیم روم میں ڈلفی کی یاترا مشہور تھی۔ ہندوستان میں قدیم زائد سے معبدوں کی یاتران کا رواج ہے۔ آج بھی لوگ ترویق، مناری، گواہ رشی کیش اور ایسے بے شہر مقامات کی یاترا کرتے ہیں۔ چین میں مدیوں سے کوہ تاکی کی یاترا اور جائی شاک یاترا میں مدیوں سے کوہ تاکی کی یاترا وہ جائی گاران میں یوتی بھاوا اور تاکی شاک یاترا میں مقدیم تھی۔ مطانوں کے لیے تج کھیہ فرض ہے۔ لاکھوں سلمان روضہ روسول ملی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کے لیے جاتے ہیں۔ اس کے علاوہ ہر ملی میں بزرگوں اور ولیوں کے بیا شہر مقبرے ہیں جہاں ہر سال عرس میں اور متیں مان مرس میں اور متیں مان مرس میں اور میں۔

عیمائیوں میں بیت اللم اور افرید (Nazareth) کی یارا کی رمم
نہاےت قدیم ہے اور جب سے چو تھی صدی عیموی میں بینٹ بہلیا نے اس
امل صلیب کا پا لگا جس پر حضرت عین کو شہید کیا گیا تھا جب سے اس
یارا نے اور نقدس مامل کر لیا ہے۔ روم میں بیٹ پال اور بیٹ پیڑ
کے مقیروں کی یارا رومن کیتولک ندہب کا ایک اہم ج بن گی ہے۔
1300 سے پوپ ایک بورا حبرک سال مقرد کرتے ہیں جب لوگ زیارت
کے لیے فاص طور پر روم جاتے ہیں۔

سیای سخکش می المحص رہے۔ معینی بھی جملیں اور طلعتی بھی پائیں۔

گی کی سیای زعرگ اپنے بھائی کے مقابلہ میں زیادہ مختر اور وطال پانے کا ہاری ورخش رہا اور اعلی پانے کا ہاری مرحب کی۔ اس کا بھی اوروپی زبانوں میں ترجہ ہوا اور اوروپی مورخوں نے اس سے کائی فائدہ افسایہ ان کی بیاری آسینے بھائی کی ہاری مترب الحمرا کی معیار کی اور اس کی طرح مبسوط نہیں ہے لین ادبی قدر و قیت میں اس سے بودہ کر ہے۔ اس کتاب میں انھوں نے وسط مغرب کی ایک سلعت کی محل سیای ہاری فیش کی ہو اور ہم عمر درباری شعرا کی الکے الکھیں بھی محفوظ کردی ہیں، دربار کے مشاعروں اور علی و ادبی سر کرمیوں کا بھی نبایت دلیس فائد بیش کیا ہے۔

سحی المجلی عضر بن : حضرت سیخی کے بارے عمل انجیل عمل ذکر آیا ہے اور میودی مورخ جوزفس نے بھی کائی تھا ہے۔ ولادت می سے پہلے پیدا مور اور 30 میدوں کے درمیان انھیں سول پر چھا دیا گیا۔ بیسائی ان کا بوا احرام کرتے ہیں، افھیں بیغیر مانے ہیں۔ حضرت سیخ ک تعلیمات کی کہلی شکل انھوں نے بی چیش کی تھی اور میٹی مسئط کی آمد کی بیٹرات دی تھی۔

حضرت محین ایک بیودی رئی کے خاندان بنی پیدا ہوئے تھے۔
ان کی والدہ حضرت مریم (والدہ حضرت مینی) کی قرمی مزیز تھی۔
شروع می سے وہ اس وقت کے بیودی نہ ہی رہنمالاں اور نہ ہی رسوم سے
بیزار تھے چانچہ انھوں نے بینبرانہ فرائش اپنائے اور نہ ہی تعلیم اور چسمہ
کے فرائش اپنے ذمہ لے لیے اور لوگوں کو بشارت دینے کے کہ می موجود کی آمہ قریب ہے۔ وہ نہایت سادہ لباس پہنے جو اونٹ کے ہاوں کا
عا ہوجہ نڈے اور شہد ان کی غذا تھی۔

ان کی تعلیمات اور بھیمہ کو حفرت مین کے بھی قبول کیا۔ بعد یس جب انموں نے شہنشاہ میراڈ کے ظاف علی الاطان وطا دیے شروع کے تو افھیں کر فکر کر کے سولی کم چھا دیا گیا۔ میمائیوں کے مختلف فرقے مختلف تاریخوں عمل ان کی ہری مناتے ہیں۔

حضرت محیل مسلمانوں کے نزدیک بھی یغیر سے اور قرآن مجید میں کل بار ان کا ذکر آیا ہے۔ ومثق کی مجد اسے کے اندر ان کی قبر موجود ہے۔

یکی ش : جر من لفظ جیوزش سے لکلا ہے۔ جس کے معنی ہیں میروی سے ایک زبان ہے جو مشرق بوروپ کے میروی استعال کرتے ہیں۔ ان ہی سے جو اسرائل یا امریکا وغیرہ بے ہی وہاں بھی وہ اس کا استعال جاری رکھے ہوئے ہیں۔ یہ مبد وسطی کی جر من زبان سے لگی ہے کین اس ہی جرانی اور آرای زبانوں کے بھی کائی الفاظ نے اس میں جگہ پالی ہے جہاں میروی ہے ہیں یا میرائل اور آرای زبانوں کے کائی افغاظ نے اس میں جگہ پالی ہے جہاں میروی ہے ہیں یا کھریزی نیان کے بھی کائی افغاظ اس میں آگھ ہیں۔ میروی سے ہیں یا کھریزی نیان کے بھی کائی افغاظ اس میں آگھ ہیں۔ اس کے لیے جرانی رسم الخط نیان کے جاتے ہیں۔

یبودی عام طور پر جرانی کو اقد اور علی زبان تصور کرتے ہیں اور فیرس صدی کے درمیان کو حقارت ہے دیکھتے ہیں۔ پدربویں اور انیسویں صدی ک درمیان کی فی ایکی آئیں اس زبان میں ترجہ ہو کی اور کو حور اول اور بیر برحے لوگوں کے لیے اس زبان میں آئیں کھی گئیں گئی گئی کی کا خار اور تعنیف کا کام اس میں انیسویں صدی ہی ہے شروع ہوا، اس میں انیار اور رمالے بھی تکنے آور مشرق ہورہ میں کی ناول اور تعلوں کے مجومے فی ٹی زبان میں شائع ہوئے۔ اس کا جرانی زبان سے بیٹ خف مقابلہ رہا گئیں ہے وران ہورہ یں کی داوری زبان نمیں رہی کو خت معاجب کا مامنا کرنا چل ہے زبادہ میرویوں کی دورس کے بیودیوں کو خت معاجب کا مامنا کرنا چل ہے زبادہ کر گئی ہوئے اگر اور می گؤر کر اور کی خت معاجب کا مامنا کرنا چل ہے اس زبان کو بھی خت معافل کا مامنا کرنا گور کی اور کی خت معافل کا مامنا کرنا ہو گئی ہوئی افریقہ، آمنر میل اور انگلتان میں کابیں، وقیرہ میں میرویوں نے اے بھر کی جا تعدہ اور اس زبان میں کابیں، وفیرہ میں میرویوں نے اے بھر سے اور معام میم شروری کے ہے۔ درمانے کی اقادہ اور معظم میم شروری کے ہے۔

ليقوي، حفرت: حرت ايرابع كم يدك اور حرت الن ك صاجر اوسعد والدوكا نام رفقه يا رقيه تفار يبوديون، عيمائون اور مسلمانون مے پینبر۔ البیل میں ان کا نام امراکل بھی دیا عمیا ہے۔ روائی طور بر امراكل اينا سلسله نسب ان ي ع مات بن اور المين اينا حد اعلى من یں۔ ان کے آوام بمائی ایسو (Esau) تے جن سے فائدان Edom کی ابتدا ہوتی ہے۔ وولوں بھائی وو مختف ساجی نظاموں کی نمائندگی کرتے ہیں۔ آپ کو نیوت حطا ہوئی تھی اور آپ کے بھائی عیف کو بادشائی۔ حضرت یعقوب کی زعر کی خاند بدوش کی متی۔ بحریاں بالنے اور جرائے تھے اور ایسو بدو فكارى تھے۔ اگرچہ حفرت يعقوب چيوٹے تھے ليكن بزرگ كا مرتبہ الحمير مامل تفار وه بعد من اين فائداني قبل (Aramean) من كا الجیل کے مطابق رائے میں ان یر اللہ تعالیٰ کی طرف سے وحی الزید انموں نے ای دو ماموں زاد بہنوں لیہ (Leah) اور راحیل (Rachel) سے شادی کی۔ وس وس سال (کل میں سال) اٹی پویوں کے موض این مامول اور خسر لابان کی خدمت کی۔ اس طرح محیا دونوں پویوں کی مبر ادا كيا (اس زمانے ميں دو سكى بينوں كو بيك وقت نكاح مي ركمنا شرعا ممنوع نه تفا) ـ ساته عي اس دوران كافي دولت اكثماكي اور يحر كنعان (فلطين) آگتے۔ یہاں ان پر ایک دفعہ پھر وحی نازل ہوئی۔ وہ اینے بھائی ایسو (Esau) ے لے۔ ان ے بھین ے جو تعلقات خراب تے اخس نحیک کیااور کتعان می رہنے گئے۔ ان کے کل بارہ اڑکے ہوئے، چے لیہ (Leah) ے، وو راحیل سے اور باتی لو شری ہے۔ آخر عمر می جب سخت قط برا تو اسے صاجزادے مطرت ہوست کے پاس معر یطے مے جو اس وقت معر کے حکرال تھے۔ یہی حضرت یعقوب کا انتال ہوا لیکن الحمیں کعان لاکر خاندانی قبرستان میں دفن کیا حما۔

کیمین: اس کے لغوی معنی وائی ہاتھ، قوت اور تم کے ہیں۔ یہ لفظ ان تیوں سعنوں میں مشترک ہے۔ بعد میں اس کا استعمال حلف (اشم کھانے) کے لیے ہونے لگا۔ کیونکہ قبل از اسلام عبد چاہیت میں یہ وستور تھاکہ جب لوگ ہاہم کمی بات پر حلف اشاتے (لیمن تم کے ساتھ قبل و افرار کرتے) تو ایک دوسرے کا ہاتھ تھام کر تم کھاتے تھے۔ رکن سلطنت کے لیمی اس لفظ کا استعمال ہوتا ہے بیسے خطابات میں میمین الدولہ اور کین المدلد وفیرہ۔

طف کی شرعی حیثیت مالات کے ساتھ بدلتی رہتی ہے۔ مجم

طق افحانا واجب ہو جاتا ہے اور مجمی حرام۔ اول الذکر صورت کی مثال یہ ہے کہ کمی ہے اور مجمی حرام۔ اول الذکر صورت کی مثال یہ سے کہ کمی ہے قسور انسان کو جس نے فون نمیں کیا موت سے بہانا اگر صف افحانا واجب ہے۔ کمی حرام هل کے اور تکاب کی تتم یا غلد کام کے لیے صف افحانا جائز نمیں سے بلکہ طف افحانا حرام ہے۔

اللہ تعالی کا فربان ہے کہ اپنے و صدوں اور طف پر قاتم رہو، اس
کا اچھا اجر لے گا۔ کیین (مم) کا قرق کناہ ہے۔ مم کھاتا قرآن، حدیث اور
اجماع ہے جابت ہے۔ اس کی حسب ویل چند فسیس ہیں۔ (1) کیین
الغوس: ماخی کے کی عمل کے لیے پیچیاں ہوکر طف افعاتا۔ اس کے
بارے جم ار ثانو نبوی ہے کہ جس نے جبوع طف افعایا، دوزخ جم والا
جائے گا۔ (2) کیمن المعقد: کی در پیش معاملہ کے لیے طف افعاتا کہ وہ یہ
تیس کرے گا یا کرے گا۔ اگر عمل آلٹ ہو تو سزاوار ہے۔ اس طف کو
توڑنے کا کفارہ ایک غلام کی رہائی یا دس مسکیوں کے لیے کھانا کھانا یا
کیڑے دیتا ہے۔ (3) کیمین الغو: اس می نہ کوئی گناہ ہے نہ کفارہ اس کی
صورت یہ ہے کہ کی بات کو کی مائے ہوئے حم کھائی جائے۔ پھر معلوم
مورت یہ ہے کہ کی بات کو کی مائے ہوئے حم کھائی جائے۔ پھر معلوم
مورت یہ ہے کہ کی بات کو کی مائے ہوئے حم کھائی جائے۔ پھر معلوم
مورت یہ ہے کہ کی بات کو کی مائے ہوئے حم کھائی جائے۔ پھر معلوم
مورت یہ ہے کہ کی بات کو کی مائے ہوئے حم کھائی جائے۔ پھر معلوم
مورت یہ ہے کہ کی بات کو کی مائے ہوئے حم کھائی جائے۔ پھر معلوم
مورت یہ ہوگ دو بات میں نہ تو اس متم کا تھم یہ ہے کہ اس کا مواخذہ آخرت

یک، کارل گوشاف (Psychiatrist) اور نفیات تحلیل (Psychiatrist) اور نفیات تحلیل آخریا کا مغبور بابر امرانمی نفی (Psychiatrist) اور نفیات تحلیل (Analytical Psychology) ما بانی بحک نے بیسل اور زیوری شی تعلیم مامسل کی۔ زیوری شی اس نے ایو بین بلیولر کے کلک شی کام کیا۔ 1902 کے بعد اس نے ذہتی امراض کے بدر اس نے نفیات سے متعلق کی مقالے کئے۔ 1906 شی اسے ذہتی امراض کے بارے شی ایک کتاب لکتی جو بہت مغبور بوئی۔ 1907 شی وہ میکنڈ فرائڈ (بائڈ (بائڈ (بائڈ ایک کو مدر چتا کیا۔ متاثر ہوا۔ 1911 میں وہ نفیات کی بین الاقوائی سوسائن کا صدر چتا کیا۔ متاثر ہوا۔ 1911 میں اس نے بیلی مشبور اور انقلالی تعنیف نفیات الشمور خیالات بیش کے تھے، ان کی وجہ سے اس میں اور فرائڈ میں مخت ختا اشکار نات بیدا ہوگئے۔

یک کی نفسیات کی بنیاد نفشیاتی کائید (Psychic Totality) اور

نفیاتی آواتائیت (Psychic Energism) پر ہے۔ اس نے یہ نظریہ چٹی کیا کہ لاشور وو سطحوں پر ہوتا ہے۔ ایک شخص (جس جس کمی فرد کی دلی ہوتا ہے۔ ایک شخص (جس جس کمی فرد کی دلی ہوتا ہے) اور دوسر ااجنا کی لاشور جو ارک نائپ (Archetype) یا کسلی عرکات و تصورات کا مخزن ہے۔ اس نے 1923 میں نفسیات پر ایک اور کتاب کسی جس میں باطنی اور فیر باطنی کیات کی وضاحت کی گئی ہے۔ یک نے اپنی تعنیفات میں نفسیات سے متعلق جو اہم تصورات پائیں کیے ہیں ان میں سے ایک یہ ہے کہ اتفاقی طور پر فیر متعلق جو اتفاق خور پر جو سب سے بوی ذمہ داری عائد ہوتی ہو وہ تو کرد راحد میں آبھی پیدا کے فرد پر جو سب سے بوی ذمہ داری عائد ہوتی ہو وہ کرد کرد کیا کہ کمل انسان بن سکتا ہے۔

الم سفع معرف : سلانوں، یبودیوں اور میسائیں کے بینبر۔ توریت اور انجیل کے مطابق حضرت بوست، حضرت اینقوب اور بی بی راجیل بنت لابان کے بیٹے تھے۔ اسرائیل کے ایک قبیلہ کا نام بھی بوسف ہے۔ اس کے مطابق حضرت بوست کے بھائی الحمیں پکڑ کر بروہ فروشوں کے ہاتھ کے دیے ہیں جو الحمیں معر لے جاتے ہیں۔ وہاں کائی معیبتیں اٹھانے کے بعد وہ ایک دن فرعوں کے ایک خواب کی تعبیر بتاتے ہیں اور فرعون خوص ہوکر الحمیں ایک اہم مہدہ عطاکردیتا ہے۔

فلطین میں تھا پڑتا ہے تو حفرت ہوست کے ہمائی انان خریدنے کے لیے ممر آتے ہیں اور ان کی انا قات حفرت ہوست سے ہموتی ہوتی ہے۔ حفرت ہوست کو اپنے چرتے ہمائی بن یامن (Benjamin) سے اس ہوتی ہے۔ حفرت ہوست کو معر آنے کی وعوت دیتے ہیں اور ان کے خاتدان اور مویشیوں کے لیے زئین کا ایک کلوا دے ویا جاتا ہے۔ کائی مرمہ بعد ہے سب یہاں سے جمرت کرتے ہیں اور فی کیا قطین فح کر لیتے ہیں اور انقال ہونے پر مہیں حضرت ہوست کو وفن کیا

قرآن جید می حفرت ہوست کا ذکر کی جگہ آیا ہے۔ سورہ ہوسف میں آپ کے بارے میں نہایت تنسیل سے بیان کیا کمیا ہے اور ا اے دھن تھی کہا کمیا ہے۔ بعض سورتوں میں تنسیلات تقریباً دہی ہیں جو تورید و انجیل میں ہیں۔ یعن میں ان سے علقت ہیں۔ اس کے مطالق ک پاس ہوشع الا اور ہوشع

ان کا ذکر انجیل اور توریت میں تنسیل سے آیا ہے۔ آپ حضرت بیسٹ کی اوالا میں تھے۔ قبرہ ضب ہیں ہے: او شی بن نون بن فراہیم بن ہوسٹ کی اوالا میں تھے۔ قبرہ ضب ہیں ہے: او شی بن فراہیم بن ہوسٹ بن ایراہیم۔ آپ حضرت موئ کے جائشین اور میڈیر تھے۔ صفرت موئ کی زندگی می می اقمی نہایت اہم مقام حاصل تھا۔ وہ نوجوں کے بہ مالار تھے۔ صفرت موئ کی وفات کے بعد اللہ تھائی کی طرف سے یہود ہوں کے رہنما لیمنی نبی مقرر ہوئے۔ صفات یشر کا ذکر مرف کے ایک نوجوں کے رہنما لیمنی نبی مقرر ہوئے۔ صفات یشر کا ذکر ایک نوجوان رفیق کا دکر ہے جس کے ساتھ وہ حضرت خضر سے ایک نوجوان رفیق کا دکر ہے جس کے ساتھ وہ حضرت خضر سے ایک نوجوان رفیق کا دکر ہے جس کے ساتھ وہ حضرت خضر سے کیا انتقال ایک سو دس برس کی عمر میں ہوا۔ یہود ہوں کی قدیم تاریخ ایک افتا استعمال ہوا ہے۔ عبی ایک انتقال ایک سو دس برس کی عمر میں ہوا۔ یہود ہوں کی قدیم تاریخ عمل انتحال ایک سو دس برس کی عمر میں ہوا۔ یہود ہوں کی قدیم تاریخ عمل انتحال ایک سو دس برس کی عمر میں ہوا۔ یہود ہوں کی قدیم تاریخ عمل انتحال ایک سو دس برس کی عمر میں ہوا۔ یہود ہوں کی قدیم تاریخ عمل انتحال ایک سورس برس کی عمر میں ہوا۔ یہود ہوں کی قدیم تاریخ عمل انتحال ایک سورس برس کی عمر میں ہوا۔ یہود ہوں کی ترب ہے۔

آب ادب کے فہایت معبول موضوع رے ہیں۔

ہے تانیوں کا مقصد ہی ہے رہا کہ بیت اور تاسب کے ایسے سانچ طاش کیے جائیں جن کی قدر ہر زانے بھی اعلیٰ ترین رہے۔ وہ ایک عارتی تھیر کرتے تے جو ہوتی تو تھیں انسانی پیانے کی لیکن جن کا تقدی ان کے دیو تاکن کا ہم لیا تھا۔ ہوتی فر تھیر کی مقبولت کا اندازہ اس سے کیا جاسکتا ہے کہ وجھلے وُحائی بزار سال سے ان کے فن پاروں کی نقل ہوری ہے لیکن آئ تک اس سے بہتر تو کیا اس کے ہم پلہ مجمی کوئی چیش نہ کرسکال ایجسنز کے ایکروپولیس بھی پار تمنان (Parthenon) کا مندرا آگرچ کا جاہ ہو چکا ہے کین اس کے بارے بی فذکاروں کا عام خیال ہے ہے کہ ان تک کھیل عبل ہے کہ اس کی تقیر سے لے کر آن تک

ایک مرتبہ عفرت بسف کے بھائی انھیں اپنے ساتھ باہر لے مے اور پھر بعد على آكر كياك وو حفرت فيست كو قولى وير تك مامان ك ياس چوڑ کر بطے مے تے اور ان کے بیعے بھیڑے نے اقمیں بار ڈالا اور کارے کارے کر دے (جید بھائی اقیمی ایک کوئی بی و تھیل مے تے)۔ یہ س کر حضرت بیٹوٹ اتنا روئے کہ آکھیں جاتی رہی۔ اس وتت ایک معری تافلہ اس طرف سے گزر رہا تھا۔ اس نے ای کو کی سے ین کالا تر اس می سے حرت بست کا جم برآم ہوا اور وہ ایمی زعرہ تھے۔ ایک معری افھی اسے ساتھ لے آیا در اٹی وری سے کہا، اپنا بنا ما لے۔ حفرت اوسف کے حن سے سب لوگ نے مد متاثر ہوئے۔ اس معری کی یوی نے معرت بوسٹ کو طال میں بھاننے کی بہت کوشش کی لیکن اللہ تعالی نے خواب میں خروار کردیا۔ اپل بے منای کے باوجود اقمیں جل میں بند کردیا میا۔ وہاں سے انموں نے فرمون کے ایک خواب ک تعبير بتالي اور فرعون ببت خوش موا اور حفرت يوسعت كي خوابش ير الحميل غلہ کے گودام کا انھارج مقرر کردیا۔ قط کی وجہ سے حفرت ہوست کے بھائی مصر آئے تو اسے بھائی کو دیکھ کر بہت نادم ہوئے اور اسے باب کو ان ك بارے من مطلع كيا ليكن باب نے يقين نيس كيا۔ جب بعال دوسرى مرتبہ آئے تو انھوں نے باپ کے پاس اپی قمیض بیجی جس سے ان ک آ کھوں میں پھر روشنی آئٹی اور قمیض کی خوشبو سے حضرت بیفوٹ کو بقین ہو گیا کہ حطرت بوسف زندہ ہیں۔ حضرت بوسٹ کے بھائی باب سے معانی ما تھتے ہیں اور حطرت یعقوب ان کے لیے اللہ سے وعا ما تھتے ہیں۔

ایک روایت کے مطابق آپ شاہ معرکی وفات کے بعد معر کی وفات کے بعد معر کے بادشاہ بن گئے اور اپنی زندگی کا طویل حصد معر بی گزارا۔ ایک سو دس برس کی عمر بیں دفات پائی۔ مرتے وقت آپ نے وصیت کی کہ آپ کو معر بی دفن ند کیا جائے بلکہ آبا و اجداد کی سرزشن کھان (فلسطین) بی کیا جائے۔ اس لیے آپ کی فاش معری طریقہ سے حوط کرل گئے۔ بب معرت موسی کے زبانے بی نئی امر ائیل محل جب معرت ہوست کی حوط کردہ فاش کو بھی ماتھ لے گئے۔ کہتے ہیں کہ آپ کی قبر للسطین کے حالے دہ فاش کو بھی ماتھ لے گئے۔ کہتے ہیں کہ آپ کی قبر للسطین کے حالے قابلس کے ایک گائل بالطہ بی ہے۔ یہ آب کی ورفت کے نیچے ہیں کہ سے والد موجود ہے۔

بعد کے دور عل حربی اور اسلامی اوب علی حفرت بوست کی مختصت اور ان کے بارے علی واقعات پر خوب عاشیہ آرائی کی مثی ہے اور

کوئی بھی ایبا ماہر تقیر اور فظار نیل گزراہ جو اس سے متاثر نہ ہوا ہو۔
قدیم زمانے کی دوسری تہذیبوں کی طرح بیتان بی بھی جہاں
مبادت گایں اتی حسین اور مظیم بمائی جائی حیں وہاں تو کوں کے رہنے
کے مکانات است بی سادہ اور یک منزلہ ہوتے اور بہت معمولی مال و
مسائے کے بنائے جاتے۔

بینانی کمانی بنانے کی تحکیک سے دافف تھے اور چمنی صدی قبل میں کہ اس کے بعد سے مار تھی مار کی بنائی جائی میں کی میں کی بین میں کی بین میں کی بین ان کا فن تعیر همتری کا تما بین کلای سے بنی بوی عاروں کی تحکیک استعال کی جائی تھی۔ عمار توں کے اندر کی جادث میں کلای کی نمی عمار توں کی خصوصیات کو سویا جاتا تھا۔ بینائی فن تعیر پر بجیرة روم کے پہنوی مکوں کے فن تعیر کا بھی خاصا اثر تھا۔ شائل معبدوں کا فتا کائی مد کلی مد کے کریٹ سے لیا گیا ہے۔ باند و بالا ستون مصر سے اور ستون کے اوپ کی حصر کا فتاشہ آشور ہے۔

ساقیں صدی قبل می بیان می معبدوں کی تغیر کا دورک اساقی صدی قبل می معبدوں کی تغیر کا دورک اساکل شروع ہوا۔ یہ بالکل غیا ہور پوری طرح ہے بانی تعلد یہ امایاں طور پر سادہ ہوتا ہے اور اس کے ڈیزائن میں اعدوفی وحدت ہوتی ہے۔ ان کی سہوٹ اس طرح کی جاتی ہے جس سے تغیر امجرے، ندکہ مجب جائے سب سے پرانا دورک معبد اولیہا میں میرا' (600 ق.م.) کا ہے۔ شروئ میں اس کے ستون لکڑی کے تھے۔ بعد میں ان کی جگہ پھر کے ستون لگ میں اس کے ستون لکڑی کے تھے۔ بعد میں ان کی جگہ پھر کے ستون لگ دیے۔ کارفو کے کورکیرا (Korkyra) معبد (600 ق.م.) کے جو باتی ماندہ فرئے بھوئے جے رو باتی ان سے با چا ہا ہو کہ سیون کے لیے جموں کا استعمل شروع ہو بھا قبلہ ان کے علاقہ درک معبد صفحی (600 ق.م.) اب بھی باتی جسم میں درو تھی تا ہیں۔ اس سے کے ستون زیادہ تر مجمونے اور موئے ہیں اور جو کمی قدر ہیں۔ اس سے کے ستون زیادہ تر مجمونے اور موئے ہیں اور جو کمی قدر ہیں۔ اس سے کے ستون زیادہ تر مجمونے اور موئے ہیں اور جو کمی قدر کی معبد کالے ہیں۔ اس کی ایک وجہ یہ ہے کہ ان کے اور لگا ہوا بلتر اکال

ایتختر کے میاکس توس (Hephaistos) کے معبد علی مقابلتا نیادہ اعلیٰ بیانے کی تقییر کاری ہے اور ایتختر کے پار تعمیان کے معبد زیادہ اعلیٰ بیانے کی تقییر کا وازن اپنا جواب فیس رکھنا۔ یہ اور اس کے بعد کے معبد حس کاری کے اعلیٰ ترین نونے ہیں۔ بیسے بیسے ذاتہ کزر تا کیا جائی

نن تقیر عمل سجیف پر توجہ کی جانے گی۔ اس کی مثال بالی کارنے سس (355 B.C. - 330 B.C.) کا مقبرہ ہے۔ اس عمل مجموں کے دریع سجیدے کو تقیر پر فوقیت دی گئی ہے۔ یونانی فن تقیر اپنے انجائی خاب پر جب پہلیا تو اس کی فیر معمول نزاکت اور اطافت بھی اپنے مروق پر سختی گئے۔ اس کی ایک مثال ایتخز عمل الائی می کریش کی یادگار ہے۔ یونان کی قدیم یادگاروں عمل کوئی بھی آج تک اتی متبول فیس رہی ہے۔

اگرچہ فن تھیر عی ہونان کا سب سے ہوا اور اہم کارناسہ ڈورک طرز کے معبد کی تھیر ہے لیکن ان کے علاوہ اور بھی حسین معبد اور دوسری عمارتمی اس دور میں تقییر ہوئی تھیں۔ ایکروپولیس کے نیچ تقییر کردہ ڈیومیسس (Dionysus) کے تھیئر (پانچ یں معدی ق.م.) اور دوسرے تھیٹروں سے سے ظاہر ہوتا ہے کہ یونانیوں کو نہ صرف حسن و تناسب کا زیردست احساس تما بلکہ وہ آواز کی گونج پر کنوول کرتا بھی جانتے تے۔ میلنی دور عمی اس تم کے تھیئر پورے مشرق وسطی عمی تھیل گئے۔

یہووئی: لفظ یہودی ہودا ہے اللہ ہم جس کے معنی ہیں یہودی ند ہب
کی دیروی کرنے والے۔ یہ اسرائل بھی کہلاتے ہیں۔ اس لیے کہ یہ
اسرائلی قبیلے ہے ہیں۔ جوب مغرنی ایٹیا کے سای بدلنے وائی قوموں سے
ان کا گہرا تعلق ہے۔ قوریت کے مطابق یہودی حضرت ابرائمہ اور ان کے
یج حضرت المحن کی اوادو ہیں۔ ان کا قبیلہ میسائیت ہے گئ سو سال پہلے
معرکے شال مشرقی حصہ می اس عمیا تما اور زراعت کرتا تما۔ فرطون معر
رمسیس دوم کے دور میں یہ عظم و تقدد کا فکار بنا اور حضرت موئ کی
سرکردگی میں یہ یہال سے نگلنے میں کامیاب ہوگے۔ کوو سائی پر حضرت
سرکردگی میں یہ یہال سے نگلنے میں کامیاب ہوگے۔ کوو سائی پر حضرت

کی برس تک محرا فودی کے بعد یہودیوں نے کھان فع کر لیا۔ ان کے پہلے بادشاہ طالوت (Saul) بے لیکن الحمیں تشطین

(Philistine) کے باتھوں گلست ہوئی لیکن آفر کار قبیلہ جودہ کے سروار حضرت داود ایک متھم حضرت داود نے بیودیوں کے تمام دشوں کو گلست دی اور ایک متھم سلطنت کی بنیاد رکھی۔ دریائے اردن کے اس پارکا طاقہ فی کر لیا۔ بیودیوں کے اس پارکا طاقہ فی کر لیا۔ بیودیوں کے لیے اس اور فوش مالی کا راستہ کمل کیا۔ حضرت سلیمان نے اے اور احتیام اور طاقت بخش اور ایک مالی شان میادت گاہ بیکل سلیمانی تھیر کی۔ حضرت سلیمان کے ماکہ کیے ہوئے بھاری فیکسوں کی وجہ سے

حضرت سلیمان کے عائد کیے ہوئے بھاری فیکسول کی وجہ سے جلدی ہی لوگوں میں بے چتی برحہ کی چانچہ شال کے قبیلوں نے تھد ہو کر چیزی برائیل ہی اور ایک طاحدہ ریاست امرائیل ہائم کی اور جنوب کے قبیلوں نے حضرت سلیمان کے فرز تدریح یا امرائیل ہائم کی اور جنوب کے قبیلوں نے حضرت سلیمان کے فرز تدریح یووا (Rehoboam) کی ہر کردگی میں ایک مقابلتا چھوٹی کین مضبوط ریاست میرودا (Judah) ہائم کی۔ ان دولوں سلطنتوں میں آپاس میں 395 ق.م. اور میں 725 ق.م. کر ایل میں اور تمام میرویوں کو جلاوطن کر دیا۔ ریاست میرودا پر آخریوں کا تسلط ہوگیا، علی اور تمام میرودیوں کو جلاوطن کر دیا۔ ریاست میرودا پر آخریوں کا تسلط ہوگیا، بیاس کے اور تمام کی جنودیوں کو جلاوطن کر دیا۔ ریاست میرودا پر آخریوں کا تسلط ہوگیا، اور بیا اور بیا اور بیان کے طبودیوں کو جلاوطن کر دیا۔ ایران کے شہنشاہ کاریوش (Cyrus) کا جب اس طاقہ پر قبند ہوا تو 516 ق.م. میں اس نے بیودیوں کو واپس آنے کی اس طاقہ پر قبند ہوا تو 516 ق.م. میں اس نے بیودیوں کو واپس آنے کی اور ایران نے تھودیوں کو واپس آنے کی اور ایران نے تیکس سلیمانی تجر سے دی اور انہوں نے تیکل سلیمانی تجر سے تقیر کی۔

ال طاقہ ہو باند کے تبند کے زبانہ شی یہودی ایک دوسرے کے ساتھ چنے رہے۔ ان کی اجہائی نہ ہیں ان کا مہارا نی رہی۔ اس کے ساتھ چنے رہے۔ ان کی اجہائی نہ ہیں ان کا مہارا نی رہی۔ اس کے بعد رومن سلطنت کے عہد میں 70 میں بیکل سلیمائی کو ایک عرجہ پھر کمل طور پر جاہ کر دیا گیا۔ یہودیوں نے حقد ہو کر بناوت منظم کی لیمن سلطنت روم نے کچل دی۔ اس کے بعد سے یہودی علما اور رہیں نے یہودی نم بات اور سابی توانین کی با قاصدہ تر جیب شروع کی تاکہ رومن سلطنت کو اندر سے کو گئر کر اس کے کھنڈر پر ایک عرجہ پھر سے اپنی سلطنت کو اندر سے کوکھا کر کے اس کے کھنڈر پر ایک عرجہ پھر سے اپنی ساتھوں بن حمیا۔ لویں سے بارہوی مدی جیسوی تک یہودی علم و ادب میں یوروپ اور خاص طور پر بہانے میں فرب ترق کرنے لگا۔ ان کی معافی خوش مالی بوسے گئی۔ لیمن جب جیساتھوں نے عربوں اور مسلمانوں کے طاف صلیمی جگ شروع کی اور اس کے لیے انھیں جیسے کی ضرورت یوری تو انھوں نے یوروپ کے دور سے کاروں نے یوروپ کے اور اس کے لیے انھیں جیسے کی ضرورت یوری تو انھوں نے یوروپ کے اور اس کے لیے انھیں جیسے کی ضرورت یوری تو انھوں نے یوروپ کے اور اس کے لیے انھیں جیسے کی ضرورت یوری تو انھوں نے یوروپ کے اور اس کے لیے انھیں جیسے کی ضرورت یوری تو انھوں نے یوروپ کے اور سے کے یوروپ کے انور سے کی خواص نے یوروپ کے اور اس کے لیے انھیں جیسے کی ضرورت یوری تو انھوں نے یوروپ کے یوروپ کی تو انہوں نے یوروپ کے دوروپ کوروپ کی تو انہوں نے یوروپ کے دوروپ کوروپ کی تو انوب کی تو یوروپ کی تو ان کی موروپ کی تو انوپ کی تو یوروپ کی تو یوروپ کی تو انوپ کیسوں کی کی خواص کے دوروپ کی تو انوپ کی تو یوروپ کی تو یوروپ کی تو انوپ کی تو یوروپ کی توروپ کی تو یوروپ کی تو

بالدار و فوش مال میودیوں کے خلاف علم و تشدد کی زیردست میم شروع کی اور اس کا سلسلہ افعادویں صدی جیسوی تک جاری رہا۔ بیک کاری اور زراعت کے چند ہویں صدی کے خراعت کے چند ہویں صدی کے ختم تک انتیان عمی ایک لاکھ سے زیادہ میودیوں کو حمل کیا گیا۔ 1290 اور 1497 کے درمیان میودی انگستان، فرانس، انتیان اور پر تگال وفیرہ سے کال دیے گئے۔ بہت سارے مر کے، باتی نے ترکی سلطنت عانبے میں پناہ کی ۔ جرمن سے لکھے ہوئے میودیوں نے پولینڈ عمی بناہ کی محر دہاں مجی ان کی دوی حشر کیا میا۔

یوروپ علی صنتی افتلاب آیا۔ نشاۃ خانیہ کا دور شروع ہوا۔
افتلاب فرائس نے جمہوریت، اخوت و آزادی کا نعرہ بلند کیا۔ ہر جگہ لبرل
حکومتیں آگی۔ یبودیوں کو ہر جگہ سادی حقوق دیے گئے۔ 1848 میں
روس میں بادشاہ الکوشر پر حملہ ہوا تو برے پیانے پر یبودیوں پر ملے
شروع ہوئے لیکن 1917 کے افتلاب کے بعد یہ دور ختم ہوگیا اور سوویت
سان میں یبودیوں کو سادی حقوق دیے گئے۔

انیسویں مدی کے آزاد خیالی کے دور میں یوروپ میں میدویوں میں دو تحریکیں اضحی ایک تو اپنے آپ کو اس ملک سے بوری طرح وابستہ کرنے کی جہاں وہ رہیج تھے اور دو سری میہونیت کی جو تعیوؤور برزل نے 1896 میں شروع کی۔ اس کا مقصد وی پرانا منصوبہ تما یعی فلسطین میں اپنا وطن تائم کرنا، بوری میہودی تو م اس مقصد کو حاصل کرنے میں لگ گی اور بعد یہا نے پر میہودی ساری دنیا سے فلسطین میں محضے گے۔ بجل جگ بعد مقیم کے عبد فلسطین آگریزوں کے تسلط میں آیا اور اگریز حکومتوں نے اس میں ان کی بوری مدد کی۔ 1933 میں طرح جرمنی میں بر سر اقتدار آیا اور ای عبر کی اور بوے بیانے پر میرودیوں اس نے اپی تحریک کی بنیاد نئی برتری پر رکی اور بوے بیانے پر میرودیوں کو جو بوری طرح جرمنی کی معاشی زندگ پر چھاتے ہوئے تھے، فتم کرنا

وے وی اور وریائے ارون کا مشرقی طاقہ اور سوریا اور معرکا سنائی کا طاقہ وغود کا طاقہ بھی چھیا لیا اور اس ہر تبنہ جمائے بیٹھا ہے۔

ظلماند میبودیت کے ویرد توجید، فرطنوں، شادی بیاد، ظالی اور عبادات کے بارے میں الگ نظریات رکھتے ہیں۔ ان میں اللہ کے لیے "مرا" اور قرب الجی کے لیے "مکلیہ" کی اسطا صیں تحیی۔ ان لوگوں کے لیے اسلاف کے مقائد ویردی اور زبانہ ہے اتحاد و مصالحت ضروری ہے۔ فلسف میبودیت کا مشہور مقر فیلون تھا جس کا زبانہ اوافر تیل میج ہے۔ تمام میبودی فلسفہ میں اللہ کی ذات ایک ہے محر فلسف وصدت الوجود میں کا تات ایک وحدت کی صورت میں نظر آتی ہے۔

شروع کیا۔ دوسری جگ عظیم کے دوران 60 لاکھ سے اوپر یبودی مارے سے اور دیڑھ کروڑ سے اوپر باد عر أوحر بھر محر کے، مکھ امریکا چلے گئے۔

جگ کے دوران میودیوں کی اس جاہ حالی کی وجہ سے ساری دنیا میں ان کے لیے ہدروی پیدا ہوگی اور اس سے فائدہ افعا کر افحوں نے فاسطین کو حاصل کرنے کی مہم اور تیز کر دی۔ امریکا نے ہتھیار اور روپیہ ہر طرح سے مدد کی۔ 1948 میں اگریزوں نے فلسطین کے دو کھرے کر دی۔ ایک میں میودی اسرائیل ریاست کائم کر دی۔ اسرائیل اور حریوں کے درسیان لڑائی چیڑ می اور اسرائیل نے حریوں کے کچھ اور طلاقے حاصل کر لیے۔ 1967 کی لڑائی میں اسرائیل نے حریوں کے کچھ اور طلاقے حاصل کر لیے۔ 1967 کی لڑائی میں اسرائیل نے ای سلطنت کو اور وسعت